
พระอภิชัย อภิวฑฺฒโน  
Phra Apichai Abhivadฺdฺhano 

สาขาสันติศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Peace Studies Program, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

Email: papc_35@hotmail.com 

บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพื่อศึกษาหลักคารวธรรมในพระพุทธ

ศาสนา เถรวาท 2) เพื่อศึกษาการเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข 3) เพื่อประยุกต์ใช้หลักคารว

ธรรมเพื่อการเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข การวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพโดยการมุ่ง

เน้นศึกษาทั้งเชิงเอกสาร และจากการสัมภาษณ์ 

ผลการวิจัยพบว่า ความเคารพเป็นหลักธรรมที่สำคัญประการหนึ่ง บุคคลจะเจริญ

ก้าวหน้า หรือ เสื่อมในการปฏิบัติธรรม ก็ขึ้นอยู่กับการมีความเคารพ หรือ ไม่มีความเคารพ 

เพราะว่าความเคารพเป็นระเบียบวินัย สำหรับร้อยรัดให้คนรวมกันเป็นหมู่คณะ และจัดสรรให้

เป็นหมู่คณะที่ร่วมฉันทะกันประพฤติคุณงามความดี  

การเสริมสร้างครอบครัวสันติสุขตามหลักคารวธรรมนั้น มีนัยยะสำคัญ คือ สมาชิกใน

ครอบครัวมีความเคารพ และปฏิบัติต่อผู้ใหญ่ในครอบครัว, มีการอบรมสั่งสอนให้คนใน

ครอบครัวปฏิบัติตนในการใช้ชีวิตที่ถูกต้อง, มีการแสดงความเคารพและให้เกียรติต่อกันและกัน

เสมอ, มีการแนะนำกันหรือชักชวนกันทำกิจกรรมสานความสัมพันธ์, ให้ความเคารพในการใช้

ชีวิตของคนในครอบครัวเพื่อความไม่ประมาท, และมีการแสดงความเคารพและให้การต้อนรับ

ต่อแขกผู้มาเยือนอย่างสม่ำเสมอ 

การประยุกต์ใช้หลักคารวธรรม 
เพื่อการเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข 

An Application of Gāravāsadhamma  
for Enhancing Peaceful Families 

Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.11 

.



175วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

แนวทางการนำเสนอหลักคารวธรรมเพื่อการเสริมสร้างครอบครัวสันติสุขนั้น จะต้อง

ประกอบไปด้วยความรู้ ความเข้าใจ ในหลักการของพระพุทธศาสนา โดยอาศัยแนวคิดหลักเพื่อ

นำไปสู่แนวทาง และเป้าหมายของการสร้างครอบครัวสันติสุขตามหลักคารวธรรม ประเด็น

เนื้อหาของหลักคารวรรม นั้นเป็นหลักแนวคิดเพื่อป้องกันปัญหาความขัดแย้งภายในครอบครัว 

เพราะนัยยะของคำว่า คารวธรรม คือ “ความเคารพ” หมายถึง เคารพในการกระทำ เคารพใน

ความคิด เคารพในการพูดจา เป็นการแสดงถึงการให้เกียรติกัน


คำสำคัญ: การประยุกต์, คารวธรรม, ครอบครัวสันติสุข




176 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

 

Abstract   

This article is of 3 objectives: 1) to study principles of Gāravāsadhamma 

in Theravada Buddhism, 2) to study the enhancement of peaceful families, and 

3) to apply the principles of Gāravāsadhamma for enhancing peaceful families, 

which its tool is qualitative research aiming to study both documentation and 

in-depth interview. 

From the research, it is found that Respect is an important Dhamma; a 

person being progressive or declining in practicing Dhamma is depended on 

having respect or disrespect because respect is the discipline for binding 

people into groups or organizations to mutually join the pleasure of behaving 

merit conduct; exceedingly, it is also the power to attract them to pay respect 

to one another leading to harmonized unity and sympathy with loving-kindness 

and compassion.   

Enhancing peaceful families according to the above-mentioned  

principles of Gāravāsadhamma has its following implications: family members  

have respect to the elders; there are teachings to family members to live their 

lives rightly; there is always the expression of having respect to each other; 

there is suggestion or persuasion to do activities together for tightening 

relationship; giving respect to family members’ ways of living lives for not being 

careless; and there are always respect and warm welcome to family visitors.    

The way to apply Gāravāsadhamma to enhance peaceful families 

requires knowledge and understanding principles in Buddhism by having the 

main conceptual ideas to lead to the way and purpose of creating peaceful  

families according to the principles of Gāravāsadhamma which its core is to  

prevent family conflicts as the implication of ‘Gāravāsadhamma’ is ‘respect’  

meaning the respect towards actions, thoughts and speech that show giving of 

‘honor’ to each other.     

Keyword: An Application, Gāravāsadhamma, Enhancing Peaceful Families 

 



177วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

บทนำ


สังคมไทยปัจจุบันประสบกับสภาวะความขัดแย้งและความรุนแรงในด้านต่างๆ ปัญหา

เรื่องครอบครัว ซึ่งถือเป็นสถาบันหลักของสังคมในปัจจุบันกำลังเผชิญกับสภาวการณ์

เปลี่ยนแปลงอันเป็นผลมาจากปัจจัยภายในครอบครัวและปัจจัยแวดล้อมในชุมชน สังคม และ

สิ่งแวดล้อมโดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อประเทศอยู่ในภาวะเศรษฐกิจตกต่ำ ตั้งแต่กลางปี พ.ศ.2540 

เป็นต้นมา (พนม กิติวัง, 2543 : 2) สถาบันครอบครัวไม่สามารถทำหน้าที่ในการให้ความรัก

ความเข้าใจแก่สมาชิกได้เต็มที่ไม่สามารถปลูกฝังค่านิยม จริยธรรม คุณธรรม และกระตุ้นให้

สมาชิกมีความมุ่งมั่นในการสร้างความมั่นคงให้กับชีวิต จึงนำไปสู่การเกิดปัญหาครอบครัวอย่าง

มากมาย เช่น 1) ปัญหาการใช้ความรุนแรง 2) ปัญหาด้านเศรษฐกิจ  3) ปัญหาความไม่พอใจ
 

คู่ครอง 4) ปัญหาการสื่อสารทางกายและวาจา 5) ปัญหาความหลงในอบายมุข 6) ปัญหาด้าน

ทัศนคติในการดำเนินชีวิต (ยศพร ปัตนกุล, 2540 : 1) นอกจากนี้ความเจริญทางด้าน

เทคโนโลยีในด้านต่างๆ ทำให้ระบบความสัมพันธ์ทางสังคมถูกปรับเปลี่ยน สถาบันครอบครัวก็

พลอยได้รับผลความเปลี่ยนแปลงในระบบความสัมพันธ์ กล่าวคือ ทำให้มีการเปลี่ยนแปลง

ความสัมพันธ์ระหว่างสมาชิกในครอบครัว (ก่อ สวัสดิ์พาณิชย์, 2519: 115) การเปลี่ยนแปลงใน

ด้านความสัมพันธ์ดังกล่าวได้ผลักดันให้เกิดสภาวะครอบครัวล่มสลาย (งามพิศ สัตย์สงวน, 

2545: 2) ครอบครัวได้ตกอยู่ในสภาพที่ไม่ใส่ใจอบรมเลี้ยงดูบุตร หรือ บางครั้งก็ใช้ระบบการ

เลี้ยงดูลูกโดยมอบให้เป็นหน้าที่ของเด็กรับใช้ส่งผลให้ความสำคัญของครอบครัวลดลง (โกศล 

วงศ์สวรรค์ และ สถิต วงศ์สวรรค์, 2543: 139) ก่อให้เกิดผลกระทบที่ตามมา คือ สภาพปัญหา

ที่เกิดขึ้นในครอบครัวส่วนใหญ่ปัจจุบันมาจากสาเหตุ 4 ประการ คือ 1) บกพร่องในการให้การ

ศึกษาอบรมเลี้ยงดูแก่สมาชิกในครอบครัว 2) ขาดความรักความอบอุ่นในครอบครัว 3) ปัญหา

ด้านเศรษฐกิจ 4) ปัญหาการหย่าร้าง (สุวิทย์ รุ่งวิสัย., 2526: 134-135) อีกประการหนึ่งที่

สำคัญที่ทำให้คนเราอยู่ร่วมกันในสังคมไม่มีความสุข เพราะเกิดจากสภาวะสังคมปัจจุบันที่มี

ความแตกต่างทั้งทางความคิด และกระบวนทัศน์ของผู้คนในสังคมซึ่งเป็นตัวผลักดันให้ผู้คนเกิด

ความขัดแย้ง และความรุนแรงอย่างต่อเนื่องโดยเริ่มระดับตั้งตึความขัดแย้งภายในตนเอง 

ครอบครัว ชุมชน องค์กร และหน่วยงานต่างๆ เป็นต้น (พิณจ์ทอง แมนสุมิตร์ชัย, 2558: 162)


การสร้างครอบครัวให้มั่นคง และมีความสุขได้จะต้องแก้ไขด้วยการปรับพฤติกรรม คือ 

ศีล และความคิดเห็น กล่าวคือ การปรับให้มีความสอดคล้องกันมากขึ้น นอกจากนี้ยังต้องมี

หลักธรรมอื่นๆ ที่สำคัญที่ช่วยส่งเสริมการปรับเปลี่ยนพฤติกรรม และความเห็นดังกล่าว หลัก

ธรรมที่ช่วยให้เกิดความรักความสามัคคีในครอบครัว ได้แก่ หลักคารวธรรม 6 หลักคารวธรรม



178 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

นั้นเป็นหลักธรรมที่มีความสำคัญยิ่งในการสร้างความสัมพันธ์ที่ดี และป้องกันปัญหาที่จะเกิดขึ้น

ภายในครอบครัว เพราะเป็นหลักธรรมที่ให้เรามีความเคารพต่อกันและกัน และยังช่วยลดความ

ขัดแย้ง ความรุนแรงในครอบครัวได้เป็นอย่างดี เป็นหลักธรรมที่ก่อให้เกิดความอบอุ่น เกิด

ความรัก ความสามัคคี ทำให้ครอบครัวมีความสร้างสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน มีความเคารพ ไม่ทะเลาะ

วิวาทกัน และที่สำคัญที่สุด คือ มีความเป็นน้ำหนึ่งใจเดียวกันในครอบครัว ดังนั้น หลักคารว

ธรรมจึงเป็นธรรมที่เสริมสร้างสันติสุข และเป็นทางออกของการแก้ปัญหาความขัดแย้ง และ

ความรุนแรงในครอบครัว ตลอดจนถึงในด้านตัวความสุขเอง ที่ไม่ยั่งยืน และในด้านคุณภาพ

ชีวิตของผู้ที่เกี่ยวข้อง ตลอดจนโทษในด้านสังคม เช่น ก่อให้เกิดการทะเลาะวิวาท การแข่งขัน

ในด้านต่างๆ และการประทุษร้ายต่อกัน เป็นต้น (อำนาจ ยอดทอง, 2558: 19)


หลักคารวธรรมเป็นหลักธรรมที่ช่วยเสริมสร้างครอบครัวสันติสุขได้ ม ี6 อย่าง ได้แก่ 

พุทธคารวตา (ความเคารพในพระพุทธเจ้า), ธัมมคารวตา (ความเคารพในธรรม), สังฆคารวตา 

(ความเคารพในสงฆ์), สิกขาคารวตา (ความเคารพในการศึกษา), อัปปมาทคารวตา (ความ

เคารพในความไม่ประมาท) และปฏิสันถารคารวตา (ความเคารพในปฏิสันถาร) คือ การต้อนรับ

ปราศรัย (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตฺโต, 2551: 189) และยังเป็นหลักธรรมที่เป็นมงคลอัน

สูงสุดอย่างหนึ่งในชีวิต สมดังพระพุทธพจน์ที่ตรัสตอนหนึ่งไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย พวกเธอนั้นยัง

มีความเคารพยำเกรง ดำเนินชีวิตอยู่อย่างเสมอภาคกัน ภิกษุทั้งหลาย การที่พวกเธอเป็นผู้บวช

แล้ว ในธรรมวินัยที่เรากล่าวดีแล้ว มีความเคารพมีความยำเกรงกันและกัน ดำเนินชีวิตอย่าง

เสมอภาคกันจะพึงงดงามในธรรมวินัยนี้” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 7 ข้อ 311: 125) โดย

รวมแล้วหลักคารวธรรมนี้เป็นหลักธรรมที่สะท้อนการให้เกียรติให้ความเคารพซึ่งกันและกัน 

และการปฏิบัติด้วยความเอื้อเฟื้อ หรือโดยความหนักแน่นจริงจัง การสร้างความเคารพจึงเป็น

หลักการสำคัญที่จะช่วยให้บุคคลในครอบครัว และสังคมอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 


จากเหตุผลและความสำคัญดังกล่าวมาข้างต้น ผู้วิจัยจึงมีความต้องการที่จะศึกษาวิจัย

เรื่องการนำหลักคารวธรรมทางพระพุทธศาสนาไปใช้ในการเสริมสร้างสันติสุขในครอบครัว เพื่อ

เป็นแนวทางในการช่วยป้องกัน และแก้ไขปัญหาครอบครัวที่อาจจะเกิดขึ้น ที่สำคัญเพื่อให้

ครอบครัวมีความสุข มีความอบอุ่น เกิดความรักความเข้าใจ และร่วมมือกันปฏิบัติหน้าที่ของ

ตนให้สมบูรณ์ และเพื่อการนำเสนอแนวทางในการนำหลักคารวธรรมเพื่อเสริมสร้างครอบครัว

สันติสุข และเพื่อเป็นการส่งเสริมให้ประชาชนชาวไทยมีความสงบปรองดอง รวมถึงนำไปใช้ใน

ชีวิตประจำวัน เพื่อให้เกิดประโยชน์ในการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขร่มเย็นสมกับเป็นเมืองแห่ง

พระพุทธศาสนาสืบต่อไป 







179วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	เพื่อศึกษาหลักคารวธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท


2.	เพื่อศึกษาการเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข


3.	เพื่อประยุกต์ใช้หลักคารวธรรมเพื่อการเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข





วิธีการดำเนินการวิจัย


การดำเนินการวิจัยครั้งนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) มุ่งศึกษา

วิเคราะห์โดยศึกษาค้นคว้าข้อมูลทางเอกสาร (Documentary Research) และการสัมภาษณ์

เชิงลึกแบบเป็นทางการและไม่เป็นทางการ ดังต่อไปนี้


ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาหลักคารวธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท


ขั้นตอนนี้ผู้วิจัยได้ศึกษาในเอกสารชั้นปฐมภูมิ คือ พระไตรปิฎก (ฉบับภาษาไทย) ของ

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ซึ่งเป็นแหล่งข้อมูลที่เป็นหลักธรรมคำสอนสำคัญ

ของพระพุทธศาสนาเถรวาท


ขั้นตอนที่ 2 ศึกษาสภาพปัญหา สาเหตุ ผลกระทบ


ขั้นตอนนี้ผู้วิจัยได้เลือกกรอบ มองหาสภาพปัญหาของครอบครัวโดยใช้กรอบตามหลัก

คารวธรรม 6 เป็นกรอบในการมอง กล่าวคือ ข้อที่ 1 ปัญหาความรุนแรงในครอบครัว, ข้อที่ 2 

ปัญหาด้านเศรษฐกิจ, ข้อที่ 3 ปัญหาความไม่พอใจคู่ครอง, ข้อที่ 4 ปัญหาด้านการสื่อสารทาง

กายและวาจา, ข้อที่ 5 ปัญหาความหลงในอบายมุขและ ข้อที่ 6 ปัญหาด้านทัศนคติในการ

ดำเนินชีวิต


ขัน้ตอนที ่3 ประยกุตใ์ชห้ลกัคารวธรรมกบัการเสรมิสรา้งครอบครวัสนัตสิขุในสงัคมไทย


ขั้นตอนนี้ผู้วิจัยได้เริ่มจากการเก็บข้อมูลภาคสนามโดยใช้วิธีการสร้างชุดคำถาม เพื่อใช้

ในการสัมภาษณ์เชิงลึกซึ่งจะสัมภาษณ์บุคคลที่มีความรู้และประสบการณ์ในปัญหาเกี่ยวกับเรื่อง

ครอบครัว 10 ท่าน จากนั้นรวบรวมสภาพปัญหาดังกล่าวแล้วนำหลักคารวธรรมมาประยุกต์ใช้

เพื่อเสริมสร้างให้ครอบครัวเกิดสันติสุขซึ่งผู้วิจัยมีเกณฑ์ในการคัดเลือกบุคคลที่จะมาทำการ

สัมภาษณ์เพื่อเป็นผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) มีดังนี้


1.	เป็นผู้ที่มีอายุตั้งแต่ 40 ปีขึ้นไป


2.	เป็นผู้ที่มีความรู้และศรัทธาด้านพระพุทธศาสนา 


3.	เปน็ผูม้คีวามรูแ้ละความเขา้ใจตลอดถงึประสบการณใ์นการแกไ้ขปญัหาในครอบครวั




180 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

4.	มีสุขภาพดี จิตใจแจ่มใสเบิกบาน


จากนั้นผู้วิจัยได้นำกระบวนการในการนำมาประยุกต์ใช้ 6 ด้านหลักๆ คือ 1) การ

ประยุกต์หลักพุทธคารวตาในด้านการเคารพต่อผู้ใหญ่ 2) การประยุกต์หลักธรรมคารวตาใน

ด้านการสื่อสาร 3) การประยุกต์หลักสังฆคารวตาในด้านการให้เกียรติ 4) การประยุกต์หลัก

สิกขาคารวตาในด้านการอบรมสั่งสอน 5) การประยุกต์หลักอัปปมาทคารวตาในด้านความ

ประมาทในการใช้ชีวิต และ 6) การประยุกต์หลักปฏิสันถารคารวตาในด้านการแสดงการ

ต้อนรับต่อแขกผู้มาเยือน




ผลการวิจัย


1.	หลักคารวธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท


คารวธรรม หรือ ความเคารพ เป็นหลักธรรมที่มีความสำคัญอย่างยิ่งในการประพฤติ

ปฏิบัติตามหน้าที่ของตนเองให้สมบูรณ์ความเคารพนี้ “นับเป็นสมบัติของอารยชนด้วยอารยชน

คือคนที่มีอารยธรรมย่อมมีความเคารพกันเป็นระเบียบ” การที่บุคคลจะนับถือกราบไหว้บูชา

หรือลงมือกระทำสิ่งหนึ่งสิ่งใดลงไปหากมีความเคารพเป็นเบื้องต้นแล้วสิ่งนั้นก็ย่อมส่งผลทำให้

สำเร็จประโยชน์แก่ผู้กระทำอย่างเต็มที่ความเจริญรุ่งเรือง และการได้รับสรรเสริญยกย่องมุทิตา

ยินดีเป็นต้นล้วนแล้วแต่อาศัยความเคารพเป็นที่ตั้งเช่นกันพระพุทธองค์จึงทรงสรรเสริญความ

เคารพว่าเป็นมงคลแก่ชีวิต เพราะเป็นปัจจัยส่งเสริมการพัฒนาชีวิตช่วยให้ชีวิตมีความเจริญช่วย

ยกระดับชีวิตให้สูงขึ้นและช่วยให้มีจิตใจสูงขึ้นด้วยคุณธรรมประจำใจ (บุญมา จิตจรัส, 2533 : 

215) เป็นความเคารพที่มีปัญญาเป็นมูลฐานจึงจะชอบด้วยพุทธประสงค ์(ปิ่น มุทุกันต์, 2535 : 

51) หมายความว่า การที่เราจะเคารพสิ่งใดลงไปควรตระหนักให้มากเรียกว่า ตระหนักในความ

ดี ความตระหนักในความดีนี้นั้นจึงเป็นเนื้อแท้ของคารวธรรม หรือ ความเคารพ และควรสร้าง

เป็นนิสัยติดตัว จะเห็นได้ว่า การที่เหล่าพุทธศาสนิกชนต่างยึดถือ และปฏิบัติตามหลักธรรม

ด้วยความเคารพ ถือว่าเป็นสิ่งสำคัญที่จะทำให้เข้าใจหลักการของพระพุทธศาสนาอย่างแท้จริง 

และยังจะเป็นการสืบทอดอายุพระพุทธศาสนาให้ยาวนานต่อไปได้ นอกจากนี้แล้วไม่ว่าจะเป็น

บุคคล หรือสิ่งของที่มีคุณประโยชน์ต่อสังคม พระพุทธองค์ก็ทรงให้ความเคารพ และให้ความ

สำคัญต่อสิ่งเหล่านั้นเช่นกัน การเคารพจึงเป็นหลักธรรมสำคัญที่บุคคลควรตระหนักในจิตใจให้

มากรวม ทั้งเห็นคุณค่าของสิ่งนั้นๆ ว่ามีความสำคัญและมีประโยชน์


หลักธรรมเป็นหลักการที่สำคัญประการหนึ่งในพระพุทธศาสนา และจัดว่าเป็นมงคล

อันสูงสุดควรให้ความสำคัญ และตระหนักในใจด้วยการเคารพต่อบุคคลและสิ่งของ พึงดู



181วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ตัวอย่าง พระพุทธองค์เป็นหลัก เพราะแม้แต่พระพุทธองค์ยังทรงให้ความเคารพต่อพระธรรม 

และพระสงฆ์ หรือ แม้แต่สถานที่สำคัญๆ ก็ทรงแนะนำให้เคารพสักการะนับถือ เช่น สังเวชนีย

สถานได้แก่สถานที่อันเป็นที่ตั้งแห่งความสังเวช เมื่อกล่าวถึงหลักความเคารพใหญ่ๆ ใน

พระพุทธศาสนาที่ปรากฏในคัมภีร์พระพุทธศาสนา เถรวาทมี 6 ประการ คือ (พระไตรปิฎก

ภาษาไทย เล่ม 8 ข้อ 271: 363)


1.	พุทธคารวตา หมายถึง มีความเคารพเอื้อเฟื้อในพระพุทธเจ้า ในฐานะของพุทธ-

ศาสนิกชน ซึ่งประกาศตนนับถือพระพุทธเจ้าเป็นสรณะ เป็นที่พึ่งที่ระลึกนั้นจะต้องแสดงความ

เคารพเอื้อเฟื้อต่อพระพุทธเจ้าด้วยกาย ด้วยวาจาและด้วยใจ เมื่อเข้าไปในสถานที่ซึ่งเกี่ยวข้อง

กับพระพุทธเจ้าต้องมีอาการกาย วาจา ที่แสดงออกถึงความเคารพนับถือเวลาพูดถึง ก็ต้องพูด

ถึงด้วยความเคารพ ไม่ดูหมิ่น ไม่ลังเลสงสัยเวลาคิดถึง ก็คิดถึงด้วยความเคารพเทิดทูน ในฐานะ

เป็นศาสดาแห่งตน 


2.	ธัมมคารวตา หมายถึง มีความเคารพหนักแน่นในพระธรรมธรรมะ คือคำสั่งสอน

ของพระพุทธเจ้าการแสดงความเคารพต่อพระธรรมด้วยกายบุคคลอาจทำได้ด้วยการไม่เดิน

ข้าม เดินเหยียบนั่งทับอักษรจารึกพระธรรม ไม่เอาธรรมะมาพูดเล่น ตลกโปกฮา ขาดความ

คารวะหรือวิพากษ์วิจารณ์ด้วยความดูหมิ่น หรือมีความรู้สึกคัดค้านขัดแย้งกับธรรมะที่

พระพุทธเจ้าทรงแสดงเอาไว้ และไม่ค้านคำสั่งที่เป็นพระวินัย ด้วยแสดงความเคารพ ด้วยยึดถือ 

และประพฤติปฏิบัติตาม ด้วยการเว้นข้อที่ทรงห้ามและทำตามข้อที่ทรงอนุญาต


3.	สังฆคารวตา หมายถึง มีความเคารพแก่กล้าในพระสงฆ์ พระสงฆ์ คือ หมู่ชนที่

ศึกษาคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าปฏิบัติตามคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า แล้วสอนบุคคลอื่นให้

ปฏิบัติตามด้วย พระสงฆ์จึงเป็นผู้ปฏิบัติดี ปฏิบัติตรง ปฏิบัติเป็นธรรม ปฏิบัติสมควร เป็นผู้ควร

ไหว้ ควรเคารพ สักการะ นับถือ ของพุทธศาสนิกชน ในพระพุทธศาสนาและพระสงฆ์ด้วยกัน 

การแสดงความเคารพต่อพระสงฆ์ด้วยกายก็คือทำอะไรด้วยความปรารถนาดี หวังด ี เมื่อพูดกับ

ท่านก็พูดด้วยความเคารพ มีความปรารถนาดี มีความหวังดีจะคิดอะไรถึงท่านก็คิดด้วยความ

เมตตา ความปรารถนาดี ไม่แสดงอาการดูหมิ่นในลักษณะต่างๆ


4.	สิกขาคารวตา หมายถึง มีความเคารพแก่กล้าในไตรสิกขา ไตรสิกขา คือ ศีล เป็น

ข้อห้ามไม่ให้ทำ และอนุญาตให้ทำ พระพุทธเจ้าได้ทรงบัญญัติเป็นพุทธอาณา สมาธิ เป็นหลัก

การประพฤติปฏิบัติเพื่อทำจิตให้สงบ ปัญญา เป็นข้อปฏิบัติเพื่อขจัดกิเลสในชั้นต่างๆ ให้ออกไป

จากจิตใจ การแสดงความเคารพต่อไตรสิกขา ก็คือ ปฏิบัติโดยเอื้อเฟื้อ ในสิกขาบทบัญญัติที่

ทรงบัญญัติไว้ มีปกติเห็นน่ากลัวในโทษ แม้เพียงเล็กน้อย ตั้งใจประพฤติปฏิบัติตามข้อกำหนด



182 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ซึ่งทรงวางไว้ ให้ความใส่ใจสนใจการบำเพ็ญเพียรทางจิต พยายามใช้ปัญญาพินิจพิจารณาสรรพ

สิ่งทั้งหลาย จนเกิดความรู้แจ้งเห็นจริงในสิ่งเหล่านั้น


5.	อัปปมาทคารวตา หมายถึง มีความเคารพในความไม่ประมาท คำว่าไม่ประมาท 

คือความไม่เผอเรอ หลงลืม พลั้งพลาด บุคคลจะต้องดำรงตนอยู่อย่างมีสติ ไม่ประมาทในวัย ว่า

อายุยังน้อย ในความไม่มีโรค ว่าสุขภาพแข็งแรง และในชีวิต ว่าเรายังไม่เป็นอะไร ด้วยการ

พยายามระมัดระวังใจของตน ไม่ให้มีความกำหนัด ขัดเคือง ลุ่มหลง มัวเมาในอารมณ์ทั้งหลาย

เป็นต้น


6.	ปฏิสันถารคารวตา หมายถึง มีความเคารพในการปฏิสันถาร การปฏิสันถาร คือ 

การต้อนรับปราศรัย เป็นหน้าที่ของเจ้าถิ่นที่จะแสดงอัธยาศัยไมตรีต่อคนที่มาสู่สำนักของตน 

การแสดงปฏิสันถารทำได้ 2 วิธีคือ 1) อามิสปฏิสันถาร ต้อนรับด้วยวัตถุสิ่งของ มีเครื่องดื่ม 

ข้าวปลาอาหาร 2) ธัมมปฏิสันถาร คือต้อนรับให้เหมาะควรแก่ฐานะของแขก ตลอดถึงสนทนา

ธรรม กล่าวธรรมะด้วยกัน 


สรุป หลักคารวธรรม ทั้ง 6 ประการนี้ เป็นหลักการที่สำคัญประการหนึ่งในพระพุทธ

ศาสนา และจัดว่าเป็นมงคลอันสูงสุดควรแก่การนำมาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจำวัน พระพุทธเจ้า

ทรงแสดงไว้ว่าเป็นข้อปฏิบัติที่ผู้เห็นภัยในสังสารวัฎ จะต้องกระทำให้บังเกิดขึ้น และเมื่อใคร

ปฏิบัติตามได้ ก็ได้ชื่อว่าได้ปฏิบัติตนใกล้พระนิพพาน


2.	การเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข


การเสริมสร้างครอบครัวสันติสุขให้มีความสุขภายในครอบครัวนั้น ไม่ใช่เรื่องยากทุก

ครอบครัวสามารถทำได้หากแต่ทุกคนให้ความรัก และความเอาใจใส่ซึ่งกันและกัน ก็จะเป็น

หนทางนำไปสู่ความมั่นคงและสันติสุข หากทุกครอบครัวให้ความตระหนักและเอาใจใส่กันเป็น

อย่างดี ก็เปรียบเสมือนมีน้ำคอยหล่อเลี้ยงต้นไม้ให้มีความสดชื่น และอุดมสมบูรณ์มีชีวิตชีวา

มากขึ้น และที่สำคัญครอบครัวจะใช้ชีวิตร่วมกันให้มีความยืนยาวและมั่นคงได้นั้น จะต้องมีหลัก

ยึดในการปฏิบัติร่วมกันภายในครอบครัว ซึ่งแต่ละคนแต่ละท่านสามารถนำมายึดถือและปฏิบัติ

ใช้ได้ทันที ดังจะเห็นได้จากการปฏิบัติตามหลักทฤษฎี 5 ย. ที่ผู้วิจัยได้นำมาเป็นเครื่องปฏิบัติ 

ซึ่งถ้าหากปฏิบัติอย่างเป็นเนืองนิตย์แล้วจะทำให้ครอบครัวนั้นมีแต่ความสุขได้ตลอดไป คือ 


1.	ยิ้มแย้มต่อกัน ในแต่ละวันควรยิ้มแย้มให้กันเพราะการยิ้มแย้มเป็นลักษณะของคน

มีความสุข ประสบความสำเร็จ แม้แต่พระอรหันต์ ก็จะมีการยิ้มแย้มปรากฏให้เห็น


2.	ยกย่องกัน การยกย่องผู้อื่นในวงสังคมนั้นถือได้ว่าเป็นแนวทางบัณฑิต แม้ในศาสนา

ก็มีคำกล่าวว่า ควรยกย่องบุคคลที่ควรยกย่อง ให้เกียรติบุคคลที่ควรให้เกียรติ




183วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

3.	เยือกเย็นเข้าหากัน ลักษณะเยือกเย็นเป็นลักษณะของคนที่ประกอบไปด้วยเมตตา 

มีแต่ความรักปรารถนาดีต่อผู้อื่น เป็นภาวะของจิตที่มีความสุข จะพูดอะไรก็สงบ เย็น สบายใจ


4.	ยืดหยุ่นบ้าง ตามสภาพ เมื่อไหร่ก็ตามที่เราเห็นว่า ปรับตัวอย่างนี้แล้วจะได้รับ

ประโยชน์สูงสุด คุ้มค่า ก็ควรปรับตัว มีความยืดหยุ่นอ่อนได้ แข็งได้ตามโอกาส เพราะสรรพสิ่งก็

มีความไม่เที่ยง เปลี่ยนแปลงปรากฏให้เห็นอยู่แล้ว


5.	ยืนหยัด มีความมั่นคงในสิ่งที่เป็นความดี สิ่งใดก็ตาม ไม่ว่าจะเป็นความซื่อสัตย์

สุจริต หรือ การรักษาศีล 5 เมื่อประพฤติปฏิบัติแล้วก่อให้เกิดความสุขสบายใจ ก็ควรยืนหยัด

ปฏิบัติต่อสิ่งนั้นต่อไป 


สรุป คือ ความสุขที่สามารถสร้างได้ด้วยมือเราอันดับแรกต้องเริ่มจากตัวเราเองเป็น

หลักก่อน แล้วพยายามปลูกจิตสำนึกให้ทุกคนในครอบครัวได้ให้ความเอาใจใส่ซึ่งกันและกัน 

ความสุขที่มั่นคงและถาวรจริงๆ มีอยู่ในตัวทุกคนเพราะคงไม่มีใครอยากจะให้เกิดปัญหาหรือ

ความทุกข์กับครอบครัวตนเอง ฉะนั้นต้องให้ทุกคนนั้นให้ความสำคัญและหมั่นทำกิจกรรมร่วม

กันเป็นประจำเพื่อสร้างความรู้สึกที่ดีต่อกันตลอดถึงเป็นสะพานเชื่อมสายสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกัน

ตราบนานเท่านาน


3.	การประยุกต์ใช้หลักคารวธรรมเพื่อการเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข 


จากเหตุการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นภายในครอบครัว ทำให้เป็นปัญหาที่กระจายไปใน
 

วงกว้าง เพราะฉะนั้นหากเราปล่อยนิ่งเฉยปัญหาก็จะยิ่งบานปลาย จึงต้องหาวิธีการที่จะมาช่วย

ป้องกัน และแก้ไขปัญหาที่กำลังเกิดขึ้น เพื่อเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข โดยผู้วิจัยได้ลงพื้นที่

สัมภาษณ์เพื่อนำมาเป็นข้อมูลเพื่อนำไปใช้ ในที่สุดก็พบว่าการที่บุคคลจะใช้ชีวิตร่วมกันใน

ครอบครัวได้ดีนั้น ต้องอาศัยสมาชิกของครอบครัวเป็นหลักในการขับเคลื่อน ครอบครัวจึงจะ

เป็นระเบียบและมีความมั่นคงได้สืบเนื่องและยาวนาน ครอบครัวจะมีความเข้มแข็ง ต้องมีการ

อบรมบ่มนิสัยของสมาชิกในครอบครัวให้มีคุณธรรมโดยเฉพาะการเป็นผู้มีความเคารพนอบน้อม 

มีสัมมาคารวะ แต่ในปัจจุบันเป็นที่น่าสังเกตว่า ปัญหาที่เกิดขึ้นหลายปัญหา ก็มีสาเหตุมาจาก

ครอบครัวเป็นหลักเช่นกัน เช่น ปัญหาครอบครัวแตกแยก และปัญหายาเสพติด และยิ่งใน

ปัจจุบันเรื่องความเคารพกัน การให้เกียรติกันและกันในครอบครัวเริ่มลดน้อยถอยลงไปมาก ลูก

เริ่มมองเห็นความสำคัญของผู้มีพระคุณน้อยลง ทำให้มีขาดความเคารพ และความกตัญญู 

กตเวทีต่อผู้มีพระคุณ ซึ่งปัญหาดังกล่าวหากเรามองย้อนไปในอดีตถึงวิธีการเสริมสร้าง

ครอบครัวสันติสุขของคนสมัยก่อน จะเห็นได้ว่ามีความเจริญทางด้านจิตใจสูงกว่าคนในปัจจุบัน

มาก ความเดือดร้อนวุ่นวายต่างๆ จึงไม่ค่อยมีมากนัก เพราะคนสมัยก่อนมีแต่การให้เกียรติ 



184 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

และความเคารพต่อกัน ผู้น้อยต้องเคารพผู้ใหญ่เป็นวัฒนธรรมที่ปัจจุบันแทบจะหายไปตามยุค

สมัย อีกทั้งครอบครัวสมัยก่อนยังดำรงตนถ้อยทีถ้อยอาศัยกันลดความเห็นแก่ตัวน้อยลง มีแต่

ความเมตตากรุณา ฉะนั้นเราจึงความตระหนัก และมีวิธีการแนวทางป้องกันและแก้ไขปัญหาซึ่ง

จะได้อธิบายสรุปเป็นแผนภาพไว้ เพื่อที่จะสามารถนำไปใช้เป็นกระบวนการช่วยเสริมสร้าง

ครอบครัวให้มีความสันติสุขได้อย่างแท้จริง 


สรุป แนวทางการเสริมสร้างครอบครัวสันติสุขนั้นกล่าวในภาพรวมแล้ว จะเห็นได้ว่า

สภาพปัญหาเป็นตัวสะท้อนให้เห็นถึงแนวทางป้องกันปัญหา เดิมนั้นครอบครัวอยู่ร่วมกันอย่าง

สันติสุขดีแต่อาจเป็นเพราะมีปัจจัยภายนอกเข้ามากระทบ บวกกับอารมณ์ของแต่ละคนเข้าไป 

จึงทำให้เป็นปัญหาลุกลาม เป็นสาเหตุให้ครอบครัวไม่กล้าที่จะเผชิญหน้ากัน หรือ ไม่อยากที่จะ

พบปะพูดคุยกันทางออกของปัญหาดัง กล่าวคือ ครอบครัวต้องมีการสื่อสารพูดคุยกันก่อน 

พยายามหันหน้าพูดคุยกันให้ได้มีปัญหาหนักนิดเบาหน่อยก็ให้อภัยกัน และพร้อมเปิดใจรับฟัง

ความคิดเห็น จากนั้นให้ใช้ความถูกต้องดีงามที่แต่ละคนได้สร้างมาเป็นเครื่องระลึกหากันว่าใน

อดีตเราเคยทำอะไรดีๆ ร่วมกันมา ใช้สติพิจารณาระลึกถึงสิ่งดีงามที่ครอบครัวเคยร่วมกันทำมา 

หมั่นทบทวนความรู้สึกดีๆ เข้าหากัน เพื่อเปิดโอกาสให้คนที่มีปัญหาในครอบครัวได้เข้าใจถึง

ความห่วงใยในเจตนาของเราที่อยากจะร่วมเป็นส่วนหนึ่งของกันและกัน และที่สำคัญเราควรให้

ความสำคัญในเรื่องของความเคารพ ซึ่งจะมีส่วนช่วยในการช่วยเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข 

และยังเป็นหลักธรรมที่สามารถป้องกันกับปัญหาที่อาจจะเกิดขึ้นในครอบครัว หรือ ปัญหาที่

เกิดขึ้นแล้วก็ดีสามารถนำมาเป็นตัวเชื่อมสมานให้ครอบครัวมีความรัก และเคารพกันมากขึ้น 

โดยหลักคารวธรรมยังเป็นส่วนสำคัญในครอบครัวทำให้คนในครอบครัวหันมาทบทวนสิ่งดีๆ ที่

เคยร่วมกันทำมาในอดีต เพื่อลดปัญหาต่างๆในครอบครัวได้เป็นอย่างดี





สรุป


หลักธรรมว่าด้วยเรื่องการเคารพซึ่งกันและกันนั้น เป็นหลักธรรมสำคัญที่จะนำไปสู่การ

เสริมสร้างครอบครัวสันติสุขตามแนวทางของพระพุทธศาสนา ในคารวธรรมนั้นยังเป็นการช่วย

สร้างมิตรภาพระหว่างคนในครอบครัวได้เป็นอย่างดี พร้อมกับการพิจารณาให้เห็นถึงคุณค่าของ

การเคารพกันและกัน ไตร่ตรองผลดี ผลเสียแล้ว ลงมือปฏิบัติด้วยความรู้ความเข้าใจที่ตรงกัน 

เพื่อนำไปสู่การพัฒนาตนเองเสริมสร้างสติปัญญาการพัฒนาความเป็นมนุษย์ในด้าน ศีล จิต 

และปัญญา เป็นการมุ่งไปสู่วิถีแห่งการสร้าง สันติภาพภายใน การเสริมสร้างสันติสุขภายใน

ครอบครัวนั้น เป็นความสุขที่สามารถสร้างได้ด้วยมือเราอันดับแรกต้องเริ่มจากตัวเราเองเป็น



185วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

หลักก่อน แล้วพยายามปลูกจิตสำนึกให้ทุกคนในครอบครัวได้ให้ความเอาใจใส่ซึ่งกันและกัน 

โดยเฉพาะต้องให้ทุกคนในครอบครัวนั้นให้ความสำคัญ หมั่นทำกิจกรรมร่วมกันเป็นประจำเพื่อ

สร้างความรู้สึกที่ดีต่อกันตลอดถึงเป็นสะพานเชื่อมสายสัมพันธ์ที่ดีระหว่างกัน แนวทางการ

เสริมสร้างครอบครัวสันติสุขนั้น จะเห็นได้ว่า สภาพปัญหาเป็นตัวสะท้อนให้เห็นถึงแนวทาง

ป้องกันของปัญหา เดิมนั้นครอบครัวอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขดี แต่อาจเป็นเพราะมีปัจจัย

ภายนอกเข้ามากระทบ บวกกับอารมณ์ของแต่ละคนเข้าไป จึงทำให้เป็นปัญหาลุกลาม เป็น

สาเหตุให้ครอบครัวไม่กล้าที่จะเผชิญหน้ากัน หรือ ไม่อยากที่จะพบปะพูดคุยกัน ทางออกของ

ปัญหาดังกล่าว คือ ครอบครัวต้องมีการสื่อสารพูดคุยกันก่อน พยายามหันหน้าพูดคุยกันให้ได้ 

และพร้อมที่จะให้อภัยกัน เปิดใจรับฟังความคิดเห็น จากนั้นให้ใช้สติพิจารณาระลึกถึงสิ่งดีงามที่

ครอบครัวเคยร่วมกันทำมา หมั่นทบทวนความรู้สึกดีๆ เข้าหากัน เพื่อเปิดโอกาสให้คนที่มี

ปัญหาในครอบครัวได้เข้าใจถึงความห่วงใย ในเจตนาของเราที่อยากจะร่วมเป็นส่วนหนึ่งของกัน

และกัน 





ข้อเสนอแนะ


การวิจัย เรื่อง “การประยุกต์ใช้หลักคารวธรรมเพื่อการเสริมสร้างครอบครัวสันติสุข” 

ผู้วิจัยต้องการอยากจะให้ครอบครัวทุกครอบครัวในสังคม ได้ตระหนักถึงคุณค่าและความสำคัญ

ของหลักคารวธรรมนี้ที่มีต่อการนำไปใช้ จึงมีข้อเสนอแนะดังนี้


ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช
้

1)	ส่งเสริมการกระตุ้นให้เด็กและเยาวชนรุ่นใหม่ได้เข้าใจถึงคุณค่าของความเคารพกัน 

เพื่อให้เด็กและเยาวชนรุ่นใหม่ที่กำลังจะก้าวสู่ความเป็นผู้ใหญ่ในอนาคตให้ตระหนักในเรื่องการ

ใช้ชีวิตในครอบครัวเพื่อป้องกันปัญหาที่อาจจะเกิดขึ้นในอนาคตด้วย


2)	ส่งเสริมให้มีการปฏิบัติตามหน้าที่ของตนเองทั้งในครอบครัวและที่ทำงาน เพื่อเสริม

สร้างความเข้าใจที่ดีระหว่างสมาชิกในครอบครัวถึงบทบาทและหน้าที่ของแต่ละคนที่มีอยู่ทั้งที่

ครอบครัวและที่ทำงาน 


3)	ส่งเสริมให้มีความตระหนักในความดีซึ่งเป็นเนื้อแท้ของคารวธรรม หรือ “ความ

เคารพ” และควรสร้างเป็นนิสัยให้ติดตัวไปด้วย เพื่อให้ครอบครัวมีความเจริญทั้งในทางโลกและ

ทางธรรม โดยเฉพาะทางธรรมหากสมาชิกครอบครับปลูกฝักจิตสำนึกเรื่องความดีโดยใช้หลัก
 

คารวธรรม คือ ความเคารพเป็นเสมือนตัวเชื่อมสานสัมพันธ์ให้ทุกๆ ครอบครัวได้อยู่ร่วมกัน
 

อย่างสันติสุขและร่อมเย็นตราบนานเท่านาน




186 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ก่อ สวัสดิ์พาณิชย์. (2519). ความสัมพันธ์ในครอบครัว. กรุงเทพมหานคร: ไทยวัฒนาพานิช.  

โกศล วงศส์วรรค ์และสถติ วงศส์วรรค.์ (2543). ปญหาสงัคม. กรงุเทพมหานคร: อมรการพมิพ.์  

งามพิศ สัตย์สงวน. (2545). สถาบันครอบครัวของกลุ่มชาติพันธุ์ในกรุงเทพมหานคร : กรณี

ศึกษาครอบครัวไทยโซ่ง. กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย.  

บุญมา จิตจรัส. (2533). มงคล 38 ประการ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์การศาสนา. 

ปิ่น มุทุกันต์. (2535). มงคลชีวิตภาค 3. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

พนม กิติวัง. (2543). พฤติกรรมการออมของครัวเรือนในเขตเทศบาลนครเชียงใหม่ . 

วิทยานิพนธ์ เศรษฐศาสตรมหาบัณฑิต. มหาวิทยาลัยเชียงใหม่.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2551). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ฉบับประมวลธรรม. 

(พิมพ์ครั้งที่ 16).  กรุงเทพมหานคร: เอส. อาร์. พริ้นติ้ง แมส โปรดักส์. 

พิณจ์ทอง แมนสุมิตร์ชัย. (2558). การุณยสาร : หนทางสู่สันติภาพ. วารสารสันติศึกษา

ปริทรรศน์ มจร. 3(2), 162-175. 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณรวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทยฉบับมหาจุฬาลง

กรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

ยศพร ปัตนกุล. (2540). การศึกษาทัศนะในการเปนครอบครัวอุปถัมภ์ ศึกษาเฉพาะกรณี

ครอบครัวในเคหะ ชุมชนรังสิตหมู่ 2 ต.รังสิต อ.ธัญบุรี จ.ประทุมธาน.ี วิทยานิพนธ์

สังคมสงเคราะห์ศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์.  

สุวิทย์ รุ่งวิสัย. (2526). ปญหาสังคม. เชียงใหม่: ดวงตะวันการพิมพ์.  

อำนาจ ยอดทอง. (2558). ศึกษาวิเคราะห์ความอยากในฐานะเป็นบ่อเกิดของความขัดแย้ง. 

วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 3(1), 1-22. 

 

Translated
Thai
References


Jitjaras, B. (1990). Mongkol 38. Bangkok. Kangsadsana Publishers.  

Kitivang, P. (2000). Household Savings Behavior in Chiang Mai Municipality 

Area. Thesis Graduate School: Chiang Mai University. 



187วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: 

MCU Press.


Mansumitrchai, P. (2015). Mercy Message : A Path to Peace. Journal of MCU 

Peace Studies. 3(2), 162-175. 


Mutukan, P.. (1995). Mongkolcheewit Part 3. Bangkok: Mahamakut Buddhist 

University Publishers. 


Pattanagul, Y. (1996). The Study on Attitude of Being Foster Care : Case 

Study of the Family at Rangsit Housing Community, Village 2, 

Rangsit Subdistrict, Thanyaburi District, Pathumthani Province. 

Thesis Master. Science (Social Work) Thammasat University. 


Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2008). Dictionary of Buddhist. (16th 

ed.). Bangkok: S.R.Printing Mass Product. 


Rungvisai, S. (1983). Social Problems. Chiang Mai: Duangtawan Publishers. 


Satsanguan, N. (2002). The Family Unit of Ethnic groups in Bangkok : Case 

studies of Thai Song’s Family. Bangkok: Chulalongkorn University.


Sawatpanit, K. (1976). Family Relationships. Bangkok: Thaiwattanapanit.


Wongsawan, K. & Wongsawan, S. (2000). Social Problems. Bangkok: Amorn 

Publishers 


Yodthong, A. (2015). An Analytical Study of the Results of the Conflict. Journal 

of MCU Peace Studies. 3(1), 1-22. 






