
การปรับพฤติกรรมของสตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน 
ในสังคมไทยยุคปัจจุบัน 

The Behavior Modification of the Women  
Who Practice Vipasana Meditation in  

the Contemporary Thai Societies 

แม่ชีกุลภรณ์ แก้ววิลัย 
Maechee Kulaporn Kaewwilai 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkorntajavidyalaya University, Thailand. 

Email: Kulapornka@gmail.com 

บทคัดย่อ 

บทความนี้ มีวัตถุเพื่อศึกษาการปรับพฤติกรรมของสตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานใน

สังคมไทยยุคปัจจุบัน บทความนี้เป็นผลของงานวิจัยแบบผสมผสานวิธี (Mixed Method 

Research) ประกอบด้วยการวิจัยเชิงคุณภาพ และการวิจัยเชิงปริมาณ ผลการวิจัยพบว่า  

การปรับพฤติกรรมของสตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในสังคมไทยยุคปัจจุบัน พบว่า 

วิธีการปรับพฤติกรรมไม่พึงประสงค์ที่สอดคล้องกับงานวิจัยนี้ 4 ด้าน คือ 1) ด้านกาย 2) ด้าน

วาจา 3) ด้านความคิด และ 4) ด้านอารมณ์ สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญทั้งหมด มีความรู้และความ

เข้าใจในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ได้อย่างถูกต้อง และสามารถนำมา

เป็นการปฏิบัติธรรมที่เป็นส่วนหนึ่งของการดำเนินชีวิตประจำวันและใช้ได้ในชีวิตจริง มีสติ

จดจ่อต่อเนื่อง โดยมีการปฏิบัติอย่างจริงจังและสม่ำเสมอ เมื่อมีเหตุการณ์ต่างๆ มากระทบ

อายตนะทั้ง 6 สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญสามารถกำหนดสติระลึกรู้ได้ทันปัจจุบัน มีการคิดตริตรอง

และพิจารณาสิ่งมากระทบในการรับรู้อารมณ์ต่างๆ ที่เกิดทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ และ

สามารถใช้ปัญญาในการมีความยั้งคิดและหยุดการปรุงแต่ง ฝึกใจให้รู้เท่าทันไม่หลงหรือไม่

คล้อยตามอารมณ์ในเรื่องนั้นๆ รวมทั้งแก้ปัญหาต่างๆ ได้ดีขึ้น และสามารถลดพฤติกรรมไม่พึง

Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.6 



91วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ประสงค์ได้ทั้งหมด สอดคล้องกับสตรีกลุ่มตัวอย่างที่เป็นผู้ตอบแบบสอบถามมีระดับพฤติกรรม

ที่ไม่พึงประสงค์ พบว่า มีคะแนนเฉลี่ยที่แสดงระดับพฤติกรรมที่สอดคล้องกับงานวิจัยในด้าน

กาย วาจา ความคิด และอารมณ์ ก่อนการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานอยู่ในระดับปานกลาง และ

หลังการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานอยู่ในระดับมาก ทั้ง 4 ด้านเมื่อทดสอบความแตกต่างเป็นราย

คู่ (t-dependent) แล้วพบว่ามีความแตกต่างกันอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05


คำสำคัญ : การปรับพฤติกรรม, สตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน, สังคมไทยยุคปัจจุบัน




92 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

 

Abstract   

This article aimed to study the behavior modification of the women 

who practice Vipassana meditation in the contemporary Thai societies. This 

research is of the mixed methods research, applying both the quantitative and 

the qualitative approaches.  

The results of the study were found that the all key informants women 

have knowledge and understanding of Vipassana Meditation practice correctly. 

Those women can be treated as a part of everyday life and is available in real 

life. When there are events that affect women who provide critical information 

can be mindfully aware of the current pace. The principle and the metrology 

are the equally continual practice with the mindfulness at the present 

moment. They can control themselves very well on side of 1) the bodies,  

2) the speech, 3) the thoughts and 4) the emotion. All the data are in 

camphene with the exemplary women are of the bases of the understanding of 

the practice of the Insight Meditation the average of the bodies, the speech, 

the thoughts and the emotion before the practice is at a middle level, after the 

practice is at a high level. The significance which used the test of the statistic is 

different from a t-dependent; it is different in the statistical significance at 0.05 

level.  

Key Word : The behavior modification, The women who practice Vipassana 

meditation, Thai societies 

 



93วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

บทนำ


สตรีหรือผู้หญิงนั้นถือได้ว่ามีความสำคัญอย่างยิ่งต่อพระพุทธศาสนา ดังจะเห็นได้ว่า

พระพุทธเจ้าทรงยกย่องให้เป็นหนึ่งในพุทธบริษัท 4 มีบทบาทสำคัญในการเผยแผ่พระพุทธ-

ศาสนา และมีส่วนสำคัญในการสร้างความเจริญรุ่งเรืองให้แก่พระพุทธศาสนามาจนถึงปัจจุบัน 

(Dhammahaso, 2012 : 240) (Palaratana, 2002 : 239-240) สตรีแต่ละคนมีผลกรรมที่เกิด

จากความดี หรือความชั่วที่เคยทำไว้แตกต่างกัน ดังนั้นสตรีมีความประพฤติที่แสดงออกมาทาง

กาย วาจา ความคิด อารมณ์นั้น แตกต่างกันโดยสิ้นเชิง พฤติกรรมของสตรีในพระพุทธศาสนา 

มี 2 แบบ คือ 1) พฤติกรรมที่พึ่งประสงค์ เช่น การรักษาศีล 5 การทำทาน และการปฏิบัติธรรม 

2) พฤติกรรมที่ไม่พึ่งประสงค์ของสตรี เช่น ในพระไตรปิฎกปรากฏคำสอนที่บ่งบอกถึง

พฤติกรรมที่ไม่พึ่งประสงค์ของสตรี ดังพุทธพจน์ว่า “...ในเวลาเช้า (มาตุคามในโลกนี้) ถูกมลทิน

คือความตระหนี่กลุ้มรุมจิตอยู่ครองเรือน ในเวลาเที่ยงถูกความริษยากลุ้มรุมจิตอยู่ครองเรือน 

ในเวลาเย็นถูกกามราคะกลุ้มรุมจิตอยู่ครองเรือน” (MCU, 1990/18/283 : 315) จากพุทธพจน์

นี้ พบว่า เฉพาะสตรีบางคนนั้นมีพฤติกรรมไม่พึ่งประสงค์ต่างๆ อยู่ในตัวเอง ซึ่งไม่ได้ครอบคลุม

ถึงสตรีทุกคนโดยทั่วไป โดยพฤติกรรมที่ไม่พึ่งประสงค์มีสาเหตุมาจากความทุกข์ต่างๆ ที่เป็น

ปัจจัยภายนอกและปัจจัยภายในตัวของสตรีเอง ยิ่งจำเป็นที่สตรีสมควรได้รับการพัฒนาจิตใจ

ด้วยธรรม สมควรได้รับโอกาสศึกษาและปฏิบัติธรรมให้มาก (Sirarojjananan, 2014 : 23, 25) 


สังคมไทยในยุคปัจจุบัน เป็นยุคบริโภคนิยมที่มีความเจริญทางด้านวัตถุมากกว่าจิตใจ 

ใช้เทคโนโลยีและปัจจัย 4 อย่างฟุ่มเฟือย รวมทั้งมีการเปลี่ยนแปลงในด้านเศรษฐกิจ สังคม 

และสิ่งแวดล้อมที่เพิ่มมากขึ้น ซึ่งส่งผลกระทบต่อสตรีอย่างมากในหลายบริบท เช่น สตรีมี

โอกาสทางการศึกษาที่เปิดกว้างและได้สำเร็จการศึกษาในที่ระดับสูงขึ้น สตรีต้องพึ่งพาตัวเอง

ทำงานนอกบ้านเพื่อเป็นเสาหลักในการหาเลี้ยงครอบครัวและนิยมความเป็นโสดเพิ่มมากขึ้น 

สตรีต้องอยู่ในสภาวะที่ต้องแข่งขัน แย่งชิง ทั้งในการทำงาน การหาคู่ครอง และการทำ

ศัลยกรรมเพื่อเสริมความงาม เพื่อให้ตนเองประสบความสำเร็จก้าวหน้าในทุกๆ ด้าน ส่งผลให้

สตรีต้องมีการดำเนินชีวิตที่มีความเชื่อมั่นในตนเองและมีความเป็นตัวของตัวเองสูงยิ่งขึ้น สตรีที่

มีครอบครัวแล้วก็ได้รับผลกระทบจากปัญหาความรุนแรงในครอบครัวที่เพิ่มมากขึ้น และสตรี

บางคนต้องเป็นแม่เลี้ยงเดี่ยว เป็นต้น จากปัญหาที่ได้กล่าวมานั้น เป็นปัจจัยที่ทำให้สตรีใน

ปัจจุบันมีภาวะทางพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ในหลายด้าน เช่น บริโภคที่เกินความพอดี โมโห 

หงุดหงิดง่ายมาก ริษยาผู้อื่น เป็นต้น ซึ่งพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์นี้จะส่งผลให้สตรีเกิดความ

ทุกข์ต่างๆ มากมาย ดังนั้นสตรีจำเป็นต้องมีการเปลี่ยนแปลงให้เป็นพฤติกรรมที่พึงประสงค์ 



94 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ด้วยการปฏิบัติธรรมเพื่อฝึกฝนจิต โดยมุ่งทำให้จิตมีศักยภาพที่จะสามารถพิจารณาแล้วอดกลั้น 

อดทน จะเป็นฐานที่ช่วยสร้างความมั่นคงในจิตที่จะเอาชนะหรือควบคุมกิเลสได้ รู้คุณค่าของ

การรู้จักพิจารณาแล้วเสพหรือใช้สอยปัจจัย 4 อย่างเหมาะสม จะช่วยให้เป็นผู้มีสุขภาพจิตดี 

ไม่มีความเบียดเบียนผู้อื่น ด้วยกาย วาจา หรือใจ และสามารถที่จะนำไปปรับหรือประยุกต์ใช้ให้

เกิดประโยชน์สังคมได้ โดยเฉพาะการพัฒนาด้านจิตใจตามหลักไตรสิกขา ที่มีหลักในการพัฒนา

ชีวิต คือการเรียนรู้ฝึกฝนตนเองประกอบด้วย ศีล สมาธิ และปัญญา เป็นการพัฒนาตนในเบื้อง

ต้น เพื่อให้จิตใจ ชีวิตและสังคมมีความเป็นปกติสุข อยู่ในสังคมโลกที่ยังเป็นปุถุชน ถึงจะไม่

บรรลุธรรม ก็ควรจะใช้หลักไตรสิกขาในการพัฒนาด้วยเช่นกัน (Meesang, 2013 : 56) ทั้ง

กระบวนการในการพัฒนาทางกาย การพัฒนาทางจิต หรือการพัฒนาปัญญาในแนวทางที่

เหมาะสม สามารถดำเนินชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างเหมาะสม (Srivithaya, 2015 : 27)


วัดท่าขนุน เป็นสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดกาญจนบุรีแห่งที่ 23 และเปิดสอนการ

ปฏิบัติวิปัสสนาตามแนวสติปัฏฐาน 4 มีผู้สนใจเข้ามาปฏิบัติธรรมตลอดทั้งปี และได้เป็นสำนัก

ปฏิบัติธรรมประจำจังหวัดดีเด่น ประจำปี 2553 และมีวิธีการสอนเพื่อการปรับพฤติกรรมที่ไม่

พึงประสงค์ของสตรี ที่สอดคล้องกับงานวิจัยนี้ 4 ด้าน กล่าวคือ สอนโดยการให้กำหนดรู้ทุก

ขณะ (MCU, 1990/26/653 : 452) ที่ได้เห็น ได้ยิน ได้รับกลิ่น ได้ลิ้มรส ได้ถูกต้องสัมผัส และ

ได้รับรู้ธรรมารมณ์ด้วยใจ คือ การสำรวมอินทรีย์ เป็นการรู้จักระมัดระวัง ตา หู จมูก ลิ้น กาย 

ใจ โดยใช้หลักการและมีวิธีการปรับพฤติกรรมในทวารทั้ง 6 เมื่อกิเลสต่างๆ ที่มากระทบใน รูป 

รส กลิ่น เสียง สัมผัสที่เราชอบ หรือที่ไม่ชอบ จิตมันจะเคลื่อนคล้อยตามไปได้ง่าย นักปฏิบัติ

จำเป็นต้องมีสติ สมาธิ ที่ทรงตัวจริงๆ และจะต้องมีสติจดจ่ออยู่แต่เฉพาะหน้า ถึงจะสู้กับกิเลส

ตรงนั้นได้ โดยมีการปฏิบัติอย่างจริงจังและสม่ำเสมอ มีการกำหนดสติได้ทันปัจจุบัน กำหนดสติ

รู้ทุกขณะเมื่อใจได้มีการรับรู้อารมณ์ โดยไม่แสดงอาการโต้ตอบใดๆ (Sudhammapunno, 

2007 : 47, 243) ในการที่จะนำพาชีวิตไปสู่ความสุขและอยู่ร่วมกันกับบุคคลอื่นในสังคมได้

อย่างปกติ (Vongsopha, 2014 : 10)	


ดังนั้นผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษาวิธีการปรับพฤติกรรมของสตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรม

ฐานในสังคมไทยยุคปัจจุบัน เพื่อส่งเสริมให้สตรีสามารถลดพฤติกรรมไม่พึงประสงค์ของตนได้ 

และนำไปปรับหรือประยุกต์ในการดำเนินชีวิตให้มีความสุข สงบ และปล่อยวาง รวมทั้งเกิด

ประโยชน์แก่สังคมต่อไป







95วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

วัตถุประสงค์ของการวิจัย


เพื่อศึกษาการปรับพฤติกรรมของสตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในสังคมไทยยุค

ปัจจุบัน





ระเบียบวิธีวิจัย


ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง มี 2 กลุ่ม คือ


1.	การวิจัยเชิงคุณภาพ ใช้การสัมภาษณ์เชิงลึก มีการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ 

ได้แก่ สตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งผู้วิจัยทำการสุ่มแบบเจาะจง จำนวน 6 รูป/คน แบ่ง

เป็นแม่ชี 3 รูป และสตรีผู้ปฏิบัติธรรม 3 คน ใช้คำถามปลายเปิด โดยใช้เกณฑ์ในการคัดเลือกผู้

ให้ข้อมูลหลัก คือสตรีที่เข้าร่วมในโครงการบวชเนกขัมมะปฏิบัติธรรมเฉลิมพระเกียรติ ณ สำนัก

ปฏิบัติธรรมวัดท่าขนุน อำเภอทองผาภูมิ จังหวัดกาญจนบุรีระหว่างวันที่ 30 กรกฎาคม ถึง 2 

สิงหาคม พ.ศ. 2558


2.	การวิจัยเชิงปริมาณ ประชากรที่ใช้ในการศึกษาครั้งนี้ ได้แก่สตรีที่เข้าร่วมใน

โครงการบวชเนกขัมมะปฏิบัติธรรมเฉลิมพระเกียรติ ณ สำนักปฏิบัติธรรมวัดท่าขนุน อำเภอ

ทองผาภูมิ จังหวัดกาญจนบุรีระหว่างวันที่ 30 กรกฎาคม ถึง 2 สิงหาคม พ.ศ. 2558 จากบัญชี

รายชื่อเฉพาะสตรี ทั้งหมด 120 รูป/คน โดยใช้วิธีการสุ่มอย่างง่าย คิดเฉลี่ยจากจำนวน

ประชากรจากจำนวนเฉพาะสตรีผู้เข้าปฏิบัติธรรม เมื่อเปิดตารางของเครจซี่และมอร์แกน 
 

(สุวรีย์ ศิริโภคาภิรมย์, 2546 : 130) ได้กลุ่มตัวอย่างจำนวน 92 รูป/คน





เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย


เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยใช้แบบสัมภาษณ์ (Interview) และแบบสอบถาม 

(Questionnaires) เป็นเครื่องมือในการเก็บรวบรวมข้อมูลของการวิจัย โดยมีเนื้อหาดังต่อไปนี
้

1.	แบบสัมภาษณ์ มีลักษณะปลายเปิด โดยแบ่งเป็น 2 ตอน คือ


ตอนที่ 1 เป็นแบบสัมภาษณ์เกี่ยวกับปัจจัยส่วนบุคคลของผู้ให้สัมภาษณ์ ซึ่งมีจำนวน 

5 ข้อ ประกอบด้วย ชื่อนามสกุล อายุ อาชีพ ระยะเวลาในการปฏิบัติธรรม และวันเดือนปีที่ให้

สัมภาษณ์ 




96 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ตอนที่ 2 เป็นแบบสัมภาษณ์เกี่ยวกับการพฤติกรรมไม่พึงประสงค์ ซึ่งมีลักษณะเป็น

คำถามปลายเปิด (Open ended Questionnaire) ให้ตอบโดยเสรี จำนวน 5 ข้อ


2.	แบบสอบถาม มีลักษณะปลายปิดและเปิด โดยแบ่งเป็น 4 ตอน คือ


ตอนที่ 1 เป็นแบบสอบถามเกี่ยวกับสถานภาพส่วนบุคคลของผู้ตอบแบบสอบถาม 
 

ผู้ตอบแบบสอบถาม มีลักษณะเป็นแบบเลือกตอบ (Check List) หรือตรวจสอบรายการโดย

ถามเกี่ยวกับ อายุ วุฒิการศึกษา อาชีพ สถานภาพ ประสบการณ์ในการปฏิบัติธรรม จำนวน

ครั้งและสาเหตุที่เข้าร่วมปฏิบัติธรรม ณ สำนักปฏิบัติธรรมวัดท่าขนุน


ตอนที่ 2 เป็นแบบสอบถามเกี่ยวกับการประเมินความเข้าใจปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน 

โดยแบบสอบถามมีลักษณะเป็นแบบปรนัยแบบถูกผิด โดยเลือกตอบ ถูก ผิด และไม่แน่ใจ 

จำนวน 10 ข้อ


ตอนที่ 3 เป็นแบบสอบถามเกี่ยวกับเกี่ยวกับการปรับพฤติกรรมของสตรีผู้ปฏิบัติ

วิปัสสนากรรมฐานในสังคมไทยยุคปัจจุบัน โดยแบบสอบถามมีลักษณะเป็นมาตราส่วนประเมิน

ค่า (Rating Scale) มี 5 ระดับ ตามหลักการของลิเคิร์ท (Likert) จำนวน 60 ข้อ


ตอนที่ 4 ความคิดเห็นเกี่ยวกับการปรับพฤติกรรมและองค์ประกอบในการปรับ

พฤติกรรม และข้อเสนอแนะทั่วไป เป็นคำถามปลายเปิด (Open ended Questionnaire) ให้

ตอบโดยเสรี จำนวน 5 ข้อ


การตรวจสอบคุณภาพของเครื่องมือ ผู้วิจัยนำเครื่องมือที่สร้างไว้ไปดำเนินการ

ตรวจสอบหาคุณภาพของเครื่องมือ ดังนี้


1)	ดำเนินก ารตรวจสอบปรับปรุง วรรคตอน การสะกด การจัดวางข้อความและรูป

เล่ม พิสูจน์อักษรของเครื่องมือให้สมบูรณ์ นำเครื่องมือที่สร้างไว้เสนอต่ออาจารย์ผู้ควบคุม

วิทยานิพนธ์เพื่อตรวจสอบและขอคำแนะนำ


2)	การตรวจสอบความเที่ยงตรงของเครื่องมือ (Validity) นำแบบสอบถามและแบบ

สัมภาษณ์ที่ปรับปรุงเรียบร้อยแล้วเสนอต่อผู้เชี่ยวชาญที่มีความรู้เกี่ยวกับการวิจัยและการใช้

สถิติจำนวน 4 ท่าน เพื่อพิจารณาตรวจสอบความเที่ยงตรงของเครื่องมือทางด้านเนื้อหา 

(Content Validity) ความเที่ยงตรงทางด้านโครงสร้าง (Construct Validity) ซึ่งตรวจสอบ

โดยอาศัยดุลยพินิจของผู้เชี่ยวชาญ (Face Validity) ความเที่ยงตรงตามเกณฑ์ที่เกี่ยวข้อง 

(Criterion Related Validity) และการตรวจสอบคุณภาพของเครื่องมือโดยการค่าดัชนีความ

สอดคล้องตามวัตถุประสงค์รายข้อ (IOC) (Surakitbowon, 2006 : 158-159) ซึ่งได้ค่าดัชนี

ความสอดคล้องของข้อคำถามที่นำไปใช้ได้ตั้งแต่ 0.6 ถึง 1.0




97วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

3)	หาค่าความเชื่อมั่นของเครื่องมือ (Reliability) นำเสนอสอบถามที่ปรับปรุงแก้ไข

แล้วนำไปทดลองใช้ (Try Out) กับผู้เข้าปฏิบัติธรรมในสำนักปฏิบัติธรรมประจำจังหวัด ซึ่งไม่ใช่

กลุ่มตัวอย่างการวิจัยจำนวน 20 รูป/คน ได้แก่ สตรีผู้เข้าปฏิบัติธรรม ในโครงการวิปัสสนา

กรรมฐานปฏิบัติเข้มหวังผลก้าวหน้า ณ บ้านพุฒมณฑา อำเภอปากช่อง จังหวัดนครราชสีมา 

ระหว่างวันที่ 20-24 กรกฎาคม 2558 เพื่อวิเคราะห์หาความเชื่อมั่น (Reliability) ของ

แบบสอบถามโดยการหาค่าสัมประสิทธิ์แอลฟา (Alpha Coefficient) ตามวิธีการของครอน

บาค (Cronbach) ได้ค่า 0.98 


การวิเคราะห์ข้อมูลและสถิติที่ใช้ในการวิเคราะห์ข้อมูล


1.	การวิเคราะห์ข้อมูลแบบสัมภาษณ์ วิเคราะห์โดยใช้เทคนิคการวิเคราะห์เนื้อหา 

(Content Analysis Technique) ประกอบบริบท และประมวลผลเข้าด้วยกัน รวมทั้งใช้

แนวคิดจากเอกสาร และผลงานวิจัยที่เกี่ยวข้องมาสนับสนุนในการวิเคราะห์เพื่อให้เห็นภาพรวม


2.	การวิเคราะห์ข้อมูลแบบสอบถาม โดยใช้โปรแกรมสำเร็จรูปเพื่อการวิจัยทาง

สังคมศาสตร์ สถิติที่ใช้วิเคราะห์ข้อมูลมีดังนี้


1)	ใช้สถิติจำนวน (Frequency) และร้อยละ (Percentage) อธิบายปัจจัยส่วนบุคคล

ของผู้ตอบแบบสอบถาม วิเคราะห์โดยนำเสนอเป็นตารางประกอบการบรรยายผล


2)	ใช้สถิติการวิเคราะห์ข้อมูลสำหรับความเข้าใจทั่วไปในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน

ตามหลักสติปัฏฐาน ความเข้าใจการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน และความคิดเห็นในการลด

พฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ ผู้วิจัยได้ทำการวิเคราะห์ข้อมูลด้วยสถิติการหาค่าเฉลี่ย (Mean) 

ส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน (Standard Deviation) วิเคราะห์โดยนำเสนอเป็นตารางประกอบการ

บรรยายผล


3)	ความคิดเห็นเกี่ยวกับการปรับพฤติกรรมและองค์ประกอบในการปรับพฤติกรรม

และข้อเสนอแนะทั่วไป ผู้วิจัยได้ทำการวิเคราะห์ข้อมูลด้วยสถิติการแจกแจงความถี่ 

(Frequency) และหาค่าอัตราส่วนร้อยละ (Percentage) และสรุปรายงานลงตารางประกอบ

บรรยาย


4)	ใช้สถิติทดสอบค่าที (t-test) ในกรณีตัวแปรต้นสองกลุ่ม และใช้สถิติการวิเคราะห์

ความแปรปรวนทางเดียว (One Way ANOVA) ในกรณีตัวแปรต้นมากกว่าสองกลุ่มขึ้นไป เมื่อ

พบว่ามีความแตกต่าง จะทำการเปรียบเทียบความแตกต่าง ของค่าเฉลี่ยเป็นรายคู่ โดยใช้วิธีผล

ต่างนัยสำคัญน้อยที่สุด (Least Significant Difference: LSD) (Rabob, et al., 2009 : 108)







98 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ผลการวิจัย


1.	ผลการวิเคราะห์ข้อมูลความรู้และความเข้าใจในการปฏิบัติวิปัสสนา

กรรมฐานตามหลักสติปัฏ-ฐาน 4 ของสตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญ


ผลการวิจัยพบว่า สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญไม่เคยปฏิบัติแบบสติปัฏฐาน 4 มาก่อน และ

หลังการปฏิบัติ สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญมีความรู้และความเข้าใจในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน

ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ประกอบด้วย ความเข้าใจต่อการนั่ง, การเดินจงกรม, การสำรวมอินทรีย์ 

หรือการกำหนดทวารทั้ง 6, การกำหนดอิริยาบถย่อย, การกำหนดนิวรณ์ 5, การปฏิบัติ

วิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในด้านกาย, ด้านเวทนา, ด้านจิต และด้านธรรม ได้

อย่างละเอียด ลึกซึ้ง และถูกต้อง สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญต้องมีการตระหนักรู้และเข้าใจภายใน

ของตัวเอง สามารถนำมาเป็นการปฏิบัติธรรมที่เป็นส่วนหนึ่งของการดำเนินชีวิตประจำวันและ

ใช้ได้ในชีวิตจริง สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญสามารถกำหนดสติระลึกรู้ได้ทันปัจจุบัน มีการคิดตริตรอง

และพิจารณาสิ่งมากระทบในการรับรู้อารมณ์ต่างๆ ที่เกิดทางตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ และ

สามารถใช้ปัญญาในการมีความยั้งคิดและหยุดการปรุงแต่ง ฝึกใจให้รู้เท่าทันไม่หลงหรือไม่

คล้อยตามอารมณ์ในเรื่องนั้นๆ รวมทั้งแก้ปัญหาต่างๆ ได้ดีขึ้น และสามารถลดพฤติกรรมไม่พึง

ประสงค์ได้ทั้งหมด


2.	ผลการวิเคราะห์ข้อมูลระดับพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ของสตรีผู้ให้

ข้อมูลสำคัญ ก่อนและหลังการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 


ผลการวิจัยพบว่า ผู้ให้ข้อมูลสำคัญสามารถใช้ผลของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตาม

หลักสติปัฏฐาน 4 ในการลดระดับพฤติกรรมไม่พึงประสงค์ที่สอดคล้องกับงานวิจัยทั้ง 4 ด้าน 

ดังนี้ 


1)	ด้านกาย คือ ก่อนการปฏิบัติผู้ให้ข้อมูลสำคัญทั้ง 6 รูป/คน มีการใช้ปัจจัย 4 อย่าง

ฟุ่มเฟือย หลังจากปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานแล้ว ขณะเห็นปัจจัย 4 ที่เป็นของฟุ่มเฟือย สตรีผู้ให้

ข้อมูลสำคัญสามารถกำหนดสติได้ทันปัจจุบัน โดยไม่แสดงอาการ ทางกาย มีสติระลึกรู้ได้ทัน

ปัจจุบัน มีการคิดตริตรอง พินิจพิจารณาสิ่งมากระทบในการรับรู้อารมณ์ต่างๆ ที่เกิดทางตา หู 

จมูก ลิ้น กาย และใจ และสามารถรู้ทันอารมณ์ที่เกิดขึ้นและสามารถควบคุมปรับพฤติกรรมให้

เหมาะสมกับสถานการณ์ได้ แล้วพัฒนาตนไปสู่ปัญญาที่อยู่เหนือความต้องการและความคิด

เห็นที่ผิด สามารถกำจัดโลภได้และใช้ปัญญาในการมีความยั้งคิดและหยุดการปรุงแต่งได้ ทำให้

ลดพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ในระดับที่แตกต่างกันไป ตั้งแต่ระดับน้อยที่สุดถึงระดับปานกลาง




99วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

2)	ด้านวาจา คือ ก่อนการปฏิบัติผู้ให้ข้อมูลสำคัญทั้ง 6 รูป/คน มีการใช้คำพูดในทาง

ไม่ดี หลังจากปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานแล้ว ขณะได้ยินเสียงด่า กล่าวร้าย สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญ

สามารถกำหนดสติได้ทันปัจจุบัน โดยไม่แสดงอาการทางวาจาที่ไม่ดี โต้ตอบ และสามารถรู้ทัน

อารมณ์ที่เกิดขึ้นและสามารถควบคุมปรับพฤติกรรมให้เหมาะสมกับสถานการณ์ได้ แล้วพัฒนา

ตนไปสู่ปัญญาที่อยู่เหนือความคิดเห็นที่ผิด สามารถกำจัดคำพูดในทางไม่ดีได้ และใช้ปัญญาใน

การมีความยั้งคิดและหยุดการปรุงแต่งได้ ทำให้ลดพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ในระดับที่แตกต่าง

กันไป ตั้งแต่ระดับน้อยที่สุดถึงระดับน้อย


3)	ด้านความคิด คือ ก่อนการปฏิบัติผู้ให้ข้อมูลสำคัญทั้ง 6 รูป/คน มีความริษยาผู้อื่น 

หลังจากปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานแล้ว ขณะมีความริษยาผู้อื่น สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญสามารถ

กำหนดสติได้ทันปัจจุบัน โดยไม่แสดงอาการทางใจที่ไม่ดี โต้ตอบ ใช้พรหมวิหาร 4 และสามารถ

รู้ทันอารมณ์ที่เกิดขึ้นและสามารถควบคุมปรับพฤติกรรมให้เหมาะสมกับสถานการณ์ได้ แล้ว

พัฒนาตนไปสู่ปัญญาที่อยู่เหนือความคิดเห็นที่ผิด สามารถกำจัดความริษยาได้ และใช้ปัญญาใน

การมีความยั้งคิดและหยุดการปรุงแต่งได้ ทำให้ลดพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ในระดับที่แตกต่าง

กันไป ตั้งแต่ระดับน้อยที่สุดถึงระดับน้อย


4)	ด้านอารมณ์ คือ ก่อนการปฏิบัติผู้ให้ข้อมูลสำคัญทั้ง 6 รูป/คน มีความโกรธ หลัง

จากปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานแล้ว ขณะมีความโกรธ สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญสามารถกำหนดสติได้

ทันปัจจุบัน โดยไม่แสดงอาการทางใจที่ไม่ดี โต้ตอบ ใช้พรหมวิหาร 4 และสามารถรู้ทันอารมณ์

ที่เกิดขึ้นและสามารถควบคุมปรับพฤติกรรมให้เหมาะสมกับสถานการณ์ได้ แล้วพัฒนาตนไปสู่

ปัญญาที่อยู่เหนือความคิดเห็นที่ผิด สามารถกำจัดความโกรธได้ และใช้ปัญญาในการมีความยั้ง

คิดและหยุดการปรุงแต่งได้ ทำให้ลดพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ในระดับที่แตกต่างกันไป ตั้งแต่

ระดับน้อยที่สุดถึงระดับปานกลาง


3.	ผลการวิเคราะห์ข้อมูลผู้ตอบแบบสอบถาม


3.1	 ปัจจัยส่วนบุคคลของผู้ตอบแบบสอบถาม 


ผลการวิจัยพบว่า ผู้ตอบแบบสอบถามเป็นสตรีกลุ่มตัวอย่างมีจำนวนทั้งสิ้น 92 คน 

มีอายุระหว่าง 41-60 ปี จำนวน 41 คน คิดเป็นร้อยละ 44.57 การศึกษาในระดับปริญญาตรี 

จำนวน 46 คน คิดเป็นร้อยละ 50.0 อาชีพธุรกิจส่วนตัว จำนวน 33 คน คิดเป็นร้อยละ 35.87 

มีสถานภาพโสด จำนวน 59 คน คิดเป็นร้อยละ 64.13 เคยมีประสบการณ์ในการปฏิบัติธรรม 

จำนวน 71 คน คิดเป็นร้อยละ 77.17 เป็นผู้ที่มีประสบการณ์การปฏิบัติธรรมในระหว่าง 1-5 ปี 

จำนวน 40 คน คิดเป็นร้อยละ 56.34 เป็นผู้ที่มาปฏิบัติธรรม ณ สำนักปฏิบัติธรรมวัดท่าขนุน 



100 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

เป็นครั้งแรก จำนวน 38 คน คิดเป็นร้อยละ 41.30 และส่วนใหญ่เป็นผู้มาปฏิบัติธรรมโดยความ

สมัครใจ จำนวน 77 คน คิดเป็นร้อยละ 83.70


3.2	 ผลการวิเคราะห์ข้อมูลความรู้และความเข้าใจในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน

ตามหลัก สติปัฏฐาน 4 ของสตรีกลุ่มตัวอย่างที่เป็นผู้ตอบแบบสอบถาม 


ผลการวิเคราะห์ข้อมูลความรู้และความเข้าใจในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลัก 

สติปัฏฐาน 4 ของสตรีกลุ่มตัวอย่างที่เป็นผู้ตอบแบบสอบถาม รายละเอียดดังตารางที่ 1





ตารางที่ 1	 ผลการวิเคราะห์ข้อมูลความรู้และความเข้าใจในการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตาม

หลักสติปัฏฐาน 4


การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลัก
 

สติปัฏฐาน 4


ความรู้ความเข้าใจในการปฏิบัติ


ก่อนการปฏิบัติ
 หลังการปฏิบัติ


X– 
 SD
 ระดับ
 X– 
 SD
 ระดับ


การนั่งปฏิบัติวิปัสสนา
 2.64
 0.71
 ปานกลาง
 3.95
 0.67
 มาก


การเดินจงกรม
 2.68
 0.71
 ปานกลาง
 3.93
 0.63
 มาก


การสำรวมอินทรีย์ หรือการกำหนดทวารทั้ง 6
 2.57
 0.88
 ปานกลาง
 3.75
 0.74
 มาก


การกำหนดอิริยาบถย่อย
 2.59
 0.87
 ปานกลาง
 3.85
 0.72
 มาก


การกำหนดนิวรณ์ 5
 2.59
 0.82
 ปานกลาง
 3.93
 0.67
 มาก


การปฏบิตัดิ้านกาย
 2.54
 0.78
 ปานกลาง
 3.86
 0.68
 มาก


การปฏบิตัดิ้านเวทนา
 2.56
 0.84
 ปานกลาง
 3.92
 0.69
 มาก


การปฏบิตัดิ้านจิต
 2.38
 0.85
 น้อย
 3.76
 0.70
 มาก


การปฏบิตัดิ้านธรรม
 2.30
 0.85
 น้อย
 3.74
 0.67
 มาก


โดยรวม
 2.54
 0.81
 ปานกลาง
 3.85
 0.69
 มาก





จากตารางที่ 1 พบว่า ความรู้ความเข้าใจในการปฏิบัติพื้นฐานความรู้ความเข้าใจ
 

ต่อการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ก่อนการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานอยู่ในระดับปานกลาง 
 

(X– = 2.54, SD = 0.81) และหลังการปฏิบัติอยู่ในระดับมาก (X– = 3.85, SD = 0.69) เมื่อ

พิจารณาเป็นรายข้อพบว่า ค่าเฉลี่ยของความรู้ความเข้าใจในการปฏิบัติในแต่ละด้านหลังการ

ปฏิบัติสูงกว่าก่อนการปฏิบัติ




101วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

3.3 ผลการวิเคราะห์ข้อมูลระดับพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ของสตรีก่อนและหลัง

การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ของสตรีกลุ่มตัวอย่างที่เป็นผู้ตอบ

แบบสอบถาม 


ผลการวิเคราะห์ข้อมูลระดับพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ของสตรีก่อนและหลังการ

ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ของสตรีกลุ่มตัวอย่างที่ เป็นผู้ตอบ

แบบสอบถาม รายละเอียดดังตารางที่ 2





ตารางที่ 2	 ผลพฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ของสตรีใน 4 ด้าน ก่อน-หลังการปฏิบัติ


พฤติกรรม

ที่ไม่พึงประสงค์ของสตรี


ก่อนการปฏิบัติ
 หลังการปฏิบัติ

t
 p


X– 
 SD
 ระดับ
 X– 
 SD
 ระดับ


ก)	 ด้านกาย
 2.54
 0.83
 ปานกลาง
 3.88
 0.75
 มาก
 14.99*
 0.00


ข)	 ด้านวาจา
 2.54
 0.89
 ปานกลาง
 3.83
 0.75
 มาก
 15.07*
 0.00


ค)	ด้านความคิด
 2.64
 0.88
 ปานกลาง
 3.95
 0.75
 มาก
 14.98*
 0.00


ง)	 ด้านอารมณ์
 2.54
 0.91
 ปานกลาง
 3.90
 0.70
 มาก
 16.16*
 0.00


รวม
 2.57
 0.83
 ปานกลาง
 3.89
 0.68
 มาก
 17.02*
 0.00


*p < 0.05





จากตารางที่ 2 พบว่า พฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ของสตรี ก่อนการปฏิบัติวิปัสสนา

กรรมฐานอยู่ในระดับปานกลาง (X– = 2.57, SD = 0.83) และหลังการปฏิบัติอยู่ในระดับมาก 
 

(X– = 3.89, SD = 0.68) เมื่อพิจารณาเป็นรายข้อพบว่า มีความแตกต่างกันอย่างมีนัยสำคัญทาง

สถิติที่ระดับ 0.05





อภิปรายผลการวิจัย


สตรีผู้ให้ข้อมูลสำคัญไม่เคยปฏิบัติแบบสติปัฏฐาน 4 มาก่อน และหลังการปฏิบัติ ผู้ให้

ข้อมูลสำคัญมีสติระลึกรู้ได้ทันปัจจุบันในทุกๆ ขณะที่ทำกิจกรรมในชีวิตประจำวันได้มากขึ้น 

และมีการคิดตริตรอง พินิจพิจารณาสิ่งมากระทบในการรับรู้อารมณ์ต่างๆ ที่เกิดทางตา หู จมูก 

ลิ้น กาย และใจ และใช้ปัญญาในการมีความยั้งคิดและหยุดการปรุงแต่ง มีสติจดจ่อต่อเนื่อง 



102 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

โดยมีการปฏิบัติอย่างจริงจังและสม่ำเสมอ เมื่อมีอารมณ์ต่างๆ มากระทบอายตนะทั้ง 6 ก็มีสติ

ตั่งมั่นในการพิจารณาสิ่งเหล่านั้น ด้วยจิตที่ไม่มีการปรุงแต่งใดๆ มีภาวะอุเบกขาต่อสิ่งกระทบ

นั้น มีการกำหนดรู้สักแต่ว่ารู้เท่านั้น สอดคล้องกับงานวิจัยของ ครรชิต แสนอุบล (Saenubol, 

2010) พบว่า “การฝึกอานาปานสติที่มีภาวะอุเบกขาและปัญญาสูงกว่าก่อนทดลอง และข้อมูล

จากการสัมภาษณ์เชิงลึกยืนยันความเป็นจริงของภาวะอุเบกขาและปัญญาที่เกิดขึ้นในกลุ่ม

สมาชิกกลุ่มทดลอง” สอดคล้องกับงานวิจัยของ เบญญาภา กุลศิริไชย (Gulsirichai, 2013 : 

58-69) พบว่า “การปฏิบัติสามารถลดระดับภาวะซึมเศร้า ระดับความรู้สึกสุขภาวะทางจิตโดย

รวมเพิ่มขึ้น และเพิ่มความรู้สึกสุขภาวะทางจิตด้านความผ่อนคลาย เป็นมิตร ร่าเริง จิตใจเข้ม

แข็ง จิตใจเป็นสมาธิ และมีสุขได้อย่างต่อเนื่องเป็นระยะเวลายาวนาน” สอดคล้องกับงานวิจัย

ของ จุฑามาศ วารีแสงทิพย์ (Vareesangthip, 2009) ที่ว่า “ธรรมปฏิบัติด้วยวิธีการทำสมาธิ

ทำให้ภาวะความซึมเศร้าของผู้ป่วยลดลง” และสอดคล้องกับงานวิจัยของพระปลัดสมชาย 
 

ปโยโค และอุทัยสุดสุข (Phrapalad Somchai Payogo & Uthai Sudsukh, 2015 : 59) ที่

พบว่า “การปฏิบัติธรรม สวดมนต์ นั่งสมาธิ การสนทนาธรรม จากผู้รู้จะส่งผลต่อการควบคุม

อารมณ์ ได้แนวทางในการดำเนินชีวิตที่เหมาะสม”


การปรับเปลี่ยนพฤติกรรม สามารถแบ่งออกได้เป็น 3 ขั้นตอน คือ 1) ขั้นรับรู้ 2) ขั้น

การคิด ตริตรอง ได้แก่ โยนิโสมนสิการ ในการพัฒนามนุษย์ จะต้องมีองค์ประกอบช่วย

สนับสนุน ทั้งที่เป็นองค์ประกอบภายนอกและภายในตัวมนุษย์ คือ รู้จักใช้ความคิด โดยปัจจัยที่

ทำให้เกิดสัมมาทิฏฐิ คือมีปัญญาอันเห็นชอบ เป็นทางเกิดแนวคิดที่ถูกต้องในหลักธรรมของ

พระพุทธศาสนา สอดคล้องกับงานวิจัยของ สุภาพร ประดับสมุทร (Pradubsamut, 2009) 

พบว่า “ปัญญาแบบฉับพลันและแบบค่อยๆ มา เป็นผลให้สามารถละต้นเหตุของทุกข์ คลาย

ทุกข์ และอยู่อย่างกลมกลืนกับความจริง ปัญญาในการรู้เท่าทันความทุกข์และเหตุของทุกข์ 

ปัญญาในการละสาเหตุของทุกข์และการอยู่กับความจริงอย่างกลมกลืน และการมีภาวะใจที่

เป็นอิสระจากความบีบคั้น” 


3)	ขั้นการปฏิบัติ ได้แก่ การปรับพฤติกรรมด้วยการมีสติสัมปชัญญะ อินทรีย์สังวร 

การรักษาศีลให้บริสุทธิ์ หรือสุจริต 3 การปรับพฤติกรรมขั้นสูงขึ้นมาจากฐานกาย วาจา มาเป็น

ฐานจิต เป็นการใช้ปัญญาที่ได้ มาเป็นการกำกับควบคุมตนเอง ความระลึกได้เป็นตัวเตือนให้มี

สติตลอดเวลา สามารถรู้ทันอารมณ์ที่เกิดขึ้นและสามารถควบคุมปรับพฤติกรรมให้เหมาะสมกับ

สถานการณ์ได้ แล้วพัฒนาตนไปสู่ปัญญาที่อยู่เหนือความต้องการและความคิดเห็นที่ผิด 

สามารถกำจัดโลภ โกรธ และหลงในชีวิตได้และสอดคล้องกับงานวิจัยของ สุเมธ โสฬศ (Soros, 



103วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

2012) ที่ว่า “จริตมีสาเหตุมาจากความเคยชินในอดีต แต่สามารถปรับเปลี่ยนโดยการฝึกฝนได้ 

กรรมฐานที่เหมาะกับจริตจะต้องทำให้เกิดความสบาย เป็นที่พึงพอใจของผู้ฝึก และเมื่อฝึกแล้ว

เกิดความสุข ซึ่งเป็นเหตุให้จิตตั้งมั่นเป็นสัมมาสมาธิได้ง่าย และเมื่อจิตตั้งมั่นดีแล้วย่อมเป็นเหตุ

ให้เกิดปัญญารู้แจ้งธรรมได้ในที่สุด” และสอดคล้องกับงานวิจัยของ ภัทรนิธิ์ สุทธิศักดิ์ 

(Suttisak, 2013 : 55-78) ที่ว่า “สติปัฏฐานเป็นกุญแจสำคัญของการปฏิบัติในทุกรูปแบบ หาก

ผู้ปฏิบัติได้ศึกษาปริยัติอย่างถูกต้อง และนำสู่การปฏิบัติด้วยความเข้าใจถ่องแท้ ไม่ว่าจะปฏิบัติ

ด้วยรูปแบบใดหรือวิธีการใดก็ตาม ก็จะสามารถหยั่งเห็นรูป-นาม ไตรลักษณ์ตามความจริง จาก

ปัญญาขั้นต้นสู่ปัญญาขั้นปลาย คือเห็นอริยสัจ 4 ก็สามารถบรรลุเป้าหมายสูงสุดคือทำลาย

กิเลสดับทุกข์ทั้งปวงถึงพระนิพพานในที่สุด” สำหรับการพัฒนามนุษย์ขั้นสูงในพุทธศาสนาที่

เรียกว่า การบรรลุธรรมหลักไตรสิกขาเป็นหลักที่สำคัญที่ทำให้เกิดการบรรลุธรรม หรือเรียกว่า

พัฒนาไปในระดับโลกุตระเป็นการพัฒนาจิตเพื่อความบริสุทธิ์หมดจดได
้

 


สรุป 


การปรับพฤติกรรมของสตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในสังคมไทยยุคปัจจุบัน ที่ได้รับ

การส่งเสริมการปฏิบัติธรรมจากพระวิปัสสนาจารย์ให้รู้จักการควบคุมพฤติกรรมทั้ง 4 ด้าน คือ 

ด้านกาย ด้านวาจา ด้านความคิด และด้านอารมณ์ ให้มีความรู้ความเข้าใจในการปฏิบัติ

วิปัสสนากรรมฐานอย่างถูกต้อง สำหรับข้อมูลการลงพื้นที่ พบว่า ระดับพฤติกรรมที่ไม่พึง

ประสงค์ของสตรีก่อนและหลังการปฏิบัติโดยรวมมีคะแนนเฉลี่ยอยู่ในระดับที่แตกต่างกัน ตาม

ความเข้าใจที่ได้รับการถ่ายทอดจากพระวิปัสสนาจารย์มาสู่การปฏิบัติธรรมในสถานการปัจจุบัน





ข้อเสนอแนะ


จากผลการวิจัยเรื่องการปรับพฤติกรรมของสตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในสังคม

ไทยยุคปัจจุบัน ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังต่อไปนี้ 


1.	ข้อเสนอแนะเชิงนโยบาย


1)	ควรนำหลักการศึกษาเรื่องนี้ นำมาเป็นแบบอย่างที่เหมาะสมกับสตรีทั่วไป เพื่อ

พัฒนาคุณธรรม จริยธรรม และเพื่อให้สตรีมีการใช้ชีวิตประจำวันอย่างมีความสุข และสามารถ

ลดพฤติกรรมไม่พึ่งประสงค์ของตนเองได้ โดยผู้ปฏิบัติต้องมีความรู้ความเข้าใจอย่างลึกซึ้ง 




104 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

Gulsirichai, B. (2013) Application of Bojjhangaparita into Subconscious Mind to 

Alleviate Depression in Disaster Victims. Journal of Graduate Studies 

Review. 9(3), 58-69. 

MCU. (1990). Tripitaka : Thai version. BKK: MCU Press. [Vol. 18, Vol. 26] 

Meesang, O. (2013). The Buddhist Integral Theory. Journal of Buddhist 

Studies Chulalongkorn University. 20 (2), 43-58.  

Palaratana, L. (2002). Women in the Perspective of Buddhist Philosophy. 

Bangkok: Chulalongkorn University. 

Phrakhruthamtorn Lek Sudhammapunno. (2007). Meditation 40. Bangkok: 

Charansanitwong Printing. 

Phramaha Hansa Dhammahaso (2012). Buddhism and Modern Science. 

Bangkok: Sukhumvit printing. 

2) ควรส่งเสริม และพัฒนาคุณธรรม จริยธรรมให้มีประสิทธิภาพในการปฏิบัติต่อ

สถาบันครอบครัว องค์กรต่างๆ ให้ก้าวหน้ายิ่งขึ้น  

2.	ข้อเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป	

จากผลการวิจัยเรื่องการปรับพฤติกรรมของสตรีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในสังคม

ไทยยุคปัจจุบัน ผู้วิจัยยังไม่ได้ศึกษาหรือวิจัยบางประเด็น ดังต่อไปนี ้

1) ควรศึกษาเปรียบเทียบแนวคิดเรื่องการศึกษาการปรับพฤติกรรมของสตรีใน

พระพุทธศาสนาเถรวาท เปรียบเทียบกับทรรศนะทางตะวันตก เพื่อเปรียบเทียบว่า การศึกษา

การปรับพฤติกรรมของสตรีนั้นมีเหมือนหรือแตกต่างจากการศึกษาการปรับพฤติกรรมของ

มนุษย์ในพระพุทธศาสนา 

2) ควรศึกษาเปรียบเทียบพระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายานกับการศึกษาการปรับ

พฤติกรรมของมนุษย์ในสมัยปัจจุบัน เพื่อเปรียบเทียบว่า พระพุทธศาสนาเถรวาทและมหายาน 

มีการศึกษาการปรับพฤติกรรมของสตรีนั้นมีเหมือนหรือแตกต่างอย่างไร 
 



105วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

Phrapalad Somchai Payogo and Uthai Sudsukh. (2013). Buddhist Integration of 

Caring for Chronic Diseases in Thai Society. Journal of MCU Peace 

Studies. 3(2), 45-64.


Pradubsamut, S. (2009). The Emergence of Panna in Buddhist Counseling 

Process. Ph.D. Dissertation Faculty of Psychology Chulalongkorn 

University.


Rabob, C. et al. (2009). Methodology Research. Bangkok: Dhurakij Pundit 

University.


Saenubol, K.(2010). The Effect of Buddhist Personal Growth and Counseling 

Group and Anapanasati Training on Upekkha and Panna. Ph.D. 

Dissertation Faculty of Psychology Chulalongkorn University.


Sirarojjananan, M. (2014). Women in Buddhism. Bangkok: Thammasat 

University.


Soros, S. (2012). The Study of the Proper Personal Characteristic 

Classification Tools for Practicing the Satipatthana (The 

Foundations of Mindfulness). Ph.D. Dissertation Graduate School 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University.


Srivithaya, S. (2015). The Rule of Law and The Reconciliation by Buddhist Ways 

in Thai Society. Journal of MCU Peace Studies. 3(2), 20-29.


Surakitbowon, S. (2006). Research to improve Education Management. 

Sakon Nakhon: Somsak printing.


Suttisak, P. ( 2013). A Mixed Model of Vipassana Meditation According to 

Satipatthana. Journal of Buddhist Studies Chulalongkorn University. 

20(3), 55-78.


Vareesangthip, J. (2009) The Improvement of the Quality of Life of the End 

Stage Renal Disease Patients by Dhamma Practice. Ph.D. Dissertation 

Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya University.


Ven. Sayadej Vongsopha. (2014). Buddhist Principles Contributing to Religious 

Tolerance and World Peace. Journal of MCU Peace Studies. 2(2), 10-16.



