
อำนาจ
ยอดทอง


Amnat
Yodthong

คณะสังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล 

Faculty of Social Sciences and Humanities, Mahidol University, Thailand 
Email: amchinjang@gmail.com 

บทคัดย่อ


บทความวิจัยชิ้นนี้ มีจุดมุ่งหมายเพื่อศึกษาเรื่องการถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล จาก

การศึกษาพบว่า การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล (ความดี) มีลักษณะเป็นอาชีพที่เป็นอกุศล 

(ความชั่วหรือบาป) (ผิดหลักกุศลกรรมบถ) การที่นายแบบนางแบบประกาศเจตนารมณ์ในการ

ถ่ายภาพนู้ดเพื่อจำหน่ายและนำเงินไปทำบุญกับวัดพระบาทน้ำพุ ด้วยหวังจะช่วยเหลือผู้ป่วย

เอดส์นั้น จึงกลายเป็น “การทำอกุศลเพื่อนำเงินไปทำกุศล” ซึ่งการกระทำเช่นนี้อาจเทียบได้กับ 

“การฆ่าสัตว์มีวัว ควาย หรือหมูเพื่อบวชลูก” ซึ่งทานวัตถุแบบนี้จะบริสุทธิ์ได้นั้น จะต้องเป็น

ทานวัตถุที่พระภิกษุผู้เป็นปฏิคาหก (ผู้รับทาน) มีองค์ประกอบครบ 3 ประการ ได้แก่ 1) ไม่เห็น 

2) ไม่ได้ยิน และ 3) ไม่สงสัยว่า เขาทำเพื่อถวายแก่ตน แต่ในกรณีนี้ปรากฏว่า นายแบบนาง

แบบ นิตยสาร และช่างภาพ ต่างประกาศเจตนารมณ์ในสื่อต่างๆ จนปรากฏชัดเจนว่า ต้องการ

ถ่ายภาพนู้ดเพื่อเอาไปประมูลขายนำเงินไปทำบุญ ทำให้ พระอุดมประชาทร (อลงกต 

ติกฺขปญฺโญ) ผู้เป็นเจ้าอาวาสวัดพระบาทน้ำพ ุต้องออกมาปฏิเสธไม่รับการทำบุญดังกล่าว 

เพราะถือว่าเป็นทานวัตถุที่ไม่บริสุทธิ์ หากท่านรับจะถือว่าผิดพระวินัย และที่สำคัญการทำบุญ

ครั้งนี้ไม่สามารถสำเร็จประโยชน์เป็นบุญได้  

คำสำคัญ: นู้ด, การถ่ายภาพนู้ด, การทำบุญ 

การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล
:


การวิเคราะห์ตามหลักพระพุทธศาสนา*

Nude
Photography
for
Merit
Making:


An
Analysis
According
to
Buddhist
Principles


*MU-SSIRB No.: 2016/128 (B2).

Doi: 10.14456/jmcupeace.2016.2 



19วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

Abstract
 


This paper aims to study an issue of taking nude photography to make 

merit. Findings showed that taking nude photography for charity (good deed) is 

an unwholesome occupation (bad deed); Papa; against the wholesome courses 

of action or Kusalakammapatha). The nude models’ announcement to pose for 

nude photography and donate revenue from a sale of the photographs to Wat 

Phra Baht Nam Phu Temple to help support AIDS patients is, then, to “do an 

unwholesome deed to gain money for wholesome charity” which is 

comparable to “slaughtering cows, buffaloes or pigs to celebrate an ordination 

of one’s son”. Objects of donation are pure only when the receiving monks 

meet three criteria. That is, they neither see, hear nor doubt that the lay 

persons do something unwholesome to obtain the objects of donation. 

However, in this case, the nude models, the magazine and the photographers 

all announced through media that they would produce the nude photography 

and offer them for sale at an auction in order to raise fund for donation. As a 

result, Phra Udom Prachathorn (Alongkot Tikhapanyo), the abbot, refused to 

receive the donation because it was not pure. If he had accepted it, he would 

have violated the Disciplines (Vinayas). Importantly, this merit making would 

not have been realized as a good deed (Punna).  

Keyword: nude; nude photography, merit making 



20 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

บทนำ


มนุษย์ทุกคนนับตั้งแต่อดีต ปัจจุบัน และแม้กระทั่งในอนาคต ต่างรักและต้องการ

ความสุข เกลียดและไม่ต้องการความทุกข์ พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นมีจุดมุ่งหมายสำคัญเพื่อ

กำจัดความทุกข์ ความสุขจึงถือว่าเป็นเป้าหมายที่สำคัญในทางพระพุทธศาสนา จะเห็นว่า 
 

หลักคำสั่งสอนในทางพระพุทธศาสนาที่มีอยู่เป็นจำนวนมาก นับได้ 84,000 พระธรรมขันธ์ 
 

ซึ่งสามารถจัดเป็นหมวดหมู่ได้ เรียกว่า “ปิฎก” (กระจาดหรือตะกร้า) มี 3 หมวด ได้แก่ 
 

1) พระวินัยปิฎก หมวดพระวินัย 2) พระสุตตันตปิฎก หมวดพระสูตร และ 3) พระอภิธรรม

ปิฎก หมวดพระอภิธรรม รวมเรียกว่า “พระไตรปิฎก” (หมายถึง กระจาดหรือตะกร้า 3 อัน 

เป็นภาชนะสำหรับใส่ของต่างๆ นำมาใช้ในความหมายเป็นที่รวบรวมคำสั่งสอนในพระพุทธ

ศาสนา ที่จัดเป็นหมวดหมู่แล้ว 3 หมวด) ซึ่งคำสั่งสอนทั้งหมดเหล่านี้ล้วนมีเป้าหมายสำคัญอยู่

ที่ความสุขทั้งสิ้น โดยเฉพาะเป้าหมายในระดับพื้นฐาน ได้แก่ การดำรงชีวิตอย่างมีความสุขใน

สังคม ด้วยการกระทำความดีหรือกรรมดีทั่วๆไปที่เรียกว่าบุญ ก็มีพุทธพจน์ว่า “ภิกษุทั้งหลาย 

เธอทั้งหลายอย่ากลัวบุญเลย คำว่า บุญ นี้ เป็นชื่อของความสุข” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 

23 ข้อ 62 : 120) และ “การสั่งสมบุญนำสุขมาให้”(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 25 ข้อ 118 : 

68) บุญกับความสุขจึงเป็นสิ่งเดียวกัน นอกจากนี้ในสังคมไทยมักเรียก “บุญ” คู่กับ “กุศล” 

เสมอๆ จนกลายเป็นคำเรียกติดปากของพุทธศาสนาสนิกชนว่า “ทำบุญกุศล” (อำนาจ 
 

ยอดทอง, 2558 : 3)  


โดยตามปกติแล้ว คำว่า “บุญ” กับ “กุศล” เป็นคำที่ใช้แทนกัน เพียงแต่ในแง่ราย

ละเอียด กุศลมีความหมายกว้างกว่า คือ ครอบคลุมทั้งกุศลที่เป็นโลกิยะ (กามาวจร รูปาวจร 

อรูปาวจร) และโลกุตตระ (มรรคผลนิพพาน) ส่วนบุญโดยทั่วไปใช้กับโลกิยกุศลเท่านั้น 
 

(พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2558 ก : 25) การกระทำที่จัดเป็นบุญในพระพุทธศาสนา 

เรียกว่า “บุญกิริยาวัตถุ” คือ การบำเพ็ญบุญอันเป็นเหตุให้เกิดอานิสงค์ต่างๆ มีความสุข 

เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 23 ข้อ 36 : 294) จำแนก 3 ประเภทใหญ่ๆ ได้แก่ 
 

1) ทานมัย บุญที่สำเร็จด้วยทาน 2) สีลมัย บุญที่สำเร็จด้วยศีล 3) ภาวนามัย บุญที่สำเร็จด้วย

ภาวนา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 23 ข้อ 36 : 294) สังคมไทยในปัจจุบัน พุทธศาสนิกชน

ต่างมีวิถีชีวิตเกี่ยวข้องกับกิจกรรมที่เป็น “บุญกุศล”อยู่ในวิถีชีวิตตลอดเวลา พุทธศาสนิกชน

ชาวไทยจึงผูกพันกับวัด พระภิกษุ และพระพุทธศาสนา ทุกหมู่บ้านมีวัดเป็นศูนย์กลางทางจิตใจ

และเป็นศูนย์กลางในการทำบุญบำเพ็ญกุศล จนกระทั่งได้เกิดปรากฏการณ์การทำบุญบำเพ็ญ

กุศลที่ไม่เคยปรากฏในสังคมพระพุทธศาสนาแบบไทยมาก่อน นั่นคือ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อ

ทำการกุศล” 




21วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

การถ่ายนู้ดเพื่อทำการกุศลได้กลายเป็นประเด็นร้อนให้วิพากษ์วิจารณ์กันทั่วเมือง 
 

เมื่อนายแบบนางแบบชื่อดังในสังคมไทยกว่า 30 คน ประกอบด้วย “ต่าย” เพ็ญพักตร์ ศิริกุล 

“ลูกหมี” รัศมี ทองศิริไพรศรี “เอ๊ะ” ศศิกานต์ อภิชาตวรศิลป์ เป็นต้น พร้อมใจกันสลัดผ้าถ่าย

นู้ดการกุศล เพื่อหารายได้ช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์วัดพระบาทน้ำพุ การถ่ายภาพนู้ดครั้งนี้เป็น

ของนิตยสาร “เฟม”(FAME) ในเครือ บริษัทอาร์เอส จำกัด (มหาชน) ซึ่งมีช่างภาพชื่อดัง 

“ใหญ่” อำมาตย์ นิมิตภาคย์ รับเป็นบรรณาธิการรับเชิญ พร้อมควบตำแหน่งช่างภาพด้วย ซึ่ง

ช่างภาพชื่อดังได้คัดเลือกภาพดีที่สุดของนายแบบนางแบบจำนวนถึง 26 ภาพขยายใหญ่ขนาด 

1x1 เมตร ใส่กรอบอย่างดี และจะนำมาจัดการประมูลในงานนิทรรศการเฟม อิโรติก้า (FAME 

EROTICA) ให้ประชาชนทั่วไป ได้ร่วมประมูลเพื่อหารายได้ช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์ 
 

วัดพระบาทน้ำพุ และสถาบันบำราศนราดูร โดยตั้งราคาประมูลเริ่มต้นที่ 1 หมื่นบาทต่อรูป 

ปรากฏการณ์ครั้งนี้ได้มีผู้ที่เกี่ยวข้องต่างๆ ล้วนออกมาแสดงความเห็นที่แตกต่างกันออกไป

อย่างน่าสนใจ ดังนี้


 “ชาคริต พิชญางกูร” กรรมการบริหาร บริษัทอาร์เอส พับลิชชิ่ง ผู้จัดงาน กล่าวว่า 

“การจัดนิทรรศการครั้งนี้ ถือเป็นนิทรรศการภาพนู้ดครั้งแรกและยิ่งใหญ่ของปีนี้ ที่เหล่าบรรดา

นางแบบชั้นนำของเมืองไทย ร่วมใจหารายได้การกุศลช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์วัดพระบาทน้ำพุ 

และสถาบันบำราศนราดูร โดยนายแบบนางแบบทั้ง 32 คน ยินดีที่จะถ่ายภาพโดยไม่คิดค่าตัว

แม้แต่บาทเดียวถือเป็นงานการกุศลจริงๆ ครับ”


ฝ่าย อมาตย์ นิมิตภาคย์ ผู้ถ่ายภาพ ออกมายืนยันการประมูลภาพเพื่อเอาเงินไป

บริจาคนั้นว่า “รูปประเภทนี้ ไม่ใช่รูปที่น่าเกลียด และไม่ได้ทำหมิ่นเหม่หรืออนาจาร เป็นศิลปะ

ที่ทั่วโลกก็ดูกันเป็นเรื่องปกติ ส่วนภาพถ่ายก็อยู่ในขอบเขตพอดี กรณีวัดพระบาทน้ำพุไม่

ยอมรับเงินบริจาคนั้น ไม่เป็นไรจะมอบให้ มูลนิธิอื่นก็ได้”


คุณหญิงไขศรี ศรีอรุณ รัฐมนตรีว่าการกระทรวงวัฒนธรรม ให้ทรรศนะว่า “ภาพนู้ด

ของดาราที่ดูนั้น คุณหญิงพอรับได้ว่าเป็นงานศิลปะ แต่บางภาพไม่เหมาะสมส่อไปในทางยั่วยุ

ทางเพศ การทำบุญเป็นสิ่งดี แต่ควรหาวิธีการอื่นเพื่อหารายได้มากกว่าการถ่ายนู้ด” 


ส่วน พระอุดมประชาทร เจ้าอาวาสวัดพระบาทน้ำพุ ก็ออกมายืนยันว่า “จะไม่ขอรับ

เงินที่จะมีการบริจาค แม้ว่าผู้บริจาคจะมีเจตนาดีแต่เป็นวิธีการไม่เหมาะสม ผิดจริยธรรม จะ

โดนกล่าวหาว่าวัดรับเงินจากการถ่ายนู้ด” (MThai : gossibstar.mthai.com)


จะเหน็วา่ แนวคดิการถา่ยภาพนูด้และนำมาจดันทิรรศการครัง้นี ้เหมอืนตอน “เลสลี ่ก”ี 

ตากล้องสิงคโปร์จับซูเปอร์สตาร์ในเอเชียมาถ่ายนู้ดเพื่อหาเงินช่วยผู้ประสบภัยสึนามิ หรือ กรณี



22 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ล่าสุดที ่ “เฉิน เหยียน ซี” และนักแสดงสาวชาวจีน “หยวน ซาน ซาน” คือ คนดังที่ร่วมกัน

เปลื้องผ้าถ่ายนู้ดให้กับโครงการ “Pink Ribbon” เพื่อการรณรงค์ตรวจมะเร็งเต้านมในผู้หญิง

ประจำปี 2558 (ASTV ผู้จัดการออนไลน์) เพียงแต่กรณีเหล่านี้ไม่โดนโจมตีและไม่ได้ถูก
 

วิพากษ์วิจารณ์มากนัก เพราะเป็นการกระทำเพื่อนำเงินไปบริจาคช่วยองค์กรการกุศลที่ไม่ใช่วัด 

ไม่ใช่ศาสนา แต่ในกรณีนี้กลายเป็นประเด็นที่ถกเถียงกันอย่างกว้างขวาง เพราะเป็นการนำราย

ได้ไปช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์ วัดพระบาทน้ำพุ จ.ลพบุรี ประเด็นหนีไม่พ้นเรื่องความเหมาะสม 

เพราะเป็นเรื่อง “นู้ด” กับ “ปัญหาอันสืบเนื่องมาจากเรื่องทางเพศ” และมี “วัด” หรือ 

“พระพุทธศาสนา” ที่มีคำสอนไม่สนับสนุนเรื่องเพศหรือเรื่องกามารมณ์ทั้งหลาย เข้ามา

เกี่ยวข้องในลักษณะที่ดูเหมือนจะขัดแย้งกัน ทำให้เกิดคำถามขึ้นมากมายว่า “ที่ว่าไม่เหมาะสม 

หมายถึงอะไร” “ทำไมการถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศลในทางศาสนาจึงทำไม่ได้ ทั้งที่ในสมัย

พุทธกาลมีมหาโจรฆ่าคนอย่างองคุลีมาล มีโสเภณีอย่างนางสิริมา หรือนางอัมพปาลี ผู้ถวาย

สวนมะม่วงแก่พระพุทธเจ้า เป็นต้น ยังสามารถทำบุญได้” และที่สำคัญ “พระพุทธศาสนามี

อะไรเป็นเกณฑ์ในการตัดสินการทำบุญในกรณีนี้” ซึ่งประเด็นเหล่านี้เป็นประเด็นสำคัญใน
 

การศึกษาครั้งนี้




ระเบียบวิธีวิจัย


การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยด้านเอกสาร (Documentary research) โดยใช้วิธีการ

วิเคราะห์เนื้อหา (Content analysis) จากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา เอกสาร หนังสือ และ

งานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง ซึ่งมีวิธีการศึกษา ดังนี้


ขั้นรวบรวมข้อมูล ศึกษาและรวบรวมข้อมูลในประเด็นที่เกี่ยวกับ “การถ่ายนู้ดเพื่อ

ทำการกุศล” และประเด็นที่มีลักษณะสอดคล้องหรือใกล้เคียง จากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถ

กถา หนังสือ ตำรา เอกสาร และงานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง


ขั้นวิเคราะห ์ นำข้อมูลที่ได้จากการศึกษาและรวบรวมข้อมูลดังกล่าว มาศึกษา

วิเคราะห์ แยกแยะ และอภิปรายในประเด็นที่เกี่ยว “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” ในด้าน

มุมมองเกี่ยวกับอาชีพกับการทำบุญ และเกณฑ์การตัดสินกรณีนี้ตามหลักการในทางพระพุทธ

ศาสนาเถรวาท 


ขั้นสรุป สรุปผลจากการศึกษาและวิเคราะห์ประเด็นเกี่ยวกับ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อ

ทำการกุศล” ตามหลักการในพระพุทธศาสนา และนำเสนอรายงานผลการวิจัยในรูปแบบ

พรรณนาต่อไป







23วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ผลการวิจัย


จากการศึกษาวิเคราะห์ประเด็นเรื่อง “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” ตามหลักการ

ในทางพระพุทธศาสนา พบว่า


1. ความหมายของ “ภาพนู้ด” ในสังคมไทย


คำว่า “ภาพนู้ด” เป็นการเรียกทับศัพท์ภาษาอังกฤษที่มาจากคำว่า “นู้ด” (nude) 

แปลว่า “ภาพเปลือย” หมายถึง ภาพมนุษย์ที่ไม่มีการปกปิดเรือนร่าง หรือในบางกรณีอาจมี

การปกปิดเรือนร่างเพียงบางที่บางส่วนเล็กน้อยด้วยสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ภาษาอังกฤษคำว่า “นู้ด” 

(nude) หมายถึง “คนเปลือยร่างกาย” (เลิศศิริร์ บวรกิตติ, 2548 : 117) โดยทั่วไปในสังคม

ไทย เมื่อพูดถึง “ภาพนู้ด” จะหมายถึงเฉพาะภาพหญิงสาวนุ่งน้อยห่มน้อย หรืออาจเป็นภาพ 

“กึ่งเปลือย” ไปจนถึง “เปลือย” เผยให้เห็นสรีระร่างกายเป็นส่วนใหญ่ และบางคนอาจจะเรียก

ว่า “ภาพโป๊” ที่ส่อไปในทางยั่วยุกามารมณ์ ในขณะเดียวกัน บางคนอาจกล่าวว่า “มันเป็น

ศิลปะ” หรือ “ภาพศิลป์ที่มีสุนทรีย์” (อวยชัย สังสนา, 2544 : 23) 


นิวัติ กองเพียร (2538 : 74) ผู้ได้รับฉายาว่า “เกจินู้ด1 ให้ความหมายไว้ว่า “นู้ด” 

(nude) หรือ “ภาพนู้ด” คือ ศิลปะที่ต้องสร้างสรรค์ออกมาด้วยความรู้ ความสามารถในเชิง

ศิลปะ ด้วยฝีมือและความคิดสร้างสรรค์ ประกอบทฤษฎีทางศิลปะครบถ้วน เพื่อเร้าอารมณ์คน

ดูให้มองเห็นความงามของร่างกายมนุษย์ ภาพถ่ายนู้ดจึงมีความจำเป็นต้องสร้างสรรค์ขึ้นด้วย

ความพิถีพิถันละเอียดอ่อน มีเจตนาอันบริสุทธิ์ผุดผ่องที่จะใช้ “นู้ด” เป็นสื่อในการสร้างสรร

ศิลปะ ด้วยฝีมือ และความคิดอันบรรเจิด”


จะเห็นว่า “นู้ด” หรือ “ภาพนู้ด” (nude) ในความหมายนี้เป็นการให้ความหมายใน

เชิงศิลปะล้วนๆ หรือที่เรียกว่า “ศิลปะบริสุทธิ์” แต่คำว่า “นู้ด” หรือ “ภาพนู้ด” ในในวิจัยชิ้น

นี้มีความหมายที่จำเพาะกว่านั้น เพราะหมายถึง “นู้ดในนิตยสารในสังคมไทยปัจจุบัน” ซึ่งไม่

1	อดีตคอลัมนิสต์ ประจำนิตยสารมติชนสุดสัปดาห์ ผู้ได้รับฉายาว่า “เกจนิู้ด” เพราะเขียนคอลัมน์

ที่เป็นเนื้อหาวิจารณ์ภาพเปลือย นอกจากนั้นยังเคยเป็น บรรณาธิการบริหารนิตยสารศิลปวัฒนธรรม ด้วย 

ปัจจุบันได้เลิกทำงานให้กับเครือมติชนแล้ว และได้หันมาเปิดเว็บไซต์แนวอี-แม็กกาซีน ชื่อ http://www.
 

niwatkongpien.com เพื่อตอบสนองความต้องการของผู้ที่ชื่นชอบงานเขียนของเขา ขณะเดียวกัน ยังดำรง

ตำแหน่งเป็นบรรณาธิการบริหารของหนังสือเพลงดนตรีอีกด้วย (วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี. นิวัติ กองเพียร. 

เข้าใช้เมื่อ 12 ตุลาคม 2558 เวลา 19.00 น.. <https://th.wikipedia.org/wiki/นิวัติ_กองเพียร>.)




24 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

เฉพาะแต่เกี่ยวข้องกับความเป็น “ศิลปะ” เท่านั้น แต่ยังเกี่ยวข้องกับความเป็น “ธุรกิจการค้า” 

อีกด้วย ซึ่ง รศ.ดร.กาญจนา แก้วเทพ แสดงทรรศนะไว้ว่า จากประวัติศาสตร์การเกิดภาพนู้ด 

ภาพนู้ดเกิดขึ้นเมื่อมีสื่อสารมวลชน สมัยก่อนไมเคิล แองเจโล (Michel Angelo) วาดรูปเปลือย

สมัยก่อนไม่ใช่นู้ด ภาพนู้ดเกิดขึ้นมาพร้อมกับนิตยสาร หมายความว่า มันเป็น “แมสส์ 

โปรดักชั่น” (Mass Production) เพราะฉะนั้นจึงมีเรื่อง 1) ธุรกิจที่หวังผลกำไร 2) พื้นที่

สาธารณะ สมัยก่อนวาดรูปนู้ดเพื่อศิลปะแท้ๆ เพราะไม่ได้ทำไว้ขาย ในปัจจุบันทำภาพนู้ดไว้

ขาย ภาพนู้ดจึงเป็นส่วนประกอบส่วนหนึ่งของนิตยสารที่จะขายดี ฉะนั้น ภาพนูดจึงถูกสลับ

ความหมายมาแล้ว คือ ส่วนหนึ่งจะต้องมีเพื่อยั่วยุการมารมณ์ เพราะฉะนั้นภาพนู้ดในสมัยใหม่ 

ยากที่จะเป็น “อีโรติก” (Erotic) เรียกว่า 70% ตราบใดที่มีธุรกิจเข้ามาเกี่ยวข้อง จะต้องมีการ

ขายเซ็กส์ด้วยอย่างแน่นอน ไม่ว่าเจตนารมณ์ของผู้เขียนหรือผู้วาด (รวมทั้งผู้ถ่าย) จะว่าอย่างไร

ก็ตาม (อวยชัย สังสนา, 2544 : 93) 


จากทรรศนะนี้ทำให้เห็นว่า ภาพนู้ดในนิตยสารในสังคมไทยปัจจุบันไม่ใช่ศิลปะบริสุทธิ์ 

หรือไม่เป็นศิลปะบริสุทธิ์ แบบความหมายดั้งเดิมเสียแล้ว แต่เป็นศิลปะผสมกับธุรกิจการค้า ซึ่ง

จะต้องมีเพื่อยั่วยุกามารมณ์ และเป็นแรงจูงใจพอให้คนซื้อนิตยสารหรือภาพให้ได้มากที่สุด ดังที่

บทความทางวิชาการที่ถือว่าเป็นเสมือนแม่บทของงานศิลปะภาพเปลือยที่ดำรงอยู่ในสังคมไทย

ของ ศิลป์ พีระศรี ที่กล่าวไว้ว่า “ศิลปะภาพเปลือยนั้นมิได้ขยายวงกว้างไปถึงศิลปะการเปลือย

ที่ทำกันขึ้น โดยจัดวางกริยาท่าทีเพื่อกระตุ้นให้ผู้ดูเกิดตัณหาราคะ งานศิลปะเช่นนี้ พวกศิลปิน

เขาไม่ยอมรับว่าเป็นศิลปะ และไม่มีทางจะเรียกได้ว่าเป็นศิลปะ การผลิตศิลปะสาธารณะให้

เกี่ยวข้องไปในทางภาพลามกเช่นนี้ เป็นสิ่งพึงละอาย ขออย่าได้นำสิ่งเลวทรามเช่นนี้ ซึ่งได้สร้าง

ขึ้นเพื่อรีดเงินจากคนอ่อนแอมาปะปนกับศิลปะเลย การดูประติมากรรมภาพเปลือยหรือ

จิตรกรรมภาพเปลือย ศิลปินจะสร้างขึ้นให้ดูมีสง่าผ่าเผย และดูงดงาม ด้วยเหตุนี้จึงมิใช่เรื่องยั่ว

ยวนกวนราคะเลย” (อ้างใน นงลักษณ์ จันทาภากุล, 2547 : 21) 


นอกจากนี้ นิวัติ กองเพียร (2538 : 74) ได้กล่าวไว้ว่า “ยังไม่เคยเห็นงานถ่ายนู้ดที่แท้

จริงในเมืองไทย ถ้ามีช่างภาพคนไหนถ่ายอยู่บ้างก็นำเสนอให้ชมกันบ้าง เพราะตอนนี้มีแต่ภาพ

ที่เขาถ่ายเพื่อเอาเงิน เพื่อยั่วยุกามารมณ์ เร้าใจทางเพศ เขามุ่งขายความงามของหญิงสาวชาย

หนุ่ม เพียงเพื่อให้เกิดอยากดูอยากเห็น อยากซื้อ และมักแอบอ้างกันเสมอว่า เขากำลังทำงาน

ศิลปะ ทำเพื่อศิลปะ และเป็นศิลปะ ถ้าเป็นอย่างนี้ศิลปะก็จะเสื่อม ผู้คนก็จะไม่เข้าใจ ความรู้สึก

เรื่องการถ่ายภาพนู้ดก็จะเป็นเรื่องเลวร้าย สังคมรับไม่ได้ นางแบบนู้ดก็จะถูกตราหน้า 
 

ถูกเหยียดหยาม” “...เกณฑ์แยกภาพนู้ดออกจากสื่อสิ่งพิมพ์ลามกอนาจาร โดยมองที่ 



25วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

“เจตนารมณ์” ของการสื่อความหมายเป็นหลัก ถ้ามีเจตนาผลิตสื่อเพื่อขายเซ็กส์ หรือยั่วยุ

กามารมณ์ เช่น หนังสือเพ้นท์เฮ้าส์ นวลนาง เพลย์บอย ถือว่าลามกอนาจาร แต่ถ้านำเสนอ

เซ็กส์ที่มีความงามของศิลปะ ถือว่ายังไม่เข้าข่ายลามกอนาจาร” (อ้างใน อวยชัย 
 

สังสนา, 2544 : 44-45)


สรุปความหมายได้ว่า คำว่า “นู้ด” หรือ “ภาพถ่ายนู้ด” หมายถึง ศิลปะภาพเปลือย

ของมนุษย์ที่ไม่มีการปกปิดเรือนร่าง หรือในบางกรณีอาจมีการปกปิดเรือนร่างเพียงบางที่บาง

ส่วนเพียงเล็กน้อยด้วยสิ่งใดสิ่งหนึ่ง หรือการแสดงอวัยวะส่วนใดส่วนหนึ่งในรูปแบบของงาน

ศิลปะ เช่น รูปทรง เส้น แสง เงา ปริมาตร กริยาท่าทาง อารมณ์ และความรู้สึก เพื่อเร้าอารมณ์

คนดูให้มองเห็นความงามของร่างกายมนุษย์ตามธรรมชาติ นู้ดตามความหมายนี้จึงเป็นศิลปะ

บริสุทธิ์ แต่นู้ดในนิตยสารในสังคมไทยปัจจุบันกลับมีความหมายมากกว่านั้น เพราะเป็นศิลปะ

ผสมกับธุรกิจการค้า ซึ่งจะต้องมีเพื่อยั่วยุกามารมณ์ และเป็นแรงจูงใจให้คนซื้อนิตยสารหรือ

ภาพให้ได้มากที่สุด นู้ดในความหมายนี้จึงมีความซับซ้อนมากยิ่งขึ้น จึงอาจถูกมองได้ว่าไม่เป็น

ศิลปะ 


2. อาชีพนายแบบนางแบบนู้ดในมุมมองพระพุทธศาสนา


จากปรากฏการณ์การถ่ายนู้ดเพื่อการกุศลของนิตยสาร “เฟม” (FAME) ในเครือ 

บริษัทอาร์เอส จำกัด (มหาชน) โดยมีนายแบบนางแบบชื่อดังในสังคมไทยพร้อมใจกันถ่าย

นู้ดการกุศล เพื่อหารายได้ช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์วัดพระบาทน้ำพุนั้น ประเด็นที่สังคมวิพากษ์

มากที่สุดประเด็นหนึ่ง คือ ประเด็นเกี่ยวกับอาชีพของผู้ทำบุญกุศลในครั้งนี้ว่า พระพุทธศาสนา

รังเกียจอาชีพที่สังคมมองว่าไม่ดีหรือไม่ คนที่ประกอบอาชีพที่ถูกมองว่าไม่ดีนั้นมีพื้นที่ในทาง

ศาสนาหรือไม่ สามารถทำบุญได้ใหม การที่พระภิกษุออกมาปฏิเสธการทำบุญครั้งนี้มีสาเหตุมา

จากอาชีพนี้หรือไม่ ซึ่งจะได้วิเคราะห์ในลำดับต่อไป


2.1 อาชีพนายแบบนางแบบนู้ด กับ อาชีพต้องห้ามตามหลักพระพุทธศาสนา 


ประเด็นนี้สืบเนื่องมาจากอาชีพนี้มักถูกมองว่า หากบุคคลประกอบอาชีพที่ไม่เหมาะ

สม หรือเป็นอาชีพต้องห้ามตามหลักพระพุทธศาสนา ย่อมถือว่าเป็นคนไม่ดี ทำอาชีพไม่ดี สิ่งที่

ได้จากอาชีพนี้ย่อมตกเป็นสิ่งที่ไม่ดีตามไปด้วย เมื่อเป็นเช่นนั้น สิ่งที่ได้จากอาชีพที่ไม่ดีย่อมไม่

สามารถนำมาทำความดี (บุญกุศล) ได้ ในการพิจารณาประเด็นนี้นั้นจะเริ่มพิจารณาที่ “อาชีพ

นายแบบนางแบบนู้ด” ถือว่าเป็นอาชีพต้องห้ามตามหลักพระพุทธศาสนาหรือไม่ โดยพิจารณา

จาก “อกรณียวณิชชา” คือ “อาชีพหรือการค้าขายที่ไม่ควรทํา” หรือ “มิจฉาวณิชชา” หมาย

ถึง การค้าขายที่ผิดหรือไม่ชอบธรรม สำหรับอุบาสกและอุบาสิกไม่ควรประกอบ ไม่ควรกระทำ



26 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ด้วยตนเอง และแม้กระทั่งไม่ควรชักชวนบุคคลอื่นให้กระทำอีกด้วย (พระพรหมคุณาภรณ์ 

ป.อ.ปยุตฺโต, 2558 ข) : 174) จำแนกเป็น 5 อาชีพ ดังนี้


1) การค้าขายศัสตราวุธ หมายถึง การให้สร้างอาวุธแล้วขายอาวุธนั้น เหตุผลที่ห้าม

ค้าขาย เพราะการค้าขายอาวุธ เป็นเหตุให้ทำความผิดก่อโทษแก่ผู้อื่นได้


2) การค้าขายสัตว์ ในที่นี้หมายถึง การค้าขายมนุษย์ เหตุผลที่ห้ามค้าขาย เพราะการ

ค้าขายมนุษย์ทำให้มนุษย์หมดอิสรภาพ


3) การค้าขายเนื้อ หมายถึง การเลี้ยงสัตว์มีสุกรเป็นต้นไว้ขาย หรือการขายเนื้อสัตว์ 

เหตุผลที่ห้ามค้าขาย เพราะการค้าขายเนื้อเป็นเหตุให้ต้องฆ่าสัตว์


4) การค้าขายของมึนเมา หมายถึง การให้ปรุงของมึนเมาชนิดใดชนิดหนึ่งแล้วขาย 

เหตุผลที่ห้ามค้าขาย เพราะการค้าขายของมึนเมาเป็นเหตุให้มีการดื่มแล้วเกิดความประมาท


5) การค้าขายยาพิษ หมายถึง การให้ทำยาพิษแล้วค้าขายยาพิษนั้น (พระไตรปิฎก

ภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 177 : 295; อังคุตตรนิกาย มโนรถปูรณี ปัญจกนิบาตอัฏฐกถาภาษา

บาลี เล่มที่ 3 ข้อที่ 177 : 68 และ อังคุตตรนิกาย สารัตถมัญชูสา อังคุตตรฎีกาภาษาบาลีเล่มที่ 

3 ข้อ 177-178 : 66 อ้างใน พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 177 : 295 เชิงอรรถที่ 1-5)


จะเห็นว่า “อาชีพนายแบบนางแบบนู้ด” นั้น เมื่อพิจารณาตามหลักเกณฑ์ขัางต้นพบ

ว่า ไม่จัดเป็น “มิจฉาวณิชชา” คือ อาชีพที่ผิด หรือไม่ควรทำ ตามหลักพระพุทธศาสนา แม้จะมี

ข้อสังเกตว่า จะสามารถอนุโลมเข้ากับ “อาชีพการขายสัตว์ (มนุษย์)” ได้หรือไม่ เพราะการเป็น

นายแบบนางแบบนู้ดเป็นการขายภาพเรือนร่างของมนุษย์ แต่เมื่อพิจารณาความหมายอย่าง

ละเอียดจึงเห็นว่า จัดเข้าไม่ได้ ดังนั้น อาชีพนายแบบนางแบบนู้ดไม่ถือว่าเป็นอาชีพต้องห้าม

ตามหลักพระพุทธศาสนา


2.2 อาชีพนายแบบนางแบบนู้ด กับ อาชีพที่ยั่วยุกามารมณ์ 


เนื่องจากเหตุผลสำคัญอีกประการหนึ่งที่มักถูกหยิบยกขึ้นมาเพื่อยืนยันว่า “การถ่าย

ภาพนู้ดเพื่อทำการกุศลไม่เหมาะสม” คือ การถ่ายภาพนู้ดเป็นการเปลือยร่างกายทั้งหมด หรือ

บางส่วน เพื่อยั่วยุกามารมณ์ กระตุ้นกิเลสในใจของมนุษย์ให้ประทุออกมา เป็นอาชีพที่มี

พฤติกรรมส่งเสริมกามะราคะให้แก่คนในสังคม และการกระทำดังกล่าวขัดแย้งกับหลักการทาง

พระพุทธศาสนาที่มุ่งบำเพ็ญตนเพื่อกำจัดกิเลสและราคะให้สิ้นไปจากจิตใจ มีจิตใจที่เป็นอิสระ

อย่างแท้จริงที่เรียกว่า “พระนิพพาน”


ในประเด็นนี้ ก่อนอื่นต้องทำความเข้าใจก่อนว่า โดยทั่วไปวิถีชีวิตของมนุษย์มี 2 

ประเภท คือ   1) แบบอาคาริก คือ วิถีชีวิตของผู้ครองเรือน ผู้มีครอบครัว เป็นวิถึชีวิตที่ยัง



27วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

เกี่ยวข้องและข้องแวะอยู่กับกามคุณ เรียกว่า “ฆราวาส” หรือ “คฤหัสถ์” (ผู้ครองเรือน) หรือ 

“กามโภคีบุคคล” คือ บุคคลผู้บริโภคกาม และ 2) แบบ อนาคาริก หมายถึง วิถีชีวิตของผู้ไม่มี

เรือน เป็นผู้หลีกเว้นจากกามคุณ ได้แก่ นักบวช สมณะ หรือบรรพชิต (พระไตรปิฎกภาษาไทย 

เล่ม 11 ข้อ 111–140 : 83–102; และบทสรุปเนื้อหาของ อัคคัญญสูตร ในส่วนของบทนำ 

หน้า [23]-[25]) วิถีชีวิตทั้ง 2 แบบนี้มีความสัมพันธ์กับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา 2 ระดับ

เช่นเดียวกัน คือ (1) ระดับโลกิยะ ธรรมเพื่อการดำรงชีวิตอยู่เป็นสุขในสังคมโลก ที่ต้อง

เกี่ยวข้องและข้องแวะอยู่กับกาม และ (2) ระดับโลกุตตระ ธรรมเพื่อการดำรงชีวิตอยู่เหนือโลก 

เหนือกิเลส หลีกเว้นหรือยู่ห่างไกลจากกิเลส ทำลายกิเลส หยุดวงจรการเวียนว่ายตายเกิดได้


จากวิถีชีวิตทั้ง 2 แบบนี้ ทำให้เห็นชัดเจนว่า วิถีชีวิตที่อยู่ห่างไกลจากกิเลสและ
 

กามคณุทัง้หลาย มุง่ฝกึหดัพฒันาตนเองเพือ่ทำลายกเิลสไปสูจ่ดุหมายสงูสดุ คอื “พระนพิพาน” 

เป็นวิถีชีวิตที่อยู่เหนือโลก ไม่ใช่วิสัยของชนชาวโลก เป็นลักษณะวิถีชีวิตของนักบวช สมณะ 

หรือบรรพชิต แสดงให้เห็นว่า ในประเด็นนี้กำลังยึดถือเอามาตรฐานวิถีชีวิตของนักบวช ซึ่งเป็น

ผู้ไม่บริโภคกามมาตัดสินวิถีชีวิตของคฤหัสถ์ ซึ่งเป็นผู้บริโภคกาม เพราะเมื่อหันมาพิจารณา

มาตรฐานวิถีชีวิตของคฤหัสถ์ มีหลักปฏิบัติสำคัญที่เป็นพื้นฐานการทำความดี ในการดำรงชีวิต

ของคฤหัสถ์ทั่วไปตามหลักพระพุทธศาสนามีอยู่ 5 ประการ เรียกว่า “เบญจศีล” หรือ “ศีล 5” 

ได้แก่ 1) ปาณาติปาตา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการฆ่าสัตว์ 2) อทินนาทานา เวรมณี เจตนา

งดเว้นจากการถือเอาสิ่งของที่เจ้าของเขามิได้ให้ 3) กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี เจตนางดเว้นจาก

การประพฤติผิดในกาม 4) มุสาวาทา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดเท็จ และ 5) สุราเมรย-

มัชชปมาทัฏฐานา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการเสพของมึนเมา คือ สุราและเมรัย อันเป็นเหตุ

แห่งความประมาท (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 315 : 302-303 และ พระไตรปิฎก

ภาษาไทย เล่ม 35 ข้อ 703 : 447) 


เมื่อพิจารณาในแง่ของกามารมณ์สำหรับคฤหัสถ์มีมาตรฐานความดีงามขั้นต่ำในการ

ดำรงชีวิตให้มีความสุขในสังคมด้วยการไม่ประพฤติผิดประเวณี หรือล่วงละเมิดทางกามารมณ์

หรือทางเพศ ต่อบุตรธิดาหรือภรรยาของบุคคลอื่น และจะเห็นภาพชัดเจนยิ่งขึ้นเมือพิจารณาใน

แง่ “เบญจธรรม” (ธรรม 5 ประการ)2 ที่สนับสนุน เบญจศีลข้อนี้ คือ “สทารสันโดษ” คือ 

2	คำว่า “เบญจธรรม” หรือ “เบญจกัลยาณธรรม” นี้ไม่ปรากฏในพระไตรปิฎก แต่ปรากฏในคัมภีร์

ชั้นหลังในอรรถกถาและฎีกา ซึ่งท่านผูกเป็นหมวดธรรมขึ้นภายหลัง จึงทำให้แปลกกันไปบ้าง แต่เมื่อว่าโดย

ที่มาส่วนใหญ่ ประมวลได้จากความท่อนท้ายของกุศลกรรมบถข้อต้นๆ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 

2558 ข: 175-176).




28 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ความยินดีพอใจเฉพาะในภรรยาของตนเท่านั้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่มที่ 21 ข้อ 91 : 

139 เชิงอรรถที่ 1) แสดงว่า หากเป็นบุตรธิดาหรือสามีภรรยาของบุคคลอื่น ให้ระมัดระวังและ

ยับยั้งช่างใจ ไม่ให้ยินดีพอใจในกามารมณ์ของบุคคลเหล่านั้น ตลอดจนไม่ให้ล่วงละเมิดทางเพศ

ต่อบุคคลเหล่านั้นด้วย แต่สำหรับสามีหรือภรรยาของตน ข้อนี้ไม่ห้าม ซึ่งแตกต่างจากวิถีชีวิต

ของนักบวช ที่จะต้องสำรวมระมัดระวังและยับยั้งช่างใจในกามารมณ์ทุกอย่าง แสดงว่า การ

ถ่ายแบบนู้ดไม่ถึงขั้นผิดหลักเบญจศีลข้อ “กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี” และเบญจธรรมข้อ 
 

“สทารสันโดษ” ซึ่งเป็นมาตรฐานการดำรงชีวิตขั้นต่ำสุดของคฤหัสถ์ผู้ครองเรือน และดูเหมือน

พระพุทธศาสนาจะยอมรับมาตรฐานวิถีชีวิตของผู้ครองเรือนแบบนี้ว่า เป็นวิถีชีวิตที่ต้อง

เกี่ยวข้องกับกามารมณ์ ดังที่เรียกคฤหัสถ์ผู้ครองเรือนอีกอย่างหนึ่งว่า “กามโภคีบุคคล” คือ 

“บุคคลผู้บริโภคกาม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 18 ข้อ 364 : 421) นั่นคือ ตราบใดที่มีการ

เกี่ยวข้องด้วยกามอย่างถูกต้องโดยไม่มีการละเมิดเบญจศีลแล้ว ย่อมถือว่า การกระทำหรือการ

ประกอบอาชีพนั้นถูกต้องและเหมาะสมในระดับพื้นฐานในสังคมของคฤหัสถ์ผู้ครองเรือนระดับ

หนึ่ง


2.3 อาชีพนายแบบนางแบบนู้ด กับ สัมมาชีพ (สัมมาอาชีวะ) ตามหลักพระพุทธ

ศาสนา 


“สัมมาอาชีวะ” หรือ “สัมมาชีพ” แปลว่า การเลี้ยงชีพชอบ (พระไตรปิฎกภาษาไทย 

เล่ม 11 ข้อ 333 : 340) หมายถึง การละมิจฉาอาชีวะแล้ว สำเร็จการเลี้ยงชีพด้วยสัมมาอาชีวะ 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 10 ข้อ 402 : 336) คือ ความงด ความเว้น ความเว้นขาด เจตนา

เป็นเหตุเว้นจากมิจฉาอาชีวะ การไม่ทำ การเลิกทำ การไม่ล่วงละมิด การไม่ล้ำเขต การกำจัด

ต้นเหตุ (แห่งมิจฉาอาชีวะ) (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 35 ข้อ 492 : 374) ได้แก่ การเว้นขาด

จากการดำรงชีวิตหรือประกอบอาชีพด้วยการโกง การโกงด้วยตาชั่ง การโกงด้วยของปลอม 

การโกงด้วยเครื่องตวงวัด การรับสินบน การล่อลวง การตลบตะแลง การตัด (อวัยวะ) การฆ่า 

การจองจำ การตีชิงวิ่งราว การปล้น การขู่กรรโชก (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 240 : 

196) การพูดหลอกลวง การเลียบเคียง การหว่านล้อม การพูดและเล็ม และการใช้ลาภต่อลาภ

อันเป็นมิจฉาอาชีวะ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 14 ข้อ 140 : 180) แล้วหันมาดำรงชีวิต 

หรือประกอบอาชีพในการดำรงชีวิตด้วยสัมมาชีพ ไม่ทำให้ตนเอง คนอื่น และสังคมเดือดร้อน 

ตลอดจนพัฒนาให้สูงขึ้นเป็นสัมมาอาชีวะที่เป็นองค์มรรค นับเนื่องในมรรค นี่คือสัมมาอาชีวะ 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 35 ข้อ 492 : 374) 




29วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

จะเห็นว่า สัมมาอาชีวะมีความหมายครอบคลุมเฉพาะกุศลธรรมหรือกุศลกรรมบถ 10 

ประการเพียง 2 หมวดเท่านั้น คือ หมวดกายกกรรมหรือกายสุจริต และหมวดวจีกรรมหรือวจี

สุจริต แสดงให้เห็นว่า มาตรฐานสัมมาอาชีวะสำหรับคฤหัสถ์ คือ การงดเว้นอกุศลกรรมบถทั้ง 

2 ทวาร (ประตู, ช่องทาง) ได้แก่ ประการแรก ทางกายทวาร ช่องทางการทำความชั่วทางกาย 

ได้แก่ การฆ่าสัตว์ การลักทรัพย์ และการประพฤติผิดในกาม และ ประการที่สอง ทางวจีทวาร 

ได้แก่ การพูดเท็จ พูดส่อเสียด พูดคำหยาบ และพูดเพ้อเจ้อ ดังนั้น “สัมมาอาชีวะ” ในที่นี้จึง

ถือว่าเป็น “สัมมาอาชีวะ” ตามความหมายในเบญจศีล (ดังได้กล่าวมาแล้ว) เพราะศีลมีความ

หมายครอบคลุมเฉพาะการแสดงออกทางกายและวาจาเท่านั้น สอดคล้องกับ พระพรหม-

คุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต) (2558 (ก) : 394) ให้ความหมายไว้ว่า “ศีล คือ ความประพฤติดี
 

ทางกายและวาจา การรักษากายและวาจาให้เรียบร้อย หรือข้อปฏิบัติสำหรับควบคุมกายและ
 

วาจาให้ตั้งอยู่ในความดีงาม” จึงจัดเป็นสัมมาอาชีวะสำหรับคฤหัสถ์ผู้ครองเรือน หรือกามโภคี

บุคคล นั่นเอง ตรงกับที่พระพุทธศาสนาเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า “สัมมาอาชีวะที่ยังมีสาสวะ” 

(พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 14 ข้อ 140 : 180)


จากความหมายของ “สัมมาอาชีวะ” หรือ “สัมมาชีพ” ข้างต้นนั้น จึงถือว่า “อาชีพ

นายแบบนางแบบนู้ด” เป็นสัมมาชีพได้ตามหลักพระพุทธศาสนา เพราะถือว่าเป็นกายสุจริต 

(การทำดีทางกาย) และวจีสุจริต (การทำดีทางวาจา) ได้ สอดคล้องกับในทางกฎหมายในสังคม

ไทยและสังคมโลก ที่ถือว่าอาชีพนายแบบนางแบบนู้ดเป็นอาชีพสุจริตในสังคมอาชีพหนึ่ง และ

จะต้องเสียภาษีให้ถูกต้องตามกฎหมาย จึงควรจัดเป็น “สัมมาอาชีวะที่ยังมีสาสวะ” จัดเป็น

สัมมาอาชีพในระดับสังคมโลก ที่ยังมีอาสวะกิเลสอยู่ หรือการเลี้ยงชีพชอบในระดับโลกิยะ 
 

อันเป็นการดำรงชีวิตที่ดีงามในสังคมด้วยอาชีพสุจริต ไม่เบียดเบียนตนเองและผู้อื่น ตลอดจน
 

ถึงสังคมที่อยู่อาศัยด้วย เพียงแต่ในแง่ของการพัฒนาสัมมาอาชีวะในระดับสังคมโลกให้สูงยิ่งขึ้น

ไปอีก ไปสู่การดำรงชีวิตด้วยสัมมาอาชีวะในระดับที่เป็นองค์มรรค อาจจะลำบากยากเข็ญกว่า

บรรดาคนที่ประกอบอาชีพที่ห่างไกล หรือเกี่ยวข้องกับกามารมณ์น้อยกว่าได้ เพราะอาชีพนาย

แบบนางแบบนู้ดเกี่ยวข้องโดยตรงและอยู่ใกล้ชิดกับกามารมณ์ จึงอาจเป็นการบ่มเพาะจิตใจ

และวาสนาของตนเองให้หมกมุ่น หลงใหล และยึดมั่นในกามารมณ์ได้ง่าย ซึ่งประเด็นนี้ถือว่า

เป็นจุดอ่อนในแง่ของการพัฒนากัลยาณธรรมให้สูงขึ้นนั่นเอง


2.4 อาชพีนายแบบนางแบบนูด้ กบั อาชพีทีป่ระกอบดว้ยธรรม (กศุลกรรมบถ 10) 


กุศลกรรมบถ 10 คือ ทางแห่งกรรมดี ทางทำดี ทางแห่งกรรมที่เป็นกุศล กรรมดีอัน

เป็นทางนำไปสู่สุคติ แบ่งออกเป็น 10 ประการ ดังนี้




30 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

1)	 กายกรรม การกระทำดีทางกายมี 3 ประการ ได้แก่ (1) ปาณาติปาตา เวรมณี 

เจตนางดเว้นจากการฆ่าสัตว์ (2) อทินนาทานา เวรมณี เจตนางดเว้นจากการลักทรัพย์ 
 

(3) กาเมสุมิจฉาจาร เวรมณี เจตนางดเว้นจากการประพฤติผิดทางกาม 


2)	 วจีกรรม การกระทำดีทางวาจามี 4 ประการ ได้แก่ (4) มุสาวาทา เวรมณี เจตนา

งดเว้นจากการพูดเท็จ (5) ปิสุณาย วาจาย เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดส่อเสียด (6) ผรุสาย 

วาจาย เวรมณี เจตนางดเว้นจากการพูดคำหยาบ (7) สัมผัปปลาปา เวรมณี เจตนางดเว้นจาก

การพูดเพ้อเจ้อ 


3)	 มโนกรรม การกระทำดีทางใจ มี 3 ประการ ได้แก่ (8) อนภิชฌา ความไม่เพ่งเล็ง

อยากได้ของของเขา (9) อพยาบาท ไม่มีจิตคิดร้าย และ (10) มีสัมมาทิฏฐิ ความเห็นชอบตาม

ทำนองคลองธรรม (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 347 : 362-363; พระไตรปิฎกภาษา

ไทย เล่ม 12 ข้อ 89 : 83; พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 24 ข้อ 178-179 : 330-331; 
 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2558 (ก) : 26)


จากเกณฑ์ทั้ง 10 ประการข้างต้นนี้ ในส่วนที่เป็นกุศลกรรมบถที่เป็น “กายกรรม 3” 

และ “วจีกรรม 4” นั้นตรงกันและสอดคล้องกันกับ “หลักเบญจศีล” หรือ “ความเป็นสัมมา

อาชีวะ” ในทางพระพุทธศาสนา ถือว่ายังอยู่ในกรอบของความดีทางกายและทางวาจา จึงจะไม่

พิจารณาในด้านนี้อีก แต่ด้านที่ “เบญจศีล” หรือ “ศีล” ครอบคลุมไม่ถึง คือ กุศลกรรมบถใน

ส่วนที่เป็นการแสดงออกทางมโนทวาร เรียกว่า “มโนกรรม” (การกระทำทางใจ) จะต้อง

พิจารณาในลำดับต่อไป


พระพุทธศาสนาถือว่า กรรมจะต้องเป็นการกระทำที่ประกอบด้วยเจตนาอย่างใดอย่าง

หนึ่ง ไม่ว่าจะเป็นเจตนาที่เป็นกุศล (ดีงาม) หรือเจตนาที่เป็นอกุศล (ชั่ว) ก็ตาม ดังพุทธพจน์ที่

ว่า “ภิกษุทั้งหลาย เรากล่าวเจตนาว่าเป็นตัวกรรม บุคคลคิดแล้ว จึงกระทำกรรมด้วยกาย 

วาจา ใจ” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 22 ข้อ 63 : 577) เจตนาที่เป็นบุญกุศล (ดีงาม) เป็น

เจตนาที่เกิดมาจาก “กุศลมูล” คือ รากเหง้าของความดี ต้นเหตุของความดี ได้แก่ 1) อโลภะ 

ความไม่อยากได้ 2) อโทสะ ความไม่คิดประทุษร้าย และ 3) อโมหะ ความไม่หลง (พระไตร-

ปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 305 : 259) หากพิจารณาเฉพาะในแง่ของมโนกรรม ที่เป็นการ

กระทำทางใจนั้น อาการที่ใจกระทำเรียกว่า “การคิด” หากการคิดในขณะใดของจิตประกอบ

ด้วยกุศลมูลอย่างใดอย่างหนึ่ง ย่อมถือว่าเป็นความดีงามทางใจ เรียกว่า “มโนสุจริต” 
 

(ความประพฤติชอบด้วยใจ) (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 305 : 260; พระไตรปิฎก

ภาษาไทย เล่ม 20 ข้อ 2 : 141) แต่หากจิตคิด หรือมีเจตนาที่ประกอบด้วย “อกุศลมูล” 
 



31วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

อันเป็นรากเหง้าของอกุศลหรือความชั่ว ย่อมกลายเป็นความชั่วทางใจ เรียกว่า “มโนทุจริต” 

(ความประพฤติชั่วด้วยใจ) (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 11 ข้อ 305 : 260; พระไตรปิฎกภาษา

ไทย เล่ม 20 ข้อ 2 : 141) แสดงให้เห็นว่า การตัดสินมโนกรรมว่าเป็นกุศลหรืออกุศล จะต้อง

พิจารณาที่เจตนาว่าประกอบด้วยกุศลหรืออกุศลนั่นเอง


จากปรากฏการณ์ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” ของนิตยสาร “เฟม” (FAME) 

ในเครือ บริษัทอาร์เอส จำกัด (มหาชน) โดยมีนายแบบนางแบบชื่อดังในสังคมไทยพร้อมใจกัน

ถ่ายภาพนู้ด เพื่อหารายได้ช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์วัดพระบาทน้ำพุนั้น จะเห็นว่า “กรรม” 
 

ที่กระทำในกรณีนี้มีอยู่ 2 ช่วง ได้แก่ ช่วงแรก การถ่ายภาพนู้ดเพื่อประมูลขายหาเงิน และช่วงที่

สอง นำเงินที่ได้จากการขายภาพนู้ดเพื่อเอาไปทำบุญกับพระภิกษุ ประเด็นสำคัญในที่นี้ก็คือ 

เจตนาและการกระทำในช่วงแรกนี้เป็น “อกุศล” (บาป) ตามหลักพระพุทธศาสนาหรือไม่?


การกระทำในช่วงแรกนี้คือ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อประมูลขายหาเงิน” เจตนาในการ

กระทำครั้งนี้ คือ “ต้องการประมูลขายเพื่อเอาเงินจากผู้ซื้อที่ชื่นชอบภาพนู้ด” ให้ได้มากที่สุด

เท่าที่จะสามารถทำได้ ตัวสินค้าจึงต้องมีลักษณะเป็นสิ้นค้าที่สามารถกระตุ้นความต้องการใน
 

ตัวภาพนู้ดให้มากที่สุด เนื่องจากตัวผู้ขายรู้ว่ามีคนต้องการภาพนู้ด ตนเองจึงถ่ายภาพนู้ดเพื่อ
 

ขายเอาเงิน เจตนาในขณะนี้จึงถือว่า เป็นเจตนาที่ประกอบด้วย “อกุศลมูล” ข้อ “โลภะ” 
 

(ความอยากได้) ดังนั้น จึงชัดเจนในการกระทำแรกที่จะให้ได้เงินมาว่า เป็นสิ่งที่เป็นอกุศล 

พระพุทธศาสนาถือว่าเป็นบาป เพียงแต่การกระทำดังกล่าวมีจุดมุ่งหมายต่อไป หรือมีเจตนาต่อ

ไปอีกว่า เงินที่ได้มานั้นไม่ได้เอาไปใช้ส่วนตัวหรือเพื่อการใดๆ เพื่อตัวเอง แต่มุ่งเอาไปทำบุญใน

ทางพระพุทธศาสนาเพื่อช่วยเหลือผู้ป่วยเอดส์ ปัญหาคือ การกระทำเพื่อให้ได้เงินมาไม่ถูกต้อง

ตามหลัก “กุศลกรรมบถ” ทรัพย์ที่ได้มาจึงชื่อว่าเป็น “ทรัพย์ที่ไม่บริสุทธิ์” เช่นเดียวกัน


จะเห็นว่า ในการวิเคราะห์ปัญหาข้างต้น ในแง่เบญจศีลเบญจธรรม ตลอดจนในแง่

สัมมาอาชีวะนั้น การกระทำดังกล่าวไม่ถือว่า “ผิด” เพราะเบญจศีลครอบคลุมเฉพาะการ

กระทำทางกายและวาจา และสัมมาอาชีวะก็มีความหมายครอบคลุมอาชีพที่ไม่มีการกระทำผิด

ทางกายและวาจาเช่นเดียวกัน ส่วนเบญจธรรมนั้นแม้เป็นเรื่องทางจิตใจก็มีลักษณะจำเพาะคุณ

ธรรมที่ส่งเสริมและสนับสนุนเบญจศีลเท่านั้น นักวิชาการทั้งหลายมี สมคิด บางโม (2558 : 
 

24-25) ทองหลอ่ วงษธ์รรมา (2551 : 142-143) และ ธรีพงษ ์มไีธสง (2551 : 156-159)  เปน็ตน้ 

จัดจริยธรรมในทางพระพุทธศาสนา โดยแบ่งออกเป็น 3 ระดับได้แก่ 1) ระดับพื้นฐาน หลัก

ปฏิบัติเพื่อความดีระดับต้นหรือระดับพื้นฐาน เพื่อความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ ได้แก่ เบญจศีล

เบญจธรรม 2) ระดับกลาง หลักปฏิบัติเพื่อความดีงามระดับกลาง ได้แก่ กุศลกรรมบถ 10 และ 



32 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

3) ระดับสูงสุด หลักประพฤติปฏิบัติเพื่อบรรลุความดีงามระดับสูงสุด ได้แก่ “มรรคมีองค์ 8” 

หรือ “อัฏฐังคิกมรรค” เรียกเต็มว่า “อริยอัฏฐังคิกมรรค” 


หากพิจารณาในแง่จริยธรรมพื้นฐานเพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคม การภาพถ่ายนู้ดเพื่อ

ประมูลขายจึงไม่ผิดหลักเบญจศีลเบญจธรรม หรือไม่ผิดศีล แต่ถ้าพิจารณาในแง่จริยธรรมระดับ

กลาง ซึ่งเป็นจริยธรรมที่สูงขึ้นไปอีกกลับพบว่า ผิดหลักกุศลกรรมบถ 10 ซึ่งถือว่าเป็น “บาป” 

เพราะทำให้จิตใจเศร้าหมอง เป็นการเพิ่มและสั่งสมกิเลสราคะของตนเองและผู้อื่น อันเป็น

อุปสรรคในการพัฒนาคุณธรรมให้สูงยิ่งขึ้น จึงถือว่า การกระทำดังกล่าว ไม่ผิดศีล แต่ผิดธรรม 

หรือผิดกัลยาณธรรม หรือเป็นบาป ยังไม่เป็นความดีที่สมบูรณ์พร้อม เพราะความดีที่สมบูรณ์

จะต้องเป็นความดีพร้อมที่เกิดมาจากกาย วาจา และจิตใจ ที่ดีงาม เป็นกุศล


ประเด็นต่อมา เมื่อพระพุทธศาสนามีระบบจริยธรรมหรือความดีงาม 3 ระดับดังกล่าว 

ถ้าบุคคลในโลกบางคนปรารถนา ยินดี และพอใจเพียงการปฏิบัติจริยธรรมระดับพื้นฐานเท่านั้น 

(ระดับศีล) ไม่ปราถนาที่จะประพฤติปฏิบัติพัฒนาตนให้สูงกว่านี้ เขาจะสามารถทำได้หรือไม่ คำ

ตอบคือ “ได้” อย่างน้อยก็ยังจัดว่าเป็นความดีระดับหนึ่ง (การไม่ผิดศีล) แม้ว่าจะไม่ดีสมบูรณ์

พร้อมก็ตาม แต่ผู้ที่พอใจระดับนี้จะต้องสังวรหรือระมัดระวังอยู่เสมอว่า ประการแรก เป็นการ

เกี่ยวข้องกับกามารมณ์ และใช้กามารมณ์เป็นสินค้า อาจทำให้ตนเองหมกมุ่นหลงไหลใน

กามารมณ์จนถอนตัวไม่ขึ้น ประการที่สอง เกี่ยวข้องกับความโลภ คือ อยากได้ทรัพย์หรือเงิน 

เมื่อความโลภมีกำลังรุนแรงจนไม่เลือกวิธีที่ใช้ เมื่อนั้นความดีงามในเบื้องต้นจะถูกทำลายจน

หมดสิ้น และประการสุดท้าย การเกี่ยวข้องกับกิเลสทั้ง 2 ประการนี้จะมีแต่ทำให้จิตใจเศร้า

หมอง อ่อนแอ หมดความเข้มแข็งได้ตลอดเวลา ซึ่งข้อควรระวังทั้ง 3 ประการนี้ล้วนเป็น

อุปสรรคสำคัญในการพัฒนาจิตใจให้สูงขึ้นด้วยคุณธรรมทั้งสิ้น แต่มิได้หมายความว่า คนที่

ประกอบอาชีพเหล่านี้ไม่สามารถพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของตนเองให้สูงขึ้นได้ เพียงแต่ตราบ

ใดที่ยังเกี่ยวข้องกับกิเลสและใช้ประโยชน์จากกิเลสอยู่ ตราบนั้นการพัฒนาตนเองย่อมต้องใช้

ความเพียรพยายามสูงกว่าคนที่อยู่ห่างไกลจากกิเลส ในขณะเดียวกันก็อาจจะไหลไปสู่ที่ต่ำได้

ง่ายเช่นเดียวกัน


3. การถ่ายภาพนู้ดเพื่อนำเงินไปทำบุญกุศลกับวัด


จากปรากฏการณ์ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” ของนิตยสาร “เฟม” (FAME) 

ในเครือ บริษัทอาร์เอส จำกัด (มหาชน) โดยมีนายแบบนางแบบชื่อดังในสังคมไทยพร้อมใจกัน

ถ่ายภาพนู้ด เพื่อหารายได้ช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์วัดพระบาทน้ำพุนั้น ประเด็นแรกในการ

พิจารณาก็คือ การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการบุญกุศลนี้จัดเป็นบุญในทางพระพุทธศาสนาหรือไม่




33วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

ดังได้กล่าวไว้แล้วว่า “วิธีการทำบุญ” ในพระพุทธศาสนาจำแนกออกเป็น 3 ประเภท

ใหญ่ๆ ได้แก่ (1) ทานมัย บุญที่สำเร็จด้วยการให้ทาน (2) สีลมัย บุญที่สำเร็จด้วยการรักษาศีล 

และ (3) ภาวนามัย บุญที่สำเร็จด้วยการเจริญภาวนา (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 23 ข้อ 36 : 

294) ในกรณีถ่ายนู้ดการกุศล เพื่อหารายได้ช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์วัดพระบาทน้ำพุนั้น 

สอดคล้องกับ “บุญกิริยาวัตถุ ข้อ 1” คือ ทานมัย บุญที่สำเร็จด้วยการให้ทาน โดยที่ ทาน ในที่

นี้คือ ทรัพย์ จัดเป็นอามิสทาน การให้วัตถุสิ่งของ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 20 ข้อ 142 : 

120) ดังนั้น ในเบื้องต้นนี้จึงอาจกล่าวได้ว่า “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อนำเงินไปทำบุญกุศลกับวัด” 

ในกรณีนี้สอดคล้องกับ “บุญกิริยาวัตถุ” ข้อที่ 1 ทานมัย บุญที่สำเร็จด้วยการให้ทาน


ประเด็นต่อมา สืบเนื่องจาก“การถ่ายนู้ดเพื่อการกุศล” มีกรรมที่กระทำในกรณีนี้อยู่ 2 

ช่วง ได้แก่ ช่วงแรก การถ่ายภาพนู้ดเพื่อประมูลขายเอาเงิน และช่วงที่สอง มีเจตนานำเงินที่ได้

จากการประมูลขายภาพนู้ดเอาไปทำบุญกับวัด ในส่วนของประเด็นแรกได้วิเคราะห์มาแล้ว ดัง

นั้น ประเด็นที่จะต้องพิจารณาต่อไป คือ “การมีเจตนานำเงินที่ได้จากการประมูลขายภาพนู้ด

เอาไปทำบุญกับวัดหรือพระภิกษุ” ซึ่งเชื่อมให้กรรมแรกมีความสัมพันธ์กับกรรมที่สอง เมื่อย้อน

มาพิจารณาเกี่ยวกับการทำบุญกับพระภิกษุในทางพระพุทธศาสนา ก่อให้เกิดคำถามสำคัญว่า 

“มีการทำบุญแบบใดที่มีลักษณะสอดคล้องกับการถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศลในลักษณะนี้

บ้าง”


เนื่องจาก “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” มีลักษณะเป็นอาชีพที่ไม่ผิดศีล แต่เป็น

อาชีพที่เป็นอกุศลหรือเป็นบาป การที่นายแบบนางแบบประกาศเจตนารมณ์ในการเปลื้องผ้า

ถ่ายแบบนู้ดเพื่อประมูลขายและนำเงินไปทำบุญกับวัดพระบาทน้ำพุ ด้วยหวังจะช่วยเหลือผู้

ป่วยเอดส์นั้น กลายเป็น “การทำอกุศลเพื่อนำเงินไปทำกุศล” ซึ่งการกระทำเช่นนี้อาจเทียบได้

กับ “การฆ่าสัตว์มีวัว ควาย หรือหมู เพื่อบวชลูก” หรือ “ชาวประมงจับปลาเพื่อทำกับข้าวไป

ทำบุญกับพระภิกษุ” เป็นต้น เมื่อหันมาพิจารณาลักษณะการทำบุญเช่นนี้กับพระภิกษุในทาง

พระพุทธศาสนาพบว่า มีหลักเกณฑ์ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสเกี่ยวกับ “การฆ่าสัตว์เพื่อเอาเนื้อไป

ทำอาหารถวายพระภิกษุ” ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “เราอนุญาตปลาและเนื้อที่บริสุทธิ์ด้วย

อาการ 3 อย่าง คือ 1) ไม่ได้เห็น 2) ไม่ได้ยิน 3) ไม่ได้นึกสงสัย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 1 

ข้อ 409 : 443) และมีพุทธบัญญัติไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุรู้อยู่ ไม่พึงฉันเนื้อที่เขาทำเจาะจง

รูปใดฉัน ต้องอาบัติทุกกฎ ภิกษุทั้งหลาย เราอนุญาตปลาเนื้อเป็นของบริสุทธิ์ด้วยอาการ 
 

3 อย่าง คือ 1) ไม่ได้เห็น 2) ไม่ได้ยิน 3) ไม่ได้นึกสงสัย” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 5 ข้อ 

294 : 116)




34 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

จากหลักเกณฑ์ข้างต้นนี้ สามารถวิเคราะห์ได้เป็น 2 กรณี (ดูรายละเอียดเพิ่มเติมใน 

พระไตรปิฎกพร้อมอรรถกถาแปล เล่ม 3 : 575-579) ได้แก่ 


กรณีแรก กรณีที่เป็น “ปวัตตมังสะ” คือ เนื้อที่มีอยู่แล้ว หมายถึง เนื้อสัตว์ (ของ

บริโภค) ที่เขาฆ่าและขายอยู่ตามปกติสำหรับคนทั่วๆ ไป ไม่ใช่ฆ่าเพื่อเอาเนื้อมาถวายพระ เนื้อ

เช่นนี้ตามพระวินัยพระภิกษุฉันได้ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2558 (ก) : 224) เช่น 

กรณีชาวประมงจับปลาไปขายหรือจับปลาเพื่อประกอบอาหารในครอบครัว เมื่อเห็นพระภิกษุ

เดินบิณฑบาตด้วยจิตศรัทธาปรารถนาจะทำบุญ จึงเอาอาหารที่ได้จากปลานั้นไปทำบุญ เช่นนี้

อาหารที่ได้จากการฆ่าปลาเหล่านี้ชื่อว่าเป็น “วัตถุทาน” หรือ “อาหาร” ที่บริสุทธิ์


กรณีที่สอง กรณีที่เป็น “อุทิสสมังสะ” คือ ทานวัตถุอันเป็นเนื้อสัตว์ที่เขาฆ่าเจาะจง

เพื่อถวายภิกษุ ซึ่งตามพระวินัยมิให้ภิกษุฉัน หากภิกษุฉันทั้งที่ได้เห็น ได้ยิน หรือสงสัยว่า เขาฆ่า

เพื่อถวายตน ต้องอาบัติทุกกฎ (เรื่องเดียวกัน, หน้า 568) ทานวัตถุเช่นนี้ถือว่าเป็นทานวัตถุที่ไม่

บริสุทธิ์ แต่ถ้าภิกษุไม่เห็น ไม่ได้ยิน และไม่สงสัยว่า เขาฆ่าเพื่อถวายตน ทานวัตถุเช่นนี้จึงจะจัด

เป็น “ทานวัตถุที่บริสุทธิ์” เป็นของสมควรแก่พระภิกษุ พระภิกษุรับและฉันได้ไม่ผิดพระวินัย 

และทานที่ทำนั้นก็ชื่อว่าเป็นทานมัย บุญสำเร็จด้วยการบริจาคทานได้เช่นเดียวกัน


จะเห็นว่า หลักเกณฑ์นี้หากมองเฉพาะ “ทานวัตถุ” เพียงอย่างเดียวจะพบว่า ในพระ

วินัยหมายเอาเนื้อและปลาทุกชนิดที่ชาวบ้านฆ่าเพื่อนำไปทำบุญ ซึ่งมีขอบเขตที่แคบมาก แต่ถ้า

หากมองในแง่ของ “กรรม” กลับทำให้เห็นลักษณะร่วมของกรรมในกรณีนี้ ที่เป็นไปในลักษณะ 

“การมีเจตนาเจาะจงหรือตั้งใจกระทำอกุศลแล้วนำสิ่งที่ได้จากการกระทำนั้นไปกระทำสิ่งที่เป็น

บุญเป็นกุศลอีกต่อหนึ่ง” หรือกล่าวสั้นๆว่า “มีเจตนากระทำความดีด้วยการทำความชั่ว” เช่น 

การฆ่าวัวหรือฆ่าหมูเพื่อบวชลูก การหาปลาเพื่อฆ่าประกอบเป็นอาหารนำไปทำบุญ การหา

ทรัพย์ทำบุญด้วยการค้าขายสิ่งที่ผิดกฎหมาย หากนำมาพิจารณาในแง่นี้จะพบว่า มีขอบเขตที่

กว้างกว่ากรณีแรก เพราะสามารถครอบคลุมการกระทำทุกอย่างที่เข้าข่ายลักษณะการทำบุญ

แบบนี้


เมื่อนำหลักเกณฑ์นี้มาปรับใช้ในกรณีของ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” ของ
 

นายแบบนางแบบนู้ดในนิตยสาร “เฟม” (FAME) ในเครือ บริษัทอาร์เอส จำกัด (มหาชน) แล้ว 
 

จะพบว่า มีเกณฑ์การวิเคราะห์แบ่งออกเป็น 2 กรณีเช่นเดียวกัน กล่าวคือ


กรณีแรก กรณีอกุศลกรรมที่ผู้กระทำ ได้กระทำตามปกติในอาชีพของตน หรือเพื่อ

เลียงชีวิตของตนเองและครอบครัวตามปกติ เช่น ชาวประมง นายพรานล่าสัตว์ โจรผู้ร้าย 
 

นายหน้าหรือเจ้าหนี้หน้าเลือดขูดรีดเงินของคนอื่น พ่อค้าแม่ค้าที่โลภเอากำไรเกินควรชอบเอา



35วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

เปรียบลูกค้าหรือขายของแพง เป็นต้น ซึ่งบุคคลในอาชีพเหล่านี้ดำรงชีวิตตามปกติในอาชีพ

ตนเอง ถึงแม้ว่าการกระทำในอาชีพจะผิดหรือเป็นอกุศลก็ตาม หากบุคคลเหล่านี้นำทรัพย์ที่ได้

จากการประกอบอาชีพที่เป็นอกุศล หรือได้กระทำอกุศล (ชั่ว) ในการประกอบอาชีพของตน 

แล้วนำทรัพย์ที่ได้ไปจัดซื้อจัดหาสิ่งของที่สมควรแก่พระภิกษุ หรือนำไปถวายพระเพื่อทำบุญ 

ด้วยจิตเลื่อมใสศรัทธาในพระภิกษุ วัด หรือพระรัตนตรัย ทานวัตถุที่เขาทำบุญย่อมชื่อว่าเป็น 

“ทานวัตถุที่บริสุทธิ์” พระภิกษุรับทานวัตถุ อุปโภค หรือบริโภคทานวัตถุเช่นนี้ได้โดยไม่ผิด
 

พระวินัย และที่สำคัญการทำบุญของเขาย่อมสำเร็จเป็นบุญได้อย่างสมบูรณ์


จากเกณฑ์นี้จะเห็นว่า พระพุทธศาสนาเปิดพื้นที่ทางศาสนาให้แก่บุคคลทุกคนและทุก

อาชีพ ในการมีส่วนร่วมในการทำบุญตลอดเวลา ไม่ว่าคนนั้นจะเป็นคนดีหรือคนชั่วก็ตาม เมื่อ

ใดก็ตามที่คนชั่วปรารถนาที่จะทำบุญหรือความดีทางศาสนาอื่นๆ พระพุทธศาสนาก็ไม่ปิดกั้น 

ในกรณีเช่นนี้จะเห็นได้จากเรื่องราวในสมัยพุทธกาลที่มีหญิงผู้ประกอบอาชีพเป็นโสเภณีอย่าง

นางสิริมา หรือนางอัมพปาลี ยังสามารถทำบุญในทางพระพุทธศาสนาได้ โดยเฉพาะนาง
 

อัมพปาลีนั้นได้ถวายสวนมะม่วงแด่พระพุทธเจ้าอีกด้วย ซึ่งโสเภณีเหล่านี้ต่างประกอบอาชีพ

เพื่อเลี้ยงตนเองและครอบครัวตามปกติ ทรัพย์ทุกอย่างที่ได้มาล้วนได้มาจากอาชีพของตนทั้ง

สิ้น แต่เมื่อมีจิตศรัทธาเลื่อมใสในพระพุทธศาสนาได้เข้าไปทำบุญกับพระพุทธเจ้าหรือพระภิกษุ

ได้อย่างเท่าเทียมกับพุทธศาสนิกชนคนอื่นๆ 


ในกรณีของ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” ของนายแบบนางแบบนู้ดในนิตยสาร 

“เฟม” (FAME) ในเครือ บริษัทอาร์เอส จำกัด (มหาชน) นั้น ไม่เข้ากับคุณลักษณะข้อนี้ แต่ถ้า

หากจะให้เป็นไปตามคุณลักษณะข้อนี้นายแบบนางแบบนู้ดเหล่านั้นจะต้องถ่ายแบบนู้ดลง

นิตยสารตามปกติตามอาชีพของตน จากนั้นจึงระดมทรัพย์จากเพื่อนนายแบบนางแบบนู้ดคน

อื่นๆ ตลอดจนนิตสารนู้ดต่างๆ เพื่อนำทรัพย์ไปทำบุญ หรือใครมีศรัทธาก็สามารถชวนเพื่อน 

หรือบริษัทไปร่วมทำบุญแด่พระภิกษุได้ ในกรณีเช่นนี้ถือว่า เป็นการกระทำที่สมควร ถูกต้อง 

และเหมาะสม แต่ในกรณีของ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” ที่กำลังพิจารณานี้ ไม่ได้มี

ลักษณะเช่นนี้ แต่กลับมีลักษณะตรงกับกรณีต่อไป


กรณีที่สอง ผู้กระทำมีเจตนาหรือตั้งใจกระทำสิ่งที่เป็นอกุศล (ชั่ว) หรือสิ่งไม่ดี ไม่งาม 

หรือไม่เหมาะสม เป็นบาป เพื่อที่จะทำความดี หรือทำบุญกุศล เรียกสั้นๆ ว่า “มีเจตนาทำสิ่งไม่

ดีเพื่อเอาไปทำความดี” ซึ่งเมื่อพิจารณาเพียงผิวเผินดูเหมือนจะเป็นเจตนาที่ดี เพียงแต่เจตนานี้

เกี่ยวข้องกับกรรม 2 ระยะ คือ ระยะแรก เป็นการทำความชั่ว ส่วนระยะที่สอง เป็นการ

ทำความดี หรือทำบุญกุศล เช่น ชาวประมงมีเจตนาที่จะจับปลาให้ได้มากๆ เพื่อเอาไปประกอบ



36 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

อาหารถวายพระภิกษุ หรือนายพรานตั้งใจออกไปจับสัตว์ป่าเพื่อนำมาประกอบอาหารถวาย

พระ หรือชาวบ้านล้มหมู วัว ควายของตนเพื่อประกอบเป็นอาหารนำไปทำบุญที่วัด หรือโจร

อยากทำบุญแต่ไม่มีทรัพย์จึงตัดสินใจไปขโมยทรัพย์ของบุคคลอื่นเอาไปทำบุญที่วัด เป็นต้น ซึ่ง

กรณีการทำบุญในลักษณะเช่นนี้หากพระภิกษุผู้เป็นปฏิคาหก (ผู้รับทาน) รับแล้วนำมาอุปโภค

บริโภค ทั้งที่เห็น ได้ยิน หรือสงสัยว่า เขาตั้งใจทำอกุศลเพื่อนำสิ่งของมาถวายตน ย่อมถือว่า

เป็นการทำผิดพระวินัย คือ ต้องอาบัตทุกกฎ แต่ถ้าหากว่าพระภิกษุผู้เป็นปฏิคาหกไม่รู้ ไม่เห็น 

ไม่ได้ยิน หรือไม่สงสัยว่า เขาทำเพื่อถวายแก่ตน ย่อมไม่ผิดพระวินัย และทานวัตถุเช่นนี้ย่อม

เป็น “ทานวัตถุที่บริสุทธิ์” ด้วยการไม่รู้ ไม่เห็น ไม่ได้ยิน หรือไม่สงสัย และที่สำคัญย่อมสำเร็จ

เป็นบุญได้เช่นเดียวกัน


เมื่อหันไปพิจารณากรณีของ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” ของนายแบบนาง

แบบนู้ดในนิตยสาร “เฟม” (FAME) ในเครือ บริษัทอาร์เอส จำกัด (มหาชน) นั้น กลับมี

คุณลักษณะที่สอดคล้องกับกรณีนี้อย่างชัดเจน เพราะทั้งนายแบบนางแบบนู้ด ช่างภาพ และ

นิตยสาร ต่างพร้อมใจหรือตั้งใจกันทำงานชิ้นนี้ออกมาประมูลขายเพื่อหารายได้เอาไปทำบุญ

ช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์วัดพระบาทน้ำพุ และที่สำคัญมีการแสดงและประกาศเจตนารมณ์ทาง

สื่อออกมาให้ทราบโดยทั่วกัน ถึงเจตนารมณ์ของผลงานชิ้นนี้อย่างชัดเจน จึงเข้าลักษณะต้อง

ห้ามเกี่ยวกับการทำบุญในทางพระพุทธศาสนา เพราะการถ่ายแบบนู้ดลงนิตยสารหรือประมูล

ขาย แม้จะเป็นการกระทำที่ไม่ผิดศีล แต่ถือว่าผิดธรรม หรือกัลยาณธรรม ได้แก่ กุศลกรรมบถ 

จึงเป็นการกระทำที่เป็นอกุศล เป็นบาป เมื่อพระภิกษุ ซึ่งในกรณีนี้ได้แก่ พระอุดมประชาทร 

(อลงกต ติกฺขปญฺโญ) ผู้เป็นเจ้าอาวาสวัดพระบาทน้ำพุ และเป็นผู้ให้การอุปการะช่วยเหลือ
 

ผู้ป่วยที่ติดเชื้อเอชไอวี-เอดส ์และที่สำคัญท่านยังเป็นปฎิคาหกผู้ที่จะต้องรับเงินช่วยเหลือจาก

การประมูลภาพและขายนิตยสารนั้นอีกด้วย ซึ่งเมื่อท่านได้รู้ ได้เห็น ได้ยิน หรือสงสัยว่า นาย

แบบนางแบบนู้ด ช่างภาพ และนิตยสาร มีเจตนาตั้งใจกระทำการถ่ายภาพนู้ดในครั้งนี้ เพื่อหา

รายได้เอามาทำบุญช่วยเหลือผู้ป่วยโดยเฉพาะแล้ว หากท่านรับและนำทรัพย์นั้นไปใช้ย่อมต้อง

อาบัติทุกกฎตามพระวินัย และย่อมได้รับการติเตียนจากวิญญูชน และบุคคลในสังคมว่า ท่านรู้ 

เห็น ได้ยิน หรือสงสัยว่า นายแบบนางแบบเหล่านั้นตั้งใจถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำบุญแล้ว ยังขืนรับ

ทรัพย์ที่เขาถวายจากการนี้ ย่อมเท่ากับเป็นการยินดี พอใจ หรือมีส่วนร่วมในการถ่ายนู้ดในครั้ง

นี้ด้วย และทานที่นายแบบนางแบบนู้ด ตลอดจนช่างภาพ และนิตยสารถวายนั้น ย่อมชื่อว่าเป็น 

“วัตถุทานที่เป็นมลทิน หรือไม่บริสุทธิ์” อีกทั้งทานนี้ย่อมไม่สามารถเป็นบุญได้ อีกทั้งยังทำให้

การทำบุญครั้งนี้กลายเป็นอกุศลได้อีกด้วย




37วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

อนึ่ง ถ้าหากว่า นายแบบนางแบบนู้ด ช่างภาพ และนิตยสาร มีความตั้งใจตั้งแต่เริ่มต้น

ในการทำผลงานชิ้นนี้ว่า จะนำรายได้จากการประมูลและการขายไปทำบุญร่วมกัน โดยไม่

ประกาศหรือแจ้งเจตนารมณ์ให้สังคมและพระภิกษุผู้เป็นปฏิคาหกได้ทราบ เมื่อทำงานเสร็จได้

ทรัพย์จำนวนหนึ่งน้อมใจกันเอาไปทำบุญ พระภิกษุผู้เป็นปฏิคาหก คือ พระอุดมประชาทร 

(อลงกต ติกฺขปญฺโญ) ก็ไม่รู้ ไม่เห็น ไม่ได้ยิน หรือไม่นึกสงสัย ว่าผู้ถวายตั้งใจถ่ายภาพนู้ดประมูล

ขายแล้วได้เงินมาทำบุญในครั้งนี้ เพียงรู้ว่า ผู้ถวายมีจิตศรัทธาอยากทำบุญช่วยเหลือผู้ป่วยเอดส์

เท่านั้น ในกรณีเช่นนี้ทานวัตถุที่ถวายย่อมชื่อว่าเป็น “ทานวัตถุที่บริสุทธิ์” พระอุดมประชาทร 

(อลงกต ติกฺขปญฺโญ) รับทรัพย์ที่เขาทำบุญมานั้น และนำไปใช้ ย่อมไม่ผิดพระวินัย และที่สำคัญ

การทำบุญในครั้งนี้ย่อมสำเร็จเป็นบุญได้อย่างถูกต้องอีกด้วย


จะเห็นว่า จากการวิเคราะห์ตั้งแต่เริ่มต้นมาจนถึงบัดนี้ ทำให้เราเห็นเหตุผลสำคัญว่า 

ตามหลักพระพุทธศาสนาแล้ว การมีเจตนาดี แต่ใช้การกระทำอกุศล เพื่อนำไปสู่กุศลนั้น ตาม

หลักพระพุทธศาสนาถือว่าเป็นการกระทำที่ไม่เหมาะสม ไม่ถูกต้อง และเป็นบาป หรือเป็น

มลทินต่อผู้เป็นทายกทายิกา ตลอดจนพระภิกษุผู้เป็นปฏิคาหกที่รู้เห็น ได้ยิน หรือสงสัยว่าเขา

ถวายเพื่อตนเองอีกด้วย และที่สำคัญหากพระภิกษุรับทานวัตถุเช่นนี้ย่อมต้องอาบัติทุกกฏตาม

พระวินัย ทานที่ทายกทายิกาถวายย่อมไม่สำเร็จเป็นบุญได้ตามหลักพระพุทธศาสนา ดังนั้น 

กรณีที่พระอุดมประชาทร (อลงกต ติกฺขปญฺโญ) เจ้าอาวาสวัดพระบาทน้ำพุ ผู้ให้การอุปการะ

ช่วยเหลือผู้ป่วยที่ติดเชื้อเอชไอวี-เอดส์ ที่ตัดสินใจปฏิเสธในการรับเงินบริจาคทำบุญครั้งนี้อย่าง

ชัดเจนว่า สืบเนื่องมาจากสาเหตุใด และทำให้เห็นปัญหาอย่างชัดเจนว่า การที่พระอุดมประชา-

ทร (อลงกต ติกฺขปญฺโญ) ท่านปฏิเสธการทำบุญในครั้งนี้มิใช่สืบเนื่องมาจากอาชีพของผู้เป็น

ทายกทายิกา (ผู้ถวายทาน) แต่มีสาเหตุมาจากวิธีการทำบุญของนายแบบนางแบบนู้ดเหล่านี้

มากกว่า เพราะสำหรับพระพุทธศาสนาแล้ว ไม่ว่าคนดีหรือคนชั่ว ไม่ว่าอาชีพสุจริตหรือทุจริต 

ทุกคนทุกอาชีพ และทุกชนชั้นสามารถทำบุญกับพระภิกษุได้ และสามารถมีพื้นที่ทุกอย่างใน

การเข้าไปสัมผัสกับพระพุทธศาสนาอย่างเท่าเทียมกัน





สรุป


จากการศึกษาวิเคราะห์ปรากฏการณ์ “การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศล” ในการหา

รายได้ช่วยเหลือผู้ป่วยโรคเอดส์วัดพระบาทน้ำพุ สรุปผลการวิจัยว่า 


ประการแรก ในแง่อาชีพต้องห้าม (มิจฉาวณิชชา) และสัมมาอาชีวะ (สัมมาชีพ) อาชีพ

นายแบบนางแบบนู้ดถือว่าไม่เป็นมิจฉาวณิชชา และจัดเป็นสัมมาอาชีวะสำหรับผู้ครองเรือน 



38 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

เพราะถือว่ายังเป็นกายสุจริต (การทำดีทางกาย) และวจีสุจริต (การทำดีทางวาจา) ตาม

มาตรฐานพื้นฐานของเบญจศีล ส่วนอาชีพที่ยั่วยุกามารมณ์นั้นตามมาตรฐานของเบญจศีล 

ตราบใดที่ไม่ถึงกับประพฤติผิดในกามหรือมีเพศสัมพันธ์กับบุคคลอื่น ที่ไม่ใช่สามีหรือถรรยาของ

ตน ถือว่าไม่ผิดเช่นเดียวกัน ในแง่นี้อาจกล่าวได้ว่า ในแง่ของอาชีพนายแบบนางแบบนู้ด ซึ่งเป็น

ทายกทายิกาผู้ถวายทานนั้น ไม่สามารถพิจารณาตามหลักพระพุทธศาสนาในแง่ความเป็น

อาชีพต้องห้าม (มิจฉาวณิชชา) และสัมมาอาชีวะ (สัมมาชีพ) หรือแม้กระทั่งความเป็นอาชีพที่

ยั่วยุกามารมณ์ตามมาตรฐานของเบญจศีลเบญจธรรมได้เลย ผลการวิเคราะห์จึงไม่ผิดในหลัก

การนี้


ประการที่สอง ในแง่อาชีพที่ประกอบด้วยธรรม (กุศลกรรมบถ 10) พระพุทธศาสนา

ถือว่า การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศลผิดหลักกุศลกรรมบถข้อ “โลภะ” คือ ความโลภอยากได้

ของคนอื่น ในที่นี้แม้นายแบบนางแบบนู้ดจะปรารถนาทำบุญเพื่อช่วยเหลือผู้ป่วย แต่วิธีการ

กระทำกลับเป็นวิธีการแห่งความโลภที่ต้องการทรัพย์จากการขายภาพนู้ดเพื่อนำมาทำบุญ ซึ่ง

ไม่เฉพาะแต่อาชีพนี้เท่านั้น แม้อาชีพอื่นๆ ที่กระทำด้วยมุ่งหวังทรัพย์ของคนอื่นเพียงอย่างเดียว 

ย่อมชื่อว่าเป็นอาชีพที่ไม่ประกอบด้วยธรรม ซึ่งเกณฑ์ตัดสินในข้อนี้จัดว่าเป็น “จริยธรรมใน

ระดับกลาง” สำหรับคนที่ประสงค์พัฒนาตนเองให้มีคุณธรรมสูงขึ้นกว่าเบญจศีล ซึ่งจัดเป็น

จริยธรรมระดับพื้นฐาน


ประการที่สาม การถ่ายภาพนู้ดเพื่อทำการกุศลมีลักษณะเป็นอาชีพที่เป็นอกุศลหรือ

เป็นบาป (กุศลกรรมบถ) การที่นายแบบนางแบบประกาศเจตนารมณ์ในการเปลื้องผ้าถ่ายแบบ

นู้ดเพื่อประมูลขายและนำเงินไปทำบุญกับวัดพระบาทน้ำพุ ด้วยหวังจะช่วยเหลือผู้ป่วยเอดส์

นั้น จึงกลายเป็น “การทำอกุศลเพื่อนำเงินไปทำกุศล” ซึ่งการกระทำเช่นนี้อาจเทียบได้กับ 

“การฆ่าสัตว์มีวัวควายหรือหมูเพื่อบวชลูก” หรือ “ชาวประมงจับปลาเพื่อทำกับข้าวไปทำบุญ

กับพระภิกษุ” เป็นต้น ซึ่งทานวัตถุแบบนี้จะเป็นทานที่บริสุทธิ์ หรือสำเร็จเป็นบุญ หรือทานมัย

ได้นั้น จะต้องเป็นทานวัตถุที่พระภิกษุผู้เป็นปฏิคาหก (ผู้รับทาน) มีองค์ประกอบ 3 ประการ 

ได้แก่ 1) ไม่เห็น 2) ไม่ได้ยิน (3) ไม่สงสัยว่า เขาทำเพื่อถวายแก่ตน แต่กรณีการถ่ายภาพนู้ด

เพื่อทำการกุศลในครั้งนี้ ทั้งนายแบบนางแบบ นิตยสาร และช่างภาพ ต่างประกาศเจตนารมณ์

ในสื่อต่างๆ จนปรากฏชัดเจนว่า ต้องการถ่ายภาพนู้ดเพื่อเอาไปประมูลขายนำเงินไปทำบุญ 

ทำให้ พระอุดมประชาทร (อลงกต ติกฺขปญฺโญ) ผู้เป็นเจ้าอาวาสวัดพระบาทน้ำพุ ต้องออกมา

ปฏิเสธไม่รับการทำบุญดังกล่าว เพราะถือว่าเป็นทานวัตถุที่ไม่บริสุทธิ์ หากท่านยังขืนรับจะ

ถือว่าผิดพระวินัย และที่สำคัญการทำบุญครั้งนี้ไม่สามารถสำเร็จประโยชน์เป็นบุญหรือทานมัย

ได้ จะเห็นว่า ตามหลักพระพุทธศาสนาแล้ว การมีเจตนาดี แต่ใช้การกระทำอกุศล เพื่อนำไปสู่



39วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

กุศลนั้น ถือว่า เป็นการกระทำที่ไม่เหมาะสม ไม่ถูกต้อง และเป็นบาป หรือเป็นมลทินต่อผู้เป็น

ทายกทายิกา ตลอดจนเป็นมลทินต่อพระภิกษุผู้เป็นปฏิคาหกที่รู้เห็น ได้ยิน หรือสงสัยว่าเขา

ถวายเพื่อตนเองอีกด้วย และที่สำคัญหากพระภิกษุรับทานวัตถุเช่นนี้ย่อมต้องอาบัติทุกกฏตาม

พระวินัย ทานที่ทายกทายิกาถวายย่อมไม่สำเร็จเป็นบุญได้ตามหลักพระพุทธศาสนานั่นเอง 

ธีรพงษ์ มีไธสง. (2551). มิติทางศาสนาและปรัชญาของโลก. กรุงเทพมหานคร : โอเดียน

สโตร์.  

ทองหล่อ วงษ์ธรรมา. (2551). ศาสนาสำคัญของโลก. กรุงเทพมหานคร : โอเดียนสโตร์.  

นงลักษณ์ จันทาภากุล. (2547). “นู้ด ภาพสะท้อนแห่งอำนาจและความรุนแรงบนเรือนร่าง 

ผู้หญิง”. วิทยานิพนธ์หลักสูตรปริญญาการศึกษาดุษฎีบัณฑิต. สาขาวิชาพัฒนศึกษา

ศาสตร์, บัณฑิตวิทยาลัย : มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ.  

นิวัติ กองเพียร. (2538). “ภาพถ่ายนู้ด (Nude)”. มติชนสุดสัปดาห์. ปีที่ 15 (ฉบับที่ 784). 

(วันอังคารที่ 29 สิงหาคม) : 74.  

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2558) (ก). พจนานุกรมพุทธศาสน์
ฉบับประมวลศัพท์. 

(พิมพ์ครั้งที่ 23). กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิธรรมทานกุศลจิต.  

. (2558) (ข). พจนานุกรมพุทธศาสตร
์ ฉบับประมวลธรรม. (พิมพ์ครั้งที ่ 30).  

กรุงเทพมหานคร : มูลนิธิธรรมทานกุศลจิต.  

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.
 (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย
ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

มหามกุฏราชวิทยาลัย.
 (2536). พระไตรปิฎกและอรรถกถา
แปล
ชุด
91
 เล่ม. (พิมพ์ครั้งที่ 

3). กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.  

เลิศศิริร์ บวรกิตติ. (2548). “ศิลปะภาพเปลือยของเทพศักดิ์ ทองนพคุณ”. วารสารศิลปกรรม

บูรพา
ฉบับพิเศษครบรอบ
10
ป
 ศิลปกรรมศาสตร์
มหาวิทยาลัยบูรพา. Vol 10, 

(No. 10) : 117.  

วิกิพีเดีย สารานุกรมเสรี. นิวัติ
 กองเพียร.
 เข้าใช้เมื่อ 12 ตุลาคม 2558 เวลา 19.00 น. 

<https://th.wikipedia.org/wiki/นิวัติ_กองเพียร>.  



40 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

สมคิด บางโม. (2558). จริยธรรมทางธุรกิจ. (พิมพ์ครั้งที่ 7). กรุงเทพมหานคร : เอส เค บุ๊คส์. 


อวยชัย สังสนา. (2544). “วาทกรรมการสื่อความหมายของนิวัติ กองเพียร นู้ดคอลัมน์ใน

หนังสือพิมพ์รายวันและนิตยสารรายสัปดาห์ มติชน”. วิทยานิพนธ์หลักสูตรปริญญา

นิเทศศาสตรมหาบัณฑิต. สาขาวิชาวารสารสนเทศ ภาควิชาวารสารสนเทศ คณะ

นิเทศศาสตร์ : จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 


อำนาจ ยอดทอง. (2558). “ศึกษาวิเคราะห์ความอยากในฐานะเป็นบ่อเกิดของความขัดแย้ง”. 

วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 3(1) : 1-22.


ASTV ผู้จัดการออนไลน์. (1 ตุลาคม 2558 23:01 น.). หวิวการกุศล “เฉินเหยียนซี” 

เจ้าของบท “เซียวเหล่งนึ่ง” เปลื้องผ้าถ่ายนู้ด. สืบค้นเมื่อ 4 ตุลาคม 2558. จาก 

http://www.manager.co.th/Entertainment/ ViewNews.aspx?News ID=

9580000110727. 


MThai (gossibstar.mthai.com). (08 เม.ย. 50, เวลา : 07.22 น.). เจตนาดี แต่มีปัญหา 

เปิดใจนางแบบนู้ดการกุศล. สืบค้นเมื่อ 1 ตุลาคม 2558, จาก http://gossip|

star.mthai.com/gossip-content/5737. 


Translated Thai References


ASTV Manager Online. (October 1, 2558 23:01 pm.). Dizzy Charity “Chen 



Yan C”, the owner “Xiaolongnü” Striptease nude photograp

hs. Search on October 4, 2558. From http://www.manager.co.th/ 

Entertainment/ViewNews.aspx?News ID=9580000110727.


Bangmo, S. (2558). Business ethics. Edition 7. Bangkok : S.K. Books.


Bwornkitti, L. (2548). “The Artistic nude of Thepsak Thongnopphakhun”. 

Burapha Arts Journal. 10th Birthday Anniversary Faculty of Fine and 

Applied Arts. Vol 10, (No. 10) : 117.


Chantapakul, N. (2547). “Nude : The Reflection of Power and Violence on 

Woman Bodies”. Doctor of Education Degree. in Development 

Education, Graduate School : Srinakharintaravirot University.


Kongpian, N. (2538). “Nude Photography”. Matichon weekly. 15th (No. 784) 

(Tuesday, August 29), 74.




41วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 4 ฉบับที่ 1

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: 

MCU Press.


Mahamakutrajavidyalaya University. (2536). Thai Tipitaka and Commentaries, 

Set of 91 Volumes. Edition 3. Bangkok: Mahamakutrajavidyalaya 

University Press. 


Mithaisong, T. (2551). The Dimension of religions and the philosophies of 

the world. Bangkok : Odian Store.


MThai (gossibstar.mthai.com). (08 April 50, at 7:22 pm.). Well-meaning, but 

there is a problem, open the mind of models nude for charity. 

Search on October 1, 2558. From http://gossipstar.mthai.com/gossip-

content/5737.


Phra Phrahmakunabhorn (P.A. Payutto). (2558) (A). Dictionary of Buddhism 

(Word). Bangkok: Dhammathamkusolchit foundation.


Phra Phrahmakunabhorn (P.A. Payutto). (2558) (B). Dictionary of Buddhism 

(Dhamma). Bangkok: Dhammathamkusolchit foundation.


Sangsana, U. (2544). “Discourse analysis of Niwat Kongpien’s nude column in 

“Matichon” newspaper and magazine”. Master of Communication 

Arts. Major journalism Department of journalism Arts. Chulalongkorn 

University.


Wikipedia, the free encyclopedia. Niwat Kongpian. Access on October 12, 

2558 at 19:00 .. <https://th.wikipedia.org/wiki/นิวัติ_กองเพียร>.


Wongdhamma, T. (2551). The Major religions of the world. Bangkok : Odian 

Store.


Yodthong, A. (2558). “An Analytical Study of Desires as Cause of the Conflict”. 

Journal of MCU Peace Studies. 3(1) : 1-22.



