

พระมหาดวงเด่น ฐิตญาโณ, ดร. 
  Phramaha Duangden Thitayano, Ph.D.  

อาจารย์ประจำสาขาวิชาสันติศึกษา 

 บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Email: deeden108@gmail.com 

บทคัดย่อ 


ความขัดแย้งของสังคมเกิดจากการขาดประสิทธิภาพในการปกครองของผู้นำ สังคมจะ

วุ่นวาย ขัดแย้ง สงบสุข หรือเป็นระเบียบเรียบร้อยขึ้นอยู่กับวิธีการปกครองของผู้นำประเทศ 

มาเคียวเวลลีมีสมมุติฐานว่าสาเหตุของความขัดแย้งมาจากมนุษย์ชั่วร้าย เป็นคนบาปหนา โลภ

มากและเห็นแก่ตัวโดยธรรมชาติ เป็นคนอกตัญญู เปลี่ยนใจง่าย โกหกหลอกลวง แข่งขันและ

แย่งชิงกันตลอดเวลา เต็มไปด้วยตัณหา ความทะเยอทะยาน และยังเชื่อว่าเมื่อมนุษย์สนใจแต่

เรื่องผลประโยชน์ส่วนตัว จะไม่มีสิ่งใดที่สามารถสร้างความเพียงพอให้กับคนได้ เพราะความ

กระหายของมนุษย์เป็นสิ่งที่ไม่รู้จักอิ่ม อำนาจรัฐที่เข้มแข็งเท่านั้นจึงจะควบคุมความชั่วร้ายของ

มนุษย์ได้ ความมั่นคงของรัฐจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อรัฐมีอำนาจที่เด็ดขาด การใช้อำนาจบังคับ 

การใช้กลอุบาย การเข้มงวดกวดขัน เป็นสิ่งที่จำเป็นจะต้องนำมาใช้เพื่อเป็นเครื่องมือให้บรรลุ

เป้าหมายอันยิ่งใหญ่ คือความสงบสันติของบ้านเมือง มาเคียวเวลลีจึงเสนอแนวคิดการทำให้

สังคมสงบสุขว่าต้องเริ่มต้นที่ระบบปกครองบ้านเมืองที่เข้มแข็ง คือ การมุ่งไปที่การสร้างความ

มั่นคงให้กับรัฐและประชาชน ชาติก็คือรัฐ รัฐคือเป้าหมายหลัก ดังนั้นจะต้องไม่มีอำนาจใดอยู่

เหนือรัฐ รัฐมีอำนาจเหนือสิ่งทั้งปวง อำนาจและเสถียรภาพของผู้ปกครองจะต้องไม่ถูก

การแก้ปัญหาความขัดแย้งทางสังคมตาม 
แนวคิดของนิโคโล มาเคียวเวลล
ี

Resolving
Social
Conflicts
According
to


The
Concept
of
Nicolo
Machiavelli


SOM
Typewritten text
doi : 10.14456/jmcupeace.2015.8



116 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

แทรกแซง ผู้ปกครองต้องไม่ทำตัวให้เป็นที่น่ารัก ต้องทำตัวให้เป็นที่น่ากลัวน่าเกรงขามดุจราช

สีห์ และต้องรู้จักเลือกใช้ความเมตตากับความเด็ดขาดดุจสุนัขจิ้งจอกที่ฉลาดว่องไว  

คำสำคัญ: ผู้นำ อำนาจ ความเด็ดขาด 

 

Abstract
 



Social conflicts happen from the lack of the dominance of leaders. The 

society will be in trouble, conflicts, peace or tidiness depending on the 

governance of the country leaders. Machiavelli has his hypothesis that the 

sources of conflicts are from evil humans; they are always sinful, selfish by 

nature, ungrateful, simply decisive, lying and scrimmaging, passionate and 

ambitious. He believes that humans are interested in only their benefits; 

nothing can make them enough because human thirst is insatiable. Only 

categorical state power will be able to control the evil humans. State security 

can occur only under absolute power. 

The uses of power force and trickery, strictness are necessary as the 

tools to achieve tremendous goal for peace of the country. Machiavelli offers 

the concept of social peace that it must start with categorical system of 

governing the country by aiming to strengthen stability for the state and its 

people. The nation is the state. The state is the main goal; hence, the state 

has power over all things. The power and stability of leaders must not be 

interfered. Rulers or leaders must not make themselves lovable but scary as if 

they were lions, and they need to know how to choose using loving-kindness 

and Rubicon like a clever and quick fox. 

Key words: Leader, Power, Arbitrariness 

 



117วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

1. บทนำ


ธรรมชาติของมนุษย์นั้นเป็นสัตว์สังคม (Social Animals) จำเป็นต้องอยู่ร่วมกันอย่าง

หนีไม่พ้น ซึ่งต่างก็มีบทบาทหน้าที่ ทัศนคติ และความเชื่อที่แตกต่างกัน และได้ก่อรูปเป็น

สัญลักษณ์ของความแตกต่างอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ มิติของความแตกต่างจะมากหรือน้อยก็ตาม

เป็นเหตุหนึ่งที่นำไปสู่แนวคิดและความเข้าใจว่านั่นเป็นพวกเขาพวกเรา เป็นมิติความคิดจัดกลุ่ม

แบ่งประเภทแบ่งชนชั้นเผ่าพันธุ์ของสังคม ความแตกต่างจะเป็นไปเองโดยธรรมชาติหรือจงใจ

เป็นเหตุให้พัฒนาไปสู่การปกป้องผลประโยชน์ของชนชั้นสังคมของตน และพร้อมที่จะต่อต้าน

หรือกำจัดทำลายผลประโยชน์ของชนชั้นเผ่าพันธุ์สังคมอื่นๆ ระบบการเมืองการปกครองเป็นสิ่ง

จำเป็นอย่างยิ่ง ที่จะช่วยแก้ปัญหาความยุ่งยาก และช่วยจัดระบบทำสังคมให้น่าอยู่ ระบบ

การเมืองการปกครองเป็นระบบที่นำไปสู่การบริหารจัดการผู้คนในสังคมให้เป็นระเบียบ ไม่วุ่น

วายสับสน คำถามก็คือ แนวคิดหรือระบบปรัชญาการเมืองการปกครองแบบไหนอย่างไร ถึงจะ

เป็นระบบที่ดีเหมาะสมสำหรับสังคม เพื่อแก้ไขและป้องกันความวุ่นวายหรือเดือดร้อน พร้อม

ทั้งสร้างประโยชน์สุขและการยอมรับเคารพสิทธิซึ่งกันและกัน นอกจากนี้ยังมีแนวคิดที่เชื่อว่า 

รัฐ คือ ผู้ที่มีบทบาทที่สำคัญที่สุดในการแก้ไขความขัดแย้งของสังคม 


มาเคียวเวลลีจึงเสนอแนวคิดว่า สภาพสังคมที่ไม่ขัดแย้งกันย่อมได้รับอิทธิพลจากผู้นำ 

กล่าวคือ ผู้นำหรือนักปกครองที่ดีต้องมุ่งไปที่การสร้างความมั่นคงของรัฐ และรัฐจะต้องสร้าง

ความมั่นคงให้กับประชาชน เพราะฉะนั้น วิธีการดำเนินการของรัฐจึงแตกต่างจากความคิดตาม

หลักการทางศาสนา ผู้ปกครองควรมองไปที่เป้าหมายเป็นหลัก เพราะธรรมชาติมนุษย์เป็นคน

บาป ชั่วร้าย โลภมากและเห็นแก่ตัว มีทั้งเล่ห์เหลี่ยม ตัณหาและความทะเยอทะยาน พร้อมที่

จะทำร้ายทั้งมิตรและศัตรู ดังนั้น บทสรุปของผู้นำจึงต้องมีอำนาจสูงสุด ต้องยอมเสียสละเพื่อ

ส่วนรวม ถึงแม้จะขัดศีลธรรมก็ตาม ผู้นำจะต้องเป็นผู้ฉลาด มีสติปัญญาเป็นเลิศ





2. พัฒนาการความเป็นมาของแนวคิด


นิโคโล มาเคียวเวลลี (Nicolo Machiavelli) เป็นนักปราชญ์ชาวอิตาลี (ปานทิพย์ 
 

ศุภนคร, และคณะ, 2545: 251) ได้เล็งเห็นถึงการแก้ไขความขัดแย้งของสังคมต้องเริ่มต้นที่

ผู้นำการปกครองหรือรัฐ เนื่องด้วยสถานการณ์ประเทศอิตาลีขณะนั้นมีการต่อสู้แย่งชิงอำนาจ

ภายในและภัยจากนครรัฐเล็กๆ และศาสนจักร (สมบัติ จันทรวงศ์ บรรณาธิการ, 2526: 23) 

และการมีการแทรกแซงของประเทศมหาอำนาจภายนอกอย่างดุเดือด มาเคียวเวลลีจึงมีแนว



118 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

ความคิดที่จะทำให้สังคมมีความเป็นระเบียบมากกว่าที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน โดยมาเคียวเวลลีมอง

ไปถึงผู้ปกครองนครรัฐนั้นๆ ว่าควรจะต้องมีความเด็ดขาด ผู้ปกครองจะต้องไม่ใช้วิธีขมขู่ 
 

แต่ต้องกำจัดผู้เป็นพิษภัยแก่ตนอย่างเด็ดขาด (สมบัติ จันทรวงศ์ บรรณาธิการ, 2526: 23)
 

จะต้องเป็นผู้ที่สามารถตัดสินปัญหาต่างๆ ได้อย่างรวดเร็วและต้องไม่ปล่อยปัญหาหรือเหตุนั้นๆ 

ไปโดยไม่เรียบร้อย มาเคียวเวลลีได้แต่งหนังสือขึ้นชื่อว่าเจ้า (The Prince) เพื่อเป็นแนวทางใน

การบริหารจัดการหรือเพื่อสร้างความเรียบร้อยในสังคม (มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช, 

2534 : 221) โดยแนวคิดได้ตั้งอยู่บนสมมุติฐานที่ว่า “มนุษย์มีความเห็นแก่ตัวเป็นคนชั่วโดย

ปกติ” (สมบัติ จันทรวงศ์ บรรณาธิการ, 2526: 31) 


จากหนังสือและแนวคิดดังกล่าวข้างต้น ทำให้มาเคียวเวลลีได้กลายเป็นนักปรัชญา

การเมืองที่สำคัญคนหนึ่งในหน้าประวัติศาสตร์ เพราะเหตุว่าแนวคิดของเขาได้ไปส่งเสริมหรือ

สอดคล้องกับหลักการปกครองของผู้นำแบบเผด็จการหรือการปกครองแบบกษัตริย์ และยังได้

กลายมาเป็นคู่มือสำคัญของผู้นำที่จำเป็นจะต้องบริหารประเทศในสถานการณ์ที่วิกฤติ จึงจัดได้

ว่าเป็นแนวคิดที่ยังถูกนำมาใช้ได้อยู่จนถึงยุคปัจจุบัน





3. ธรรมชาติของมนุษย์: มูลเหตุของความขัดแย้ง 


ในการสร้างสังคมให้เป็นระเบียบและสงบสุขนั้น ผู้ปกครองต้องมุ่งเน้นการรักษารัฐให้มี

ความมั่นคงเป็นเอกภาพเป็นเป้าหมายหลัก ดังนั้นผู้ปกครองจึงสามารถทำได้ทุกอย่าง แม้แต่

การล่วงเกินพระเจ้า ถ้าผู้ปกครองต้องการรักษาอำนาจการปกครอง เขาจะต้องเรียนรู้ว่าการ

เป็นผู้ไร้คุณธรรมนั้นเป็นอย่างไร และต้องรู้จักไม่ใช้หรือใช้คุณธรรมตามความจำเป็นเท่านั้น 
 

โดยรวมมาเคียวเวลลีมีสมมุติฐานที่ว่า


1.	มนุษย์ชั่วร้ายโดยสันดาน คือ มนุษย์เราโดยธรรมชาติแล้วเป็นสัตว์ที่ชั่วร้าย เห็นแก่

ตัว อกตัญญู เปลี่ยนใจง่าย โกหกหลอกลวง แข่งขันและแย่งชิงกันตลอดเวลา ไม่มีทาง

เปลี่ยนแปลง เต็มไปด้วยตัณหา และความทะเยอทะยาน เหตุผลนี้เองที่ทำให้สังคมมีความขัด

แย้งวุ่นวาย 


2. มนุษย์โลภมากและเห็นแก่ตัว คือ โดยธรรมชาติมนุษย์ส่วนมากมีความเห็นแก่ตัว 

(Selfish) เสาะแสวงหาตัวเอง (Self-Seeking) เห็นแก่ประโยชน์ตน (Self-Interested) และ

รักตัวเอง (Self-Loving Creatures) (Peter A. Angeles, 1981: 71) เป็นคนบาปหนา โลภ

มากและเห็นแก่ตัว (ประยงค์ สุวรรณบุพผา, 2541: 127) อยากได้สิ่งต่างๆ เป็นของตัว 
 



119วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

เพื่อหวังผลประโยชน์ส่วนตัวเท่านั้นที่เป็นแรงจูงใจให้บุคคลกระทำการต่างๆ และเป็นเหตุให้

มนุษย์แสวงหา กล่าวคือ มนุษย์ทุกคนชอบแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว (Paul W., 1968: 97) 


ดังนั้น อำนาจรัฐที่เข้มแข็งเท่านั้นจึงจะควบคุมความชั่วร้ายของมนุษย์ได้ ความมั่นคง

ของรัฐจะเกิดขึ้นได้ก็ต่อเมื่อรัฐมีอำนาจเด็ดขาด (กวี อิศริวรรณ, 2530: 35) การใช้อำนาจ

บังคับ การใช้กลอุบาย การเข้มงวดกวดขัน และการประสานรอยร้าวแห่งกฎศีลธรรม
 

เป็นเหตุผลที่จำเป็นจะต้องนำมาใช้ เพื่อให้บรรลุเป้าหมายอันยิ่งใหญ่ คือความสงบสันติของ

บ้านเมือง (ประยงค์ สุวรรณบุพผา, 2541: 127) ไม่มีสิ่งใดที่สามารถสร้างความเพียงพอให้กับ

คนได้ เพราะความกระหายของมนุษย์เป็นสิ่งที่ไม่รู้จักอิ่ม (สุขุม นวลสกุล และคณะ, 2539: 2) 

มนุษย์เมื่อได้โอกาสมนุษย์จะใช้เล่ห์เหลี่ยมทุกวิถีทางที่จะเอาชนะให้ได้มาในสิ่งที่ตนปรารถนา 


จากสมมุติฐานความเชื่อดังกล่าว มาเคียวเวลลีจึงเห็นว่าอำนาจของรัฐเท่านั้นที่จะหยุด

ยั้งและกำจัดหรือควบคุมขอบเขตความชั่วร้ายของมนุษย์ได้ การแสวงหาอำนาจ การใช้อำนาจ 

และการรักษาอำนาจจึงเป็นสิ่งที่ผู้นำจะต้องรู้และศึกษาเป็นอย่างดี มิเช่นนั้นอำนาจรัฐก็จะไม่

ยั่งยืนหรือถูกแย่งชิงไป เมื่ออำนาจรัฐไม่มีหรือไม่มั่นคง สุดท้ายรัฐนั่นแหละจะถูกกำจัดหรือถูก

ครอบงำเสียเอง





4. แนวทางการแก้ปัญหาความขัดแย้งด้วยระบบที่เข้มแข็งเด็ดขาด


ในผลงานที่สำคัญของมาเคียวเวลลี มีผลงานที่สำคัญและโดดเด่นคืองานเขียน The 

Prince “เจ้า” (ทินพันธ์ นาคะตะ, 2541 : 37) ซึ่งมีเนื้อหาเกี่ยวกับการบริหารจัดการกับระบบ

การเมืองหรือวางระบบสังคมในรูปแบบต่างๆ โดยเน้นการปกครองบ้านเมืองแบบผู้นำเผด็จการ 

เพื่อต้องการที่จะทำให้สังคมที่วุ่นวายมีความสงบเป็นระเบียบเรียบร้อย มาเคียวเวลลีพูดถึง

ประสบการณ์แห่งอำนาจแบบตรงในส่วนที่เกี่ยวกับกำลังอำนาจของชาติ มีความห่วงใยกับชาติ

ที่พึ่งพิงอยู่กับอำนาจภายนอกที่ตนควบคุมไม่ได้ ดังนั้น จึงแนะนำเจ้าปกครองที่ชาญฉลาดควร

ปฏิเสธความช่วยเหลือ เขาแนะนำให้ผู้นำพยายามใช้กำลังความสามารถของตนเอง เขายังได้

เทียบเคียงว่า “เสื้อเกราะที่เป็นของผู้อื่นนั้น หากไม่หลวมหลุดไป ก็หนักเกินไปหรือคับเกินไป

สำหรับตัวท่าน” (Machiavelli, 1979: 85) เขามองเห็นว่าสังคมนั้น ถ้าปกครองแบบถ้อยที

ถ้อยอาศัยหรือแบบพ่อปกครองลูกจะทำให้สังคมขัดแย้งและวุ่นวาย ถ้าผู้ปกครองต้องการให้

สังคมมีความสงบสุขให้บ้านเมืองมีขื่อมีแปรหรือมีความปลอดภัย จึงจำเป็นอยู่เองที่จะต้อง

ฆ่า...ไม่มีวิธีอื่นใดยิ่งไปกว่านี้ (สุลักษณ์ ศิวรักษ์, 2520:61) 




120 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

มาเคียวเวลลีจึงเสนอให้ผู้ปกครองเป็นรูปแบบรัฐที่เชื่อฟังผู้นำแต่เพียงผู้เดียว เพราะ

มนุษย์มีความปรารถนาไม่มีที่สิ้นสุดเป็นเหตุให้สังคมวุ่นวาย ผู้นำต้องเด็ดขาดและยอมเสียสละ

ทำทุกอย่างเพื่อให้สังคมส่วนใหญ่เป็นสุขและได้ประโยชน์ แม้จะถูกประณามว่าเป็นคนโหด

เหี้ยมไร้ศาสนาก็ตามในมุมมองของมาเคียวเวลลี มองว่า ผู้ปกครองต้องสร้างความมั่นคงให้กับ

รัฐและประชาชน เพราะฉะนั้น วิธีการดำเนินการของรัฐจึงแตกต่างจากความคิดตามหลักการ

ทางศาสนา ผู้ปกครองต้องมองไปที่เป้าหมายเป็นหลัก เพราะธรรมชาติของมนุษย์นั้นเป็นคนชั่ว

ร้ายอยู่แล้ว นักปกครองจะต้องมีความเฉลียวฉลาด ไหวพริบปัญญาให้เหนือกว่าคนเหล่านั้น 

ต้องใช้อำนาจที่เด็ดขาดเป็นเผด็จการเหมือนสิงโต และใช้ไหวพริบปัญญาให้รู้เท่าทันกับสภาพ

ตามความเป็นจริงเหมือนสุนัขจิ้งจอก ส่วนคุณธรรมนั้นถ้าไม่จำเป็นก็อย่าพยายามนำมาใช้ใน

ระบอบการปกครอง มาเคียวเวลลีนั้นไม่ค่อยยอมรับการมีคุณธรรมของนักปกครอง เพราะทำ
 

ให้การปกครองนั้นลำบาก เพราะมนุษย์มีความเห็นแก่ตัว หลักคุณธรรมของผู้ปกครองนั้น 
 

ผู้ปกครองต้องแยกไว้ส่วนหนึ่ง ถ้าไม่จำเป็นก็อย่านำมาใช้ในระบบของการปกครอง เพราะว่า

คณุธรรมของนกัปกครองนัน้ เปน็เรือ่งทีล่ะเอยีดออ่น และยากตอ่การควบคมุบคุคลภายในรฐัได ้





5. อำนาจ : เครื่องมือแก้ไขความขัดแย้งในสังคม 


มาเคียวเวลลีปฏิเสธไม่ยอมรับหลักนิยมของศาสนาที่ว่า “อำนาจทำให้คุณธรรมความดี

เสื่อมเสีย” หรือ “อำนาจเป็นสิ่งที่ขัดต่อคุณธรรมความดี” (ประยงค์ สุวรรณบุพผา, 2541 : 

127) มาเคียวเวลลีกลับมองต่าง กล่าวคือ เขาให้ความสนใจที่เป้าหมายเป็นหลัก ซึ่งจำเป็นต้อง

ใช้อำนาจและต้องใช้อำนาจอย่างมีศิลปะ คือ รู้ว่าใช้อย่างไรจึงจะเป็นผลดีแก่ตัวเองและสังคม

ส่วนรวม วิธีใช้ที่ถูกหลักคือ ใช้อย่างรุนแรงอย่างไร้ความปราณีใดๆ แต่ต้องน้อยครั้งที่สุด 

ประเด็นการปกครองที่ต้องใช้อำนาจ มาเคียวเวลลีมองว่าอำนาจและเสถียรภาพของผู้ปกครอง

จะต้องไม่ถูกแทรกแซงจากอำนาจใดๆ ในแผ่นดิน (Sun Tzu, No year: 83) แนวคิดนี้

หมายความว่า รัฐจะต้องมีระบบกองทัพประชาชน ( Citizen Army ) ที่เข้มแข็งขึ้นภายในรัฐ

ของตน กองทัพประชาชนนั้นก็เป็นการสะท้อนให้เห็นถึงรากฐานของประชาสังคม รวมทั้งเป็น

เครื่องทดสอบความเข้มแข็งของสถาบันทางการเมืองภายในรัฐนั้นอีกด้วย (Nicolo 

Machiavelli, 1979:32) 


มาเคียวเวลลีเสนอว่า การที่บุคคลจะได้อะไรมาแต่ละอย่างจะต้องแสดงพลังความเห็น

แก่ตัวของตนออกมาด้วยการใช้ทั้งพลังและอำนาจ บางครั้งก็ได้มาด้วยความสุจริตหรือทุจริต 



121วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

อำนาจจึงเป็นความสามารถของบุคคล ในการสร้างผลกระทบอย่างหนึ่งอย่างใดให้เกิดขึ้นใน

โลกหรือกับสิ่งอื่นๆ ที่อยู่ล้อมรอบตัวเรา(ประมวล รุจนเสรี, 2547 : 16) โดยธรรมชาติผู้ที่

ปรารถนาจะครอบครองอำนาจจะพยายามทุกวิถีทางเพื่อจะให้ได้มาซึ่งสิ่งนั้นและความ

พยายามนั้นจะต้องมีเพิ่มมากขึ้น และเป็นทวีคูณ มาเคียวเวลลีเชื่อว่าการเมืองไม่ใช่เรื่องอื่นใด

แต่เป็นเรื่องของอำนาจเท่านั้น เบื้องหลังของสถาบันต่างๆ ในสังคม ล้วนแต่มีอำนาจเป็นฐาน

ทั้งสิ้น ดังนั้น หัวใจของการเมือง ก็คือ อำนาจนั่นเอง อำนาจ คือ ความเคารพนับถือ 
 

ความนิยมชมชอบ ความยุติธรรม ความอยู่ดีกินดี ความมั่งคั่ง ความชำนาญ และความรอบรู้ได้

มากที่สุด (จุมพล หนิมพานิช, 2536: 11-13) ผู้ปกครองจะต้องมีอำนาจที่เหนือกว่าบุคคลอื่น 

จะต้องรักษาอำนาจเด็ดขาดไว้ให้ได้ (กวี อิศริวรรณ, 2530: 35) จึงทำให้คนอื่นเคารพนับถือ

นิยมชมชอบ ธรรมชาติมนุษย์แสวงหาอำนาจอยู่ตลอดเวลา เพราะอำนาจคือสิ่งที่จะทำให้

มนุษย์ได้มาในสิ่งที่ตัวเองชอบ อำนาจเป็นเครื่องมือที่จะทำให้มนุษย์บรรลุถึงสิ่งที่เขาปรารถนา 

และคุ้มกันสิ่งที่เขามีอยู่ไม่ให้คนอื่นแย่งไป(ถาวร สุขากันยา, 2532: 262) 


ผู้วิจัยเห็นว่าอำนาจมีทั้งคุณและโทษ อำนาจถ้าอยู่ในมือของผู้นำที่ดีย่อมก่อให้เกิด

ประโยชน์สุขต่อสังคมส่วนรวม ในขณะเดียวกันถ้าผู้นำที่ไม่ดีแล้วมีอำนาจอยู่ในมือย่อมอาจนำ

ความเดือดร้อนมาสู่ประชาชนได้ ดังนั้น คงไม่มีใครปฏิเสธคุณค่าหรือความสำคัญของอำนาจว่า

มีประโยชน์หรือไม่ แต่มันสำคัญอยู่ที่ว่าอำนาจนั้นรับใช้ใคร หรือใครเป็นผู้ใช้อำนาจ หรือกล่าว

อีกนัยยะหนึ่ง อำนาจนั้นเป็นไปเพื่อสร้างประโยชน์แก่คนส่วนใหญ่หรือไม่





6. ปัญหาและอุปสรรคของศีลธรรม 


ความคิดของมาเคียวเวลลี มองว่า“ศีลธรรมไม่มีความหมายในตัวของมันเอง มนุษย์เรา

กระทำสิ่งที่ดีและเลวโดยแรงผลักดันของความจำเป็นเหมือนๆ กันทั้งสิ้น (Nicolo 

Machiavelli, 1979:11) โลกของความเป็นจริงเขาเชื่อว่าก่อนที่เราจะบอกว่า “การเมืองที่ควร

จะเป็น” ต้องรู้เสียก่อนว่า “สภาพการเมืองที่เป็นจริง” นั้นเป็นอย่างไร ดังนั้น อำนาจ

ศาสนจักรจะต้องเป็นรองอำนาจอาณาจักร ศาสนาเป็นเรื่องของศรัทธาส่วนบุคคล ไม่เกี่ยวกับ

กฎเกณฑ์สำคัญแห่งนโยบายของรัฐ ศีลธรรมของบุคคลแตกต่างจากศีลธรรมของรัฐหรือนัก

ปกครอง โดยเขาเชื่อว่าศีลธรรมของปัจเจกบุคคลมีความสำคัญน้อย เพราะผลประโยชน์ของรัฐ

ย่อมสำคัญกว่าผลประโยชน์ของส่วนบุคคล บุคคลต้องยอมเสียสละบางส่วนเพื่อรักษาผล

ประโยชน์ของส่วนรวมเอาไว้ นั่นแหละคือความดี




122 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

ดังนั้น มาเคียวเวลลีจึงมีความเห็นว่า เพื่อที่จะได้รับความยินยอมจากคนส่วนใหญ่ 

และเพื่อความสำเร็จของผู้ปกครองที่ต้องการอำนาจ ผู้นำรัฐหรือผู้ปกครองจะต้องทำให้พวก

สาธารณชนบรรลุความต้องการในขั้นพื้นฐานในเรื่องปากท้องหรือการอยู่ดีกินดี และมีความ

มั่นคงปลอดภัย และนี้เองคือ การแสดงตนเองให้เห็นว่าผู้นำเป็นคนมีศีลธรรม มีศาสนา มีความ

สงสาร มีความเมตตากรุณา และยุติธรรม ฯลฯ 


มาเคียวเวลลี ให้ทัศนะว่า ศีลธรรมบางอย่างสอนให้คนอ่อนแอ ความเชื่อในศาสนาถ้า

เป็นความเชื่อที่ยังไม่ได้พิสูจน์ ทำให้คนเชื่อนั้นกลายเป็นคนโง่ ถ้านับถือศาสนาอย่างไม่ได้อาศัย

เหตุผลและข้อเท็จจริงตามคำสอนแล้ว ผู้ที่เชื่อและศรัทธาจะกลายเป็นคนโง่ บางครั้งศาสนา

ต้องการให้คนเชื่อโดยพิสูจน์ไม่ได้ (กวี อิศริวรรณ, 2530: 36) ฉะนั้น มาเคียวเวลลีจึงได้สร้าง

ศีลธรรมแบบใหม่ขึ้นมา โดยอาศัยหลักความจริงที่พิสูจน์ได้ ถ้าพิสูจน์ไม่ได้มาเคียวเวลลีจะ

ปฏิเสธและไม่ยอมเชื่อในสิ่งนั้น เขาเชื่อว่าทุกคนในโลกนี้โดยปกติแล้ว เป็นคนชั่วมากกว่าคนดี 

มนุษย์เป็นคนเห็นแก่ตัวโดยธรรมชาติ ศีลธรรมได้ถูกสร้างขึ้นมาเพื่อรับใช้สังคม ความดีหรือ
 

ศีลธรรมจึงไม่มีความหมาย การกระทำของมนุษย์จึงถูกกำหนดโดยผู้ปกครอง ได้แก่ รัฐบาล

หรือผู้นำด้านการปกครอง (กวี อิศริวรรณ, 2530 : 37) ผู้ปกครองนั้นถ้าไม่จำเป็น ก็อย่านำ
 

ศีลธรรมมาเป็นส่วนช่วยในการปกครอง เนื่องจากจะทำให้ล้าหลังต่อการปกครองแล้วยังให้เสีย

รูปแบบวิธีการปกครองอีกด้วย ความดีความชั่วเป็นเรื่องที่ไม่ตายตัว หากขึ้นอยู่กับตัวบุคคล

และสภาพสังคม กล่าวคือ


1. ผูป้กครองมคีวามโอบออ้มอารกีบัคนบางคน หากมมีากเกนิไป กอ็าจนำความเสยีหาย

มาสู่ตัวเราได้ ทำให้มีการใช้ทรัพยากรไปอย่างฟุ่มเฟือย ก็จำเป็นต้องขูดรีดจากประชาชน


2. ความเมตตาปราณีที่เกินขอบเขต เกิดการไร้ระเบียบ ทำให้บ้านเมืองถูกทำลายไป 

หากจำเป็นอาจต้องใช้ความโหดร้ายทารุณกันบ้าง ทั้งนี้ก็เพื่อก่อให้เกิดความมีเอกภาพ และ

ความสงบเรียบร้อย (Max Lerner, 1950: 56-57, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541: 44) 


3. ความซื่อสัตย์และการรักษาข้อตกลง ผู้ปกครองย่อมให้ความสนใจต่อข้อตกลงของ

ตนเองน้อย และควรรู้วิธีที่จะจัดการกับผู้คนอย่างฉลาดแกมโกงได้ด้วย (Max Lerner, 1950: 

63-66, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541: 44-50) 


4. หลีกเลี่ยงการดูถูกเหยียดหยามและความเกลียดชัง แสดงให้เห็นความยิ่งใหญ่ 

ความกล้าหาญ และความจริงจังของตน คนเราจะมีชีวิตอยู่อย่างพอใจ ตราบเท่าที่ทรัพย์สิน

และเกียรติยศของเขาจะไม่ถูกช่วงชิงไป (Max Lerner, 1950: 66-73, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 

2541: 44-50) 




123วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

5. การมั่นคงของรัฐขึ้นอยู่กับติดอาวุธ ควรให้มีการแบ่งแยกแล้วปกครอง ส่วนบรรดา

ผู้ที่เป็นศัตรูควรนำเอาเขามาเป็นพวก โดยให้ความช่วยเหลือบางอย่างแก่เขา 


6. ทำในสิ่งที่ได้รับชื่อเสียงและความรุ่งโรจน์ เช่น ทำตนเป็นตัวอย่างในด้านต่างๆ เป็น

ผู้มีคุณธรรม ยกย่องงานศิลปะ รวมทั้งส่งเสริมให้ประชาชนมีการประกอบอาชีพ มีความ

ปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน มีการรื่นเริงตามเทศกาลที่เหมาะสม และออกพบปะกลุ่มชน

ต่างๆ เป็นครั้งคราว แต่ก็ต้องรักษาศักดิ์ศรีของตนไว้ให้มั่นคงด้วย (Max Lerner, 1950: 81-

85, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541: 44-50) 


7. รู้จักปรับตัวและปรับปรุงวิธีการของตนอยู่ตลอดเวลา โดยไม่ยึดติดอยู่กับวิธีที่ตนใช้

อยู่เดิมและโชคชะตา (Max Lerner, 1950: 91-94, ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541: 44-50) 


8. การยึดถือหลักการและวิธีการโดยคุณธรรม คือ การที่ยึดมั่นในผลประโยชน์ส่วน

รวมเป็นที่ตั้ง ย่อมทำให้ผู้มีอำนาจเป็นผู้มีความมั่นคงและเข้มแข็ง โดยเฉพาะอย่างยิ่งการทำตน

เป็นตัวอย่างที่ดี รวมทั้ง มีกฎหมาย กองทัพ และมิตรที่ดีด้วย การใช้ความสามารถของตัวเอง

เท่านั้นที่ถือได้ว่าเป็นการป้องกันตนเองที่ดี แน่นอน และยั่งยืน (Max Lerner, 1950: 89-90, 

ทินพันธุ์ นาคะตะ, 2541: 44-50) บางครั้งถึงคราวใช้ความโหดเหี้ยม ก็ต้องยอมลงมือกระทำ 

เพื่อความสงบสุข 


ด้วยเหตุผลหรือความเชื่อดังกล่าว มาเคียวเวลลีจึงมีความคิดที่จะใช้ความรุนแรงเข้าแก้

ปัญหาความขัดแย้งหรือวุ่นวายทางสังคมหรือการเมือง ความเข้มงวดกวดขันของกฎหมายต่าง

หากที่จะทำให้มนุษย์มีศีลธรรม ผู้นำจำเป็นต้องใช้ลัทธิเด็ดขาดทางการเมือง ก็เพราะเขาเห็นว่า

ไม่มีทางอื่นใดที่จะรักษารัฐไว้ให้ปลอดภัยจากความพินาศล่มจมได้นอกจากความเด็ดขาด 

กฎหมายต้องเป็นกฎหมาย กฎหมายคืออำนาจอธิปไตยของรัฐ หากผู้บัญญัติกฎหมายเป็นคน

ฉลาด มีศีลธรรมจรรยาและชีวิตทางสังคมที่ดี รัฐก็จะพัฒนาไปในทางที่ถูกต้องชอบธรรมได้ 
 

ศีลธรรมจรรยา ศาสนา เศรษฐกิจ และสถาบันอื่นๆ จะพัฒนาไปได้ด้วยดี





7. วิธีป้องกันและการจัดการความขัดแย้งในสังคม


มาเคียวเวลลี เชื่อว่า ความสงบสุขและความวุ่นวายในสังคมเป็นผลที่ เกิดจาก

ประสิทธิภาพการปกครองของผู้นำ กล่าวคือ สภาพของสังคมจะสงบหรือวุ่นวายขึ้นอยู่กับผู้นำ

ที่ปกครองประเทศ โดยพื้นฐานผู้นำที่จะขึ้นมาเป็นผู้ปกครองนั้นจะต้องประกอบไปเมตตา และ

ความโหดร้ายด้วย เมื่อถึงคราวที่จะใช้ความโหดร้าย ถ้าใช้ไปแล้วเกิดประโยชน์แก่สังคมก็ต้อง



124 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

ใช้ โดยรวมแนวคิดของมาเคียวเวลลีในการบริหารจัดการความขัดแย้งของสังคมภายใต้การ

ปกครองของผู้นำ สามารถนำเสนอให้เห็นภาพได้ ดังนี้ 





ตารางที่ 1 แนวคิดการบริหารจัดการสังคมให้สงบสุขภายใต้การปกครองของผู้นำ


ประเด็นแนวคิด
 มาเคียวเวลลี


รัฐในอุดมคติ
 รัฐที่เชื่อฟังผู้นำแต่เพียงผู้เดียว, ระบบการเมืองที่คนส่วนน้อย

จะเป็นฝ่ายปกครอง, เป็นระบบรัฐเผด็จการ


คุณสมบัติของผู้ปกครอง
 ความตระหนี่ ความเมตตา ความโหดร้าย รกัษาคำพดูความ

ซือ่สตัย ์ระวงัตวัไมใ่หถ้กูคนดหูมิน่และเกลยีดชงั สรา้งเกยีรตยิศ
 

และชื่อเสียง มีความโหดร้าย สร้างความน่ากลัวดีกว่าควน่า

รัก เป็นคนรอบคอบ ดุจคุณสมบัติของสิงโตและสุนัขจิ้งจอก


ลักษณะการปกครอง
 แบ่งแยกแล้วปกครอง ลูกน้องสามัคคีเจ้านายต้องระวัง ต้อง

คอยตรวจสอบความเป็นมิตร บางช่วงต้องเมตตา บางช่วง

เด็ดขาด อย่าไว้วางใจผู้ใต้บังคับบัญชา การใช้ความโหดร้าย

ทารุณต้องเป็นเรื่องจำเป็น ผู้ปกครองต้องไม่ทำตัวให้เป็นที่น่า

รัก ต้องทำตัวให้เป็นที่น่ากลัวน่าเกรงขาม คำสรรเสริญ

เยินยอเป็นอันตราย รักษาคำพูด ไม่ฟุ่มเฟือย ควรมีภาพ

ลักษณ์ของผู้มีคุณธรรม ควรเลือกคนรอบข้างที่จงรักภักดี มี

ความเด็ดขาดในการปกครอง และมีไหวพริบปัญญาที่เฉียบ

แหลมให้เหมือนสุนัขจิ้งจอก เน้นรูปแบบการปกครองไปที่ตัว

ของผู้ปกครองเป็นหลักสำคัญ ต้องมีความเก่ง ฉลาด ไหว

พริบปัญญาเฉียบแหลม


ธรรมชาติมนุษย์
 เป็นคนบาป ชั่วร้าย โลภมากและเห็นแก่ตัว มีทั้งเล่ห์เหลี่ยม 

ตัณหาและความทะเยอทะยาน พร้อมที่จะทำร้ายทั้งมิตรและ

ศัตรู




125วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

ประเด็นแนวคิด
 มาเคียวเวลลี


จริยธรรม
 ศาสนจักรจะต้องเป็นรองอาณาจักร ศาสนาเป็นเรื่องของ

ศรัทธาส่วนบุคคล นักปกครองก็จะต้องแสดงภาพตนว่าเป็นผู้

ที่นับถือศาสนา ประโยชน์ของรัฐย่อมสำคัญกว่าผลประโยชน์

ส่วนบุคคล อย่านำศีลธรรมมาเป็นส่วนช่วยในการปกครอง 

ความดีความชั่วเป็นเรื่องที่ไม่ตายตัว หากขึ้นอยู่กับตัวบุคคล

และสภาพสังคม กฎหมายคือศีลธรรม เมตตาปราณี ทำให้

หย่อนยานอ่อนแอ ศาสนามีจุดหมายคือวิญญาณ เป้าหมาย

ของรัฐมุ่งไปที่การสร้างความมั่นคงให้กับรัฐและประชาชน 


อำนาจ
 อำนาจทำให้คุณธรรมความดีเสื่อมเสีย สนใจเป้าหมายเป็น

หลัก การใช้อำนาจอย่างรุนแรงประชาชนมีแต่จะกลัวไม่ใช่

เกลียดชัง เพื่อให้รัฐมั่นคงปลอดภัยและประชาชนได้

ประโยชน์ประชาชนจะไม่ว่าอะไร อำนาจได้มาด้วยความ

สุจริตหรือทุจริตก็ได้ การเมืองเป็นเรื่องของอำนาจ หัวใจของ

การเมือง ก็คือ อำนาจ ผู้ปกครองจะต้องมีอำนาจที่เหนือกว่า

บุคคลอื่น จะต้องรักษาอำนาจเด็ดขาดไว้ให้ได้จึงทำให้คนอื่น

เคารพนับถือ 


การแสวงหาและใช้อำนาจ
 อำนาจถ้าไม่เกิดจากความสามารถก็เกิดจากการใช้กำลัง วิธี

ใช้ที่ถูกหลักคือใช้อย่างรุนแรงอย่างไร้ความปราณีใดๆ แต่ต้อง

น้อยครั้งที่สุด อำนาจและเสถียรภาพของผู้ปกครอง จะต้อง

ไม่ถูกแทรกแซงผู้ที่มีอำนาจสูงสุดในแผ่นดิน 





จากตารางดังกล่าว มาเคียวเวลลีเชื่อมั่นและฝากความหวังการแก้ไขความขัดแย้งของ

สังคมไว้ที่ผู้ปกครองที่มีความรู้ ความสามารถ โดยผู้ปกครองจะต้องรู้จักสร้างภาพลักษณ์ของ
 

ผู้มีคุณธรรม และเลือกปฏิบัติอย่างชาญฉลาด แต่ทั้งหมดถ้าเกิดเหตุการณ์ฉุกเฉินหรือยุคสมัย
 

ที่บ้านเมืองระส่ำระสาย ลักษณะการจัดการจะต้องปกครองแบบเด็ดขาด (Absolute 

ตารางที่ 1 (ต่อ)




126 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

Despotism) เพียงอย่างเดียวเท่านั้นจะเป็นระบบที่ดีที่สุดในสถานการณ์เช่นนี้ อีกอย่างหนึ่ง

การรักษาอำนาจรัฐหรือผู้ปกครองให้มั่นคงเป็นสิ่งที่ผู้ปกครองจะต้องเรียนรู้ ดังนั้นการปกครอง

จึงต้องใช้หลายแนวทาง คือ เมื่อถึงคราวลงโทษก็ต้องลงโทษ เมื่อถึงคราวยกย่องให้บำเหน็จ

รางวัลก็พึงกระทำ การใช้อำนาจบังคับ การใช้กลอุบาย การเข้มงวดกวดขัน และการประยุกต์

ใช้หรือยกเว้นกฎศีลธรรมบางกรณีก็เป็นสิ่งที่ต้องทำถ้าการกระทำนั้นจะเป็นช่องทางให้บรรลุ

เป้าหมาย





8. ประโยชน์และคุณค่าของแนวคิดเพื่อแก้ไขความขัดแย้ง 


ผู้วิจัยได้ศึกษาแนวคิดของมาเคียวเวลลี พบว่า เขาได้ใช้ชุดแนวคิดการจัดการความขัด

แย้งของสังคมด้วยวิธีการที่เด็ดขาดหรือเข้มงวดโดยรัฐหรือผู้นำประเทศ ซึ่งก็ต้องยอมรับว่าเป็น

ชุดแนวคิดทางเลือกหรือเป็นช่องทางหนึ่งช่วยกำจัดปัญหาความขัดแย้งในสังคมได้รวดเร็วขึ้น 

เพราะถ้าปล่อยให้ผู้คนอิสระตามใจปรารถนาก็จะมีแต่ความวุ่นวาย เพราะทุกคนจะไม่ยอมฟัง

ซึ่งกันและกัน อีกทั้งความต้องการของมนุษย์นั้นไม่มีที่สิ้นสุดและไม่มีเหตุผล จะเบียดเบียนเอา

เปรียบกัน และที่สำคัญคนที่มีกำลังมากกว่าก็จะได้เปรียบในฐานะที่ส่งเสียงดังมากกว่า ทำให้

คนด้อยโอกาสเสียเปรียบและไม่ได้รับการเหลียวแล ในสังคมที่เป็นประชาธิปไตยหรือมีระบบ

กฎหมายที่สมบูรณ์แล้วอาจไม่จำเป็นที่จะใช้แนวคิดที่เด็ดขาด ชุดแนวคิดของมาเคียวเวลลีอาจ

เหมาะสมที่จะนำไปใช้ ในประเทศที่กำลังปรับปรุงหรือพัฒนา ดังจะเห็นได้จากรูปแบบการ

แก้ไขความขัดแย้งในประเทศไทยในปัจจุบันนี้ แต่แน่นอนว่า ในระยะยาวการใช้อำนาจเด็ดขาด

รุนแรงไม่สามารถนำไปใช้ได้ตลอดไป ก็ต้องปรับใช้ให้สอดคล้องผสมผสานกับแนวคิดหรือวิธี

การอื่นๆ เช่น การผ่อนปรนเข้าหากันหรือการผสมผสานประนีประนอมค่อยเป็นค่อยไป การขอ

ความร่วมมือ (co-operation) แม้กระทั้งการลดความไม่เสมอภาคอาจใช้วิธีหลีกเลี่ยงการ
 

แข่งขัน หรือการจัดสรรผลประโยชน์หรือการกระจายรายได้ให้ทั่วถึง เป็นต้น


ในความเป็นจริงของสังคมโลก ผู้วิจัยเห็นว่า ยังมีความต้องการหรือความโลภของ

มนุษย์ การเอารัดเอาเปรียบ หรือการฉกฉวยผลประโยชน์ของมนุษย์ปรากฏให้เห็นในทุกๆ 

ระบบการปกครอง และมีมาทุกยุคทุกสมัย ธรรมชาติของมนุษย์ตามที่มาเคียวเวลลีมีสมมุติฐาน

นั้นไม่อาจหายไปไหนไม่ว่าจะใช้ระบบรูปแบบการปกครองใดๆ ก็ตาม ดังนั้น การกล่าวอ้างมูล

เหตุของความขัดแย้งอาจเป็นข้ออ้างเพื่อการก้าวขึ้นสู่อำนาจของกลุ่มคนบางกลุ่มเพื่อการ

แสวงหาผลประโยชน์ ด้วยเหตุนี้ปัญหาความขัดแย้งของสังคมหรือบ้านเมืองไม่อาจมอบให้
 

ผู้หนึ่งผู้ใดเพียงคนเดียวรับผิดชอบได้ ต้องช่วยกันทุกฝ่าย ไม่ประเมินสติปัญญาของคนอื่นว่า






127วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

ต่ำต้อยไร้ความหมาย ต้องรับผิดชอบร่วมกันเพื่อการแก้ไขความขัดแย้งของสังคม กล่าวคือ 

จำเป็นจะต้องอาศัยวิธีการหรือแนวทางที่หลากหลายมาเป็นเครื่องมือผสมผสาน จึงจะทำให้

ปัญหาหรือความขัดแย้งวุ่นวายเอารัดเอาเปรียบในสังคมนั้นสูญสลายไปได้หรือปรากฏน้อยที่สุด 


แต่ถึงอย่างไรก็ต้องยอมรับว่า แนวคิดการจัดการความขัดแย้งทางสังคมของมาเคียว-

เวลลีก็ใช่ว่าจะไร้ประโยชน์เสียทีเดียว เพราะในบางสถานการณ์ก็ยังจำเป็นที่จะต้องใช้แนวคิด

ดังกล่าวมาใช้ โดยรวมแล้วผู้วิจัยเห็นว่า ชุดแนวคิดการจัดการความขัดแย้งของมาเคียวเวลลี

เป็นแนวคิดที่สนับสนุนชนชั้นปกครองให้มีอำนาจเด็ดขาด ดังสรุปใจความหลักได้ดังนี้


1.	ผลประโยชน์ของชาติสำคัญกว่าผลประโยชน์ของปัจเจกชน


2.	ชาติคือรัฐ รัฐคือผู้นำ การเชื่อฟังผู้นำคือความสงบสุข


3.	ผู้นำอยู่เหนืออำนาจทั้งปวง เกณฑ์ความถูกต้องดีงานขึ้นอยู่กับผู้นำ 


4.	ศาสนาคือเครื่องมือของรัฐ


5.	 เพื่อส่วนรวม ผู้นำต้องเสียสละ ฉลาดและมีกุศโลบาย 


6.	ผู้นำหรือรัฐต้องใช้อำนาจอย่างเด็ดขาด เข้มงวดในกฎระเบียบต่อประชาชน


7.	ประชาชนจะลืมความชั่วของผู้นำ เมื่อเขาได้ประโยชน์


8.	ผู้นำจะต้องเป็นผู้ฉลาด มีสติปัญญาเป็นเลิศและมีเล่ห์เหลี่ยม 


9.	สิทธิและเสรีภาพที่เกินขอบเขตเป็นสาเหตุของความขัดแย้ง


จากแนวคิดโดยย่อ ผู้วิจัยได้มองเห็นภาพว่าแนวคิดดังกล่าวเป็นเครื่องมือเพื่อลดความ

ขัดแย้งภายใต้การปกครองของผู้นำ กล่าวคือ เป็นภาวะของสังคมที่สงบที่ซ่อนความหวาดกลัว

และรอคอยโอกาสในการตอบโต้รัฐ หรือมองในอีกด้านหนึ่ง แนวคิดของมาเคียวเวลลีเป็น

แนวคิดเพื่อการกำจัดคนที่เห็นต่างไปจากรัฐหรือมาต่อต้านอำนาจรัฐนั่นเอง แต่อย่างไรก็ตาม 

ข้อดีของการจัดการความขัดแย้งทางสังคมตามแนวคิดทางการเมืองของมาเคียวเวลลี ก็คือ 

ผู้นำตัดสินใจในการแก้ไขปัญหาได้รวงเร็ว เพราะผู้นำมีอำนาจสูงสุดเด็ดขาดโดยไม่มีอำนาจใดๆ 

มาเบียดบังข่มทับหรือทำให้ผู้นำหวาดหวั่น 


การพิสูจน์แนวคิดนี้ว่าจะสามารถนำไปใช้ได้จริงหรือไม่ ผู้วิจัยขอชี้ให้เห็นว่า รัฐบาล

ของไทยในยุคปัจจุบันนี้กำลังนำแนวคิดของมาเคียวเวลลีมาปฏิบัติใช้ ซึ่งบางคนก็ก่นด่ารัฐบาล

ว่าแก้ปัญหาความขัดแย้งทางสังคมแบบไร้ทิศทางบ้าง ไร้ทฤษฎีบ้าง หรือไร้วุฒิภาวะบ้าง แต่ถ้า

มองให้ละเอียดแล้วจะเห็นว่ารัฐบาลเกิดขึ้นบนภารกิจเพื่อป้องกันและแก้ไขความขัดแย้งทาง

สังคม ซึ่งประเทศชาติกำลังอยู่ในภาวะวิกฤติ คือ ภาวะที่อาจจะเกิดสงครามกลางเมืองระหว่าง

สีของประชาชน การใช้แนวคิดที่รัฐมีอำนาจเด็ดขาด รัฐคือผู้ชี้นำสังคมทั้งปวง ไม่ว่าจะเป็น



128 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

กฎหมาย ความเชื่อแม้กระทั้งความถูกต้องดีงาม ดังนั้น ถ้าเราเอาทฤษฎีของมาเคียวเวลลีมา

วางแผ่แล้ว และทำการเปรียบเทียบกับแนวปฏิบัติของรัฐบาลไทยปัจจุบัน เราจะเห็นว่ารัฐบาล

ไม่ได้บริหารประเทศแบบไร้ทฤษฎี ตรงกันข้ามรัฐบาลได้ประยุกต์ใช้ทฤษฎีของมาเคียวเวลลีเพื่อ

เป็นทิศทาง และเป้าหมายในการดำเนินกิจกรรมและนโยบาย ดังนั้น เราจึงไม่ควรดูแคลน

แนวคิดทฤษฎีของมาเคียวเวลลีว่าไม่สามารถนำมาปฏิบัติได้ อย่างน้อยรัฐบาลไทยก็ได้พิสูจน์ให้

เห็นว่า แนวคิดการแก้ไขความขัดแย้งของสังคมในบางสถานการณ์นั้นจำเป็นต้องใช้อำนาจที่

เด็ดขาดและรุนแรง มิเช่นนั้นความเป็นชาติอาจล่มสลายกลายเป็นสงครามกลางเมืองที่ยากต่อ

การแก้ไข แต่ก็ต้องยืนยันอีกครั้งหนึ่งว่า ผู้วิจัยยอมรับความจริงอยู่อย่างหนึ่งว่า แนวคิดของมา

เคียวเวลลีดังกล่าวไม่สามารถนำไปปฏิบัติได้ในระยะยาว กล่าวคือ เป็นชุดแนวคิดที่ควรนำไปใช้

ในสถานการณ์ที่วิกฤติและจำเป็นในระยะสั้นเท่านั้น เพราะถ้ารัฐนำแนวคิดไปใช้ในระยะยาวก็

ย่อมเกิดการขัดแย้งในมิติใหม่ คือ การต่อต้านรัฐจากประชาชนส่วนใหญ่อย่างหลีกหนีไม่พ้น





9. สิ่งที่ต้องพึงระวังในการใช้ชุดแนวคิดของมาเคียวเวลลี


ผู้วิจัยเห็นว่า เป็นความจริงโดยธรรมชาติ ไม่ว่าชุดแนวคิดใดๆ ก็ตามเมื่อนำไปใช้ย่อม

ก่อให้เกิดทั้งคุณและโทษ จึงต้องอาศัยการประยุกต์และปรับใช้ให้สอดคล้องกับสถานการณ์ 

เช่น ถ้าเกิดเหตุการณ์วิกฤตภัยธรรมชาติ หรือสถานการณ์ที่ก่อให้เกิดการสงครามการเมือง 

เป็นต้น รัฐจำเป็นต้องใช้อำนาจเด็ดขาดกับคนหรือองค์กรอย่างไม่มีข้อยกเว้น แต่ถ้าใน

สถานการณ์ปกติ การนำแนวคิดของมาเคียวเวลลีมาใช้ต้องพิจารณาด้วยความรอบคอบ 
 

กล่าวคือ 


1. การเชื่อมั่นผู้นำ แนวคิดการเชื่อมั่นหรือยกอำนาจทั้งหมดให้ผู้นำเพียงคนเดียว 
 

ถ้าผู้นำที่ดีและเก่งฉลาด ถือว่าเป็นความโชคดีของประชาชน แต่ถ้าเกิดได้ผู้นำที่ไม่ฉลาดและ

เชื่อง่าย ถูกชักจูงจากคนรอบข้างได้ง่าย ก็จะนำความวิบัติเดือดร้อนมหันต์มาสู่ประเทศชาติ 


2. ผู้นำกับคุณธรรม ผู้นำที่ไม่มีคุณธรรมทำให้ง่ายต่อการตัดสินใจ แต่ในทางกลับกัน

ผู้นำที่ไร้คุณธรรมได้กลับกลายเป็นภาวะที่น่ากลัวหวาดหวั่นของประชาชน เพราะต่างคนต่าง

ไม่รู้ว่าภัยอันตรายจะมาถึงตนเมื่อใด ซึ่งก็ไม่ต่างอะไรจากคนตาบอดที่ยิงปืนขึ้นฟ้าเล่นตาม

อำเภอใจ 


ผู้วิจัยเห็นว่าปัญหาหลักสำหรับแนวคิดของมาเคียวเวลลี ไม่ใช่อยู่ที่เป้าหมาย แต่อยู่ที่ 

วิธีการปฏิบัติหรือการดำเนินการ เพราะใช้อำนาจเผด็จการรุนแรง มีการละเมิดสิทธิและ



129วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

เสรีภาพส่วนบุคคลสูง ความเป็นผู้มีอิสรเสรีทางด้านสติปัญญาความสามารถค่อนข้างมีอย่างขีด

จำกัด อีกทั้งยังละเลยไม่เห็นคุณค่าทางศีลธรรมอีกด้วย มีการตีค่าความรัก ความดีงาม ความ

ซื่อสัตย์สุจริตว่าเป็นแค่มายาหวังผลประโยชน์เท่านั้น จึงจัดได้ว่าเป็นระบบที่ไม่ส่งเสริมสายใย

ของความผูกพันของคนในสังคม ถึงแม้จะอ้างเพื่อความอยู่รอดของชาติบ้านเมืองหรือเพื่อส่วน

รวมก็ตามที


โดยพื้นฐานของแนวคิดแล้ว ผู้วิจัยพบว่า แนวคิดมุ่งเป้าไปที่การสร้างความสงบสุขแก่

สังคมด้วยระบบการปกครองที่ผูกโยงกับความมั่นคงทางอำนาจของรัฐ ซึ่งบทบาทหน้าที่ของรัฐ

นั้นมีวิธีการการดำเนินการที่แตกต่างจากความคิดตามหลักการทางศาสนา ดังนั้น การแก้

ปัญหาความขัดแย้งของสังคมจึงปรากฏรูปแบบของความเด็ดขาด มีการใช้ความรุนแรงเพื่อให้

รัฐมั่นคงปลอดภัย ผู้วิจัยเห็นว่าแนวคิดเช่นนี้อาจดูฝืนธรรมชาติของมนุษย์ เพราะการที่จะให้

คนเป็นจำนวนมากคิดและกระทำหรือให้ชอบเหมือนๆ กันเป็นการยากยิ่ง อาจจะกระทำหรือ

บงการผู้คนได้ระยะเวลาหนึ่งเท่านั้น แต่ในระยะยาวผู้คนจะต่อสู้หรือโหยหาอิสรภาพ ความ

เป็นจริงมนุษย์มีความต้องการที่หลากหลาย ไม่มีความเสมอภาคกันหรือเท่าเทียมกันได้โดย

ธรรมชาติเป็นพื้นฐาน ไม่อาจทำให้ทุกคนมีเท่ากันหรือพอใจเหมือนๆ กันได้ ทางออกที่ดีที่สุด

คือทางสายกลาง เพื่อรองรับให้เป็นไปตามธรรมชาติของมนุษย์จึงไม่ควรบริหารสุดโต่งหรือ

เลือกเน้นปกครองหนักไปทางใดทางหนึ่ง ถ้าเน้นคุณธรรมสุดโต่งบ้านเมืองก็อ่อนแอในสายตา

ข้าศึก แต่ถ้าปกครองแบบเด็ดขาดโหดเหี้ยม วิธีชีวิตของสังคมก็จะมีความตึงเครียดกดดันอึดอัด

ในสายตาประชาชน 


ดังนั้นผู้นำจะต้องเป็นคณะผู้บริหารที่คอยถ่วงดุลอำนาจ มีคุณธรรมจริยธรรมประกอบ

เป็นการบริหารที่ต้องอาศัยทั้งหลักนิติศาสตร์ รัฐศาสตร์และสังคมศาสตร์ ปรับใช้เพื่อให้เป็นไป

และสอดคล้องกับวิถีชีวิตในโลกของความเป็นจริงที่สอดคล้องกับสถานการณ์ปัจจุบัน





10. สรุปการแก้ปัญหาความขัดแย้งทางสังคมตามแนวคิดของมาเคียว
เวลลี


การแก้ปัญหาความขัดแย้งทางสังคมตามแนวคิดของมาเคียวเวลลี คือ การแก้ไขด้วย

ระบบการเมืองการปกครองเท่านั้น คือ เน้นการปฏิบัติตามกฎหมายกฎระเบียบภายใต้การชี้นำ

ของผู้นำประเทศ ด้วยมีสมมติฐานที่เชื่อว่า คนเราโดยธรรมชาติเป็นคนเลว คือเต็มไปด้วย

ตัณหาและความทะเยอทะยาน มีการแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัว ซึ่งเป็นเหตุให้สังคมนำไปสู่



130 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

ความขัดแย้ง เมื่อมนุษย์มีความต้องการที่หลากหลายก็ย่อมขัดแย้งกันไม่จบไม่สิ้น เขาจึงเห็นว่า 

อำนาจการปกครอง จึงเป็นกลไกสำคัญในการบริหารจัดการหรือควบคุมสังคมไม่ให้เกิดความ

วุ่นวาย มาเคียวเวลลีจึงเน้นแยกแยะและออกแบบมนุษย์ที่ควรจะเป็นหรือควรมีชีวิตในสังคม 

เขาแยกแยะระหว่างอุดมคติกับเงื่อนไขทางการปฏิบัติทางการเมือง การมีศีลธรรมส่วนบุคคล

ย่อมขึ้นอยู่กับความมั่นคงปลอดภัยของรัฐ รัฐจึงเป็นเครื่องมือที่ทำให้มนุษย์บรรลุความมั่นคง

ปลอดภัยและการกินดีอยู่ดี รัฐจึงต้องรู้จักวิธีที่จะทำอะไรโดยปราศจากศีลธรรมได้เพื่อ

ประโยชน์ของส่วนรวม เนื่องจากเป้าหมายสูงสุดของการเมืองย่อมได้แก่สิ่งที่กล่าวมานั่นเอง 
 

แต่อย่างไรก็ตาม แนวคิดดังกล่าวทำให้เกิดภาพลักษณ์ของความเป็นชาติหรือชาตินิยมหรือ

ความเป็นสังคมที่เป็นหนึ่งเดียว ทั้งนี้เพราะระบบอำนาจได้รวมศูนย์เด็ดขาดสุดโต่งไว้ที่ส่วนบน 

โดยมองผลประโยชน์ของคนส่วนใหญ่ คือ ชาติเป็นหลัก ไม่สนใจกระบวนการขั้นตอนการ

ปฏิบัติว่าจะถูกต้องชอบธรรมหรือไม่ ขอให้เป้าหมายคือความมั่นคงของชาติหรือรัฐสำเร็จผล

เป็นใช้ได้ แนวคิดดังกล่าวได้ทำให้เกิดนโยบายรวดเร็ว รัฐมีอำนาจสูงสุดและไม่อยู่ภายใต้

อำนาจอิทธิพลใดๆ แม้แต่ศาสนากับการเมืองก็ต้องแยกจากกัน เพราะมีเป้าหมายคนละเป้า

หมาย


แนวคิดของมาเคียวเวลลีเกิดจากสมมุติฐานที่ว่า มนุษย์เราตามธรรมชาติแล้วเป็นคน

เลว มีตัณหา และความทะเยอทะยานไม่จบสิ้น อีกทั้งสิทธิและเสรีภาพของคนจำนวนมากนำ

มาซึ่งปัญหาความยุ่งยากวุ่นวายในสังคม ดังนั้น ผู้นำต้องรู้จักใช้ทั้งความเด็ดขาดโหดเหี้ยม และ

ต้องรู้จักใช้ความเมตตาโอบอ้อมอารี กล่าวคือ ต้องรู้จักปรับตัวไปตามสถานการณ์ดุจสิงโตและ

สุนัขจิ้งจอก ดังนั้น แนวปฏิบัติทางการเมืองของผู้นำไม่จำเป็นต้องมีสาระทางด้านศีลธรรมเข้า

มาเกี่ยวข้อง ทฤษฎีการเมืองเป็นหลักการและวิธีการใดๆ ก็ได้ เพื่อให้บรรลุเป้าหมายความ

สำเร็จทางสังคม เมื่อรัฐมีอำนาจที่เด็ดขาดเช่นนี้ก็ย่อมควบคุมสังคมไม่ให้ทะเลาะหรือขัดแย้งกัน

ได้ ย่อมสามารถที่จะชี้นำสังคมให้ไปในทิศทางเดียวกัน 




131วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

กวี อิศริวรรณ. (2530). 20 ความคิดทางการเมือง. กรุงเทพมหานคร: สยามบรรณ.  

จุมพล หนิมพานิช. (2536). “ความหมาย ขอบข่าย และความสัมพันธ์ระหว่างรัฐศาสตร์กับ

ศาสตร์อื่น” เอกสารการสอนชุดวิชาหลักและวิธีการศึกษาทางรัฐศาสตร์. นนทบุรี: 

สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  

ถาวร สุขากันยา. (2532). “องค์อธิปัตย์กับสังคมการเมือง”. เอกสารการสอนชุดวิชา 

ปรัชญาการเมือง หน่วยที่ 6 – 11. นนทบุรี: มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช.  

ทินพันธ์ นาคะตะ. (2541). นักคิดผู้ยิ่งใหญ่ ปรัชญาและทฤษฎีการเมือง. กรุงเทพมหานคร: 

สหายบล็อก.  

ประมวล รุจนเสรี. (2547). การใช้อำนาจเป็นธรรมชาติของมนุษย์. กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิ

พัฒนาพลังแผ่นดิน.   

ประยงค์ สุวรรณบุพผา. (2541). รัฐปรัชญา แนวคิดตะวันออก-ตะวันตก Political 

Philosophy
 Eastern
 and
 Western
 though. กรุงเทพมหานคร: โอ.เอส  

พริ้นติ้ง เฮาส์.  

ปานทิพย์ ศุภนคร และคณะ. (2545). ปรัชญาเบื้องต้น. (พิมพ์ครั้งที่ 14). กรุงเทพมหานคร: 

สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  

มหาวิทยาลัยสุโขทัยธรรมาธิราช. ปรัชญาการเมือง. (พิมพ์ครั้งที่ 6). นนทบุรี: สำนักพิมพ์

สุโขทัยธรรมาธิราช. 2534.  

สุขุม นวลสกุล และคณะ. (2539). ทฤษฎีการเมืองและจริยธรรม 2. กรุงเทพมหานคร: สำนัก

พิมพ์มหาวิทยาลัยรามคำแหง.  

สุลักษณ์ ศิวรักษ์ เรียบเรียง. (2520). นักปรัชญาการเมืองฝรั่ง . (พิมพ์ครั้งที่ 2). 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์ไทยวัฒนาพานิช.  

สมบัติ จันทรวงศ์ บรรณาธิการ. (2526). ปรัชญาการเมืองสมัยใหม่. (พิมพ์ครั้งที่ 3). 

กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์,  

Max Lerner. (1950). The
Prince
and
the
Discourses
by
Niccolo
Machiavelli . 

translated by Luigi Ricci and revised by E.R.P. Vincent New York : 

London House.  



132 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

Machiavelli. (1979). The Price George Bull Tr. New york: Penguin Book. . 


Nicolo Machiavelli. (1979). The Art of War. in The Portable Machiavelli. trans. 

Eds. With critical introd. Peter Bondanella and Mark Musa. New York: 

Penguin. 


Paul W. Taylor. ed.. (1968). Problem of Moral Philosophy. California : 

Dickenson. 


Peter A. Angeles. (1981). Dictionary of Philosophy. New York : Harper Row. 


Sun Tzu. The Art of War. Trans. Introd. Samuel B. Griffith.






