
ดร.สุรพล	ศรีวิทยา	
Dr.	Suraphol	Srivithaya	

คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยรังสิต 
Email: iamsuraphol@hotmail.com 

 

บทคัดยอ	 	

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อนำเสนอแนวความคิดและองค์ประกอบของหลักนิติธรรม

ที่สอดคล้องกับแนวทางพุทธวิถีในการสร้างความปรองดองสมาฉันท์ในสังคมไทย การวิจัยนี้

เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยวิธีการวิจัยเอกสารในการเก็บรวบรวมข้อมูลทุติยภูมิจากเอกสารที่

เกี่ยวข้องทั้งหมด และวิธีการวิจัยกรณีศึกษาในการเก็บรวบรวมข้อมูลปฐมภูมิจากการสัมภาษณ์

เจาะลึกและการสนทนากลุ่มกับผู้ให้ข้อมูลสำคัญสามกลุ่ม ซึ่งเป็นผู้เชี่ยวชาญเฉพาะกลุ่มทั้งใน

ภาครัฐบาล ภาคเอกชน และภาควิชาการ  

ผลการวิจัยพบว่า หลักนิติธรรมซึ่งเป็นเสาหลักสำคัญของการพิทักษ์ระบอบ

ประชาธิปไตยและการคุ้มครองสิทธิมนุษยชนของประชาชนมีความสอดคล้องกับหลักการและ

กลไกการปรองดองสมานฉันท์โดยแนวทางวิถีพุทธในสังคมไทย ซึ่งสามารถใช้เป็นนวัตกรรม

หลักนิติธรรมกับการสร้างความปรองดองสมาฉันท์	
โดยแนวทางพุทธวิถีในสังคมไทย*	

The	Rule	of	Law	and	The	Reconciliation		
by	Buddhist	Ways	in	Thai	Society	

 
∗จากการวิจัยเรื่อง “การพัฒนาหลักนิติธรรมในการสร้องความปรองดองสมานฉันท์โดยแนวทาง 

พุทธวิถีในสังคมไทย” คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยรังสิต, 2557. 

SOM
Typewritten text
doi : 10.14456/jmcupeace.2015.2



21วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

กลไกการสร้างความปรองดองสมานฉันท์โดยวิถีพุทธเพื่อแก้ไขปัญหาความขัดแย้งทางสังคมที่

มุ่งสู่การสร้างสังคมธรรมาธิปไตยขึ้นในประเทศไทยได้สำเร็จ 

คำสำคัญ	:	หลักนิติธรรม, ความปรองดองสมานฉันท์, แนวทางวิถีพุทธ, สังคมไทย 

Abstract	 	

This article is intended to present the concepts and components of 

the rule of law principles compatible with the Buddhist ways in the 

reconciliation of Thai society. This research applied a Qualitative Research with 

documentary research method by collecting the secondary data from all 

documents concerned and case studies research method by collecting 

primary data from the in-depth interviews and focus group discussion with 

three groups of keys informants, who were specified expertise from public 

sectors, private sectors and academic sectors. The results of this research 

found out that the rule of law that was principal pillars of the protection of 

democracy regime and human rights of the people is compatible with the 

principles and mechanism for reconciliation by Buddhist ways in Thai society, 

which shall be an innovation on mechanism of reconciliation by Buddhist 

ways for solving social conflict to build up a successful Dhrammacracy society 

in Thailand.  

Keyword	: The Rule of Law, Reconciliation, Buddhist Ways, Thai Society 

1.	บทนำ	

วิวัฒนาการของแนวความคิดหลักนิติธรรมเกิดขึ้นมาจากหลักพื้นฐานในระบบ

กฎหมายคอมมอนลอว์ของอังกฤษ ซึ่งรับรองคำพิพากษาของศาลมีค่าบังคับทางนิติศาสตร์ใน

การสร้างกฎหมาย (judge make law) นอกเหนือจากบทบัญญัติทางนิติบัญญัติที่ออกโดย

รัฐสภา (Tom Bingham, 2011: 10-33) ในรัชสมัยพระเจ้าจอห์นแห่งอังกฤษ หลักนิติธรรมได้



22 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

ถูกพัฒนาขึ้นมาเป็นเวลายาวนานจากความพยายามในการจำกัดพระราชอำนาจของพระมหา

กษัตริย์อังกฤษและการรับรองสิทธิและเสรีภาพของปัจเจกชนโดยเอกสารมหากฎบัตร ตราบจน

กระทั่งในศตวรรษที่ 17 การต่อสู้แย่งชิงอำนาจระหว่างพระมหากษัตริย์กับรัฐสภาได้ยุติลงด้วย

การสถาปนาหลักนิติธรรมที่ได้รับคุ้มครองโดยระบบกฎหมายจารีตประเพณี และอำนาจ

ตุลาการของศาลอังกฤษ (Cough, 1955) การใช้อำนาจรัฐทุกกรณีต้องมีกรอบธรรมะกำกับอยู่

ด้วยไม่ใช่แค่จะต้องปกครองกันด้วยกฎหมาย แต่กฎหมายทั้งระบบไม่ว่าในการสร้างกฎหมาย 

บังคับใช้กฎหมาย ตีความกฎหมายล้วนแต่จะต้องมีธรรมะของกฎหมายกำกับกฎหมายเหล่านั้น

อยู่อีกชั้นหนึ่ง (จรัญ ภักดีธนากุล, 2556: 46) ดังนั้น สหราชอาณาจักรจึงได้รับรองหลักความมี

อำนาจสูงสุดของรัฐสภา (Supremacy of the Parliament) ซึ่งมีอำนาจนิติบัญญัติในการ

ออกกฎหมายใดๆ ก็ได้ภายใต้หลักนิติธรรม (Bingham, 2011: 160-170) เพื่อควบคุมและ

จำกัดอำนาจรัฐในการใช้อำนาจนิติบัญญัติ อำนาจบริหาร และอำนาจตุลาการ มิให้ไปละเมิด

สิทธิและเสรีภาพขั้นพื้นฐานของประชาชน โดยมีหลักประกันของคำตัดสินของศาลที่เป็นอิสระ

และกระบวนการยุติธรรมที่มีประสิทธิผล 


ก่อนการปฏิวัติสยามช่วงรัชสมัยพระบาทสมเด็จพระปกเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 7 ใน

ปี พ.ศ. 2475 พระมหากษัตริย์สยามทุกพระองค์ได้ทรงรับรองและปฏิบัติตามหลักราชธรรม 

10 แห่งทศพิธราชธรรม ในการปกครองธรรมราชา ซึ่งต่อมาจึงได้บูรณาการหลักนิติธรรมเข้าไว้

ด้วยกันหลังจากการเปลี่ยนแปลงการปกครองโดยสันติวิธีจากระบอบสมบูรณาญาสิทธิราชย์ 

(absolute monarchy) มาเป็นระบอบราชาธิปไตยภายใต้รัฐธรรมนูญ หรือระบอบ

ประชาธิปไตยอันมีพระมหากษัตริย์ทรงเป็นประมุข นับตั้งแต่การปฏิวัติสยาม พ.ศ. 2475 

มรดกการปกครองธรรมราชา ของพระมหากษัตริย์แห่งสยามนี้ได้จุดประกายให้ผู้วิจัยทำการ

ศึกษาเพื่อแสวงหาความสอดคล้องระหว่างหลักนิติธรรมกับการปรองดองสมานฉันท์โดย

แนวทางวิถีพุทธเพื่อแก้ไขปัญหาความขัดแย้งทางสังคมที่เกิดขึ้นมาเป็นเวลายาวนานในประเทศ

ไทย ดังนั้น การบูรณาการระหว่างหลักนิติธรรมตะวันตก กับหลักความซื่อตรงเที่ยงธรรมแห่ง

ทศพิธราชธรรม เพื่อพัฒนานวัตกรรมการสร้างความปรองดองสมานฉันท์ในสังคมไทยบนพื้น

ฐานการปกครองตาม “หลักนิติธรรมไทย” ได้







23วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

2.	 ประวัติวิวัฒนาการและองค์ประกอบของหลักนิติธรรมในประเทศไทย


ในรัชสมัยแห่งการปกครองระบอบสมบูรณาญาสิทธิราช พระมหากษัตริย์ไทยทุก

พระองค์ได้ทรงยึดถือปฏิบัติตามหลักความซื่อตรงเที่ยงธรรมแห่งทศพิธราชธรรม ในการ

ปกครองประเทศ ซึ่งมีบ่อเกิดมาจากธรรมะในพระพุทธศาสนา (Saunders and Hassall, 

1997: 319) พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวภูมิพลอดุลยเดช รัชกาลปัจจุบัน ก็ได้ทรงยึดมั่น

ปฏิบัติตามหลักราชธรรม 10 แห่งทศพิธราชธรรม นับตั้งแต่วันที่พระองค์ได้ทรงขึ้นครองราชย์

เมื่อวันที่ 9 มิถุนายน พ.ศ. 2489 ซึ่งได้ทรงประกาศในพระราชพิธีราชาภิเษกว่า “เราจะครอง

แผ่นดินโดยธรรม เพื่อประโยชน์สุขแห่งมหาชนชาวสยาม” โดยคำว่า “โดยธรรม” พระองค์

ทรงอ้างอิงถึงหลักราชธรรม 10 ของคุณธรรมในพระพุทธศาสนาตั้งแต่สมัยพุทธกาล ซึ่ง

พระพุทธเจ้าได้ทรงส่งเสริมคำสอนหลักราชธรรมของพระมหากษัตริย์ 10 ประการในการ

ปกครอง ประกอบด้วย 1. ทาน (ทานํ) คือ การให้, 2. ศีล (สีลํ) คือ ความประพฤติที่ดีงาม ทั้ง

กาย วาจาและใจ, 3. บริจาค (ปริจาคํ) คือ การเสียสละความสุขสวนตนเพื่อความสุขส่วนรวม, 

4. ความซื่อตรง (อาชฺชวํ) คือ การสุจริตต่อหน้าที่การงานของตน ต่อมิตรสหาย ต่อองค์กร 

หรือหลักการของตน, 5. ความอ่อนโยน (มทฺทวํ) คือ การมีอัธยาศัยอ่อนโยน, 6. ความเพียร 

(ตปํ) คือ ความเพียร, 7. ความไม่โกรธ (อกฺโกธํ) คือ การไม่แสดงอาการโกรธ, 8. ความไม่

เบียดเบียน (อวิหิงสา) คือ การดำเนินชีวิตตามทางสายกลางที่สมดุลไม่เน้นประโยชน์ส่วนตนซึ่ง

นำไปสู่การแข่งขันแย่งชิงจนเป็นการเบียดเบียนตนเองและผู้อื่น, 9. ความอดทน (ขนฺติ) คือ 

การรักษาปกติภาวะของตนไว้ได้ ไม่ว่าจะถูกกระทบกระทั่งด้วยสิ่งอันเป็นที่พึงปรารถนาหรือไม่

พึงปรารถนาก็ตาม มีความมั่นคงหนักแน่นไม่หวั่นไหว, 10.ความเที่ยงธรรม (อวิโรธนํ) คือ 

ความหนักแน่น ถือความถูกต้อง เที่ยงธรรมเป็นหลักตามหลักราชธรรม 10 ประการ


ทศพิธราชธรรมหรือหลักราชธรรม 10 เป็นจริยวัตร 10 ประการที่พระเจ้าแผ่นดินทรง

ประพฤติ เป็นหลักธรรมประจำพระองค์ หรือเป็นคุณธรรมประจำตนของผู้ปกครองบ้านเมือง 

(พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2548 : 240-241) ให้มีความเป็นไปโดยธรรมและยัง

ประโยชน์สุขให้เกิดแก่ประชาชนจนเกิดความชื่นชมยินดี ซึ่งความจริงแล้วไม่ได้จำเพาะเจาะจง

สำหรับพระเจ้าแผ่นดินหรือผู้ปกครองแผ่นดินเท่านั้น บุคคลธรรมดาที่เป็นผู้บริหารระดับสูงใน

ทุกองค์กรก็พึงใช้หลักธรรมเหล่านี้ ดังนั้น ประเทศไทยจึงได้ยอมรับและยึดถือแนวความคิด

ตะวันตกว่าด้วยหลักนิติธรรมเป็นหลักกฎหมายทั่วไปที่ไม่เป็นลายลักษณ์อักษรในการปฏิรูป

ระบบกฎหมายและกระบวนการยุติธรรมมาตั้งแต่ยุคพัฒนาความเป็นสมัยใหม่ในรัชสมัย

พระบาทสมเด็จพระจุลจอมเกล้าเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 5 (Thanin Kraivichien, 2009) 
 



24 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

ตราบจนถึงปัจจุบัน รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย พุทธศักราช 2550 ได้บัญญัติไว้ใน

มาตรา 3 วรรคหนึ่งว่า “อำนาจอธิปไตยเป็นของปวงชนชาวไทย พระมหากษัตริย์ผู้ทรงเป็น

ประมุขทรงใช้อำนาจนั้นทางรัฐสภา คณะรัฐมนตรี และศาล ตามบทบัญญัติรัฐธรรมนูญนี้” 

และวรรคสองว่า “การปฏิบัติหน้าที่ของรัฐสภา คณะรัฐมนตรี ศาล รวมทั้งองค์กรตาม

รัฐธรรมนูญ และหน่วยงานของรัฐต้องเป็นไปตามหลักนิติธรรม” (สำนักงานศาลรัฐธรรมนูญ, 

2556: 5) 


บทบัญญัติสองมาตราดังกล่าวข้างต้นจึงได้พัฒนาหลักนิติธรรมในประเทศไทยจาก

กฎหมายจารีตประเพณีที่ไม่เป็นลายลักษณ์อักษรมาเป็นกฎหมายรัฐธรรมนูญที่เป็นลายลักษณ์

อักษรที่ชัดเจนยิ่งขึ้น องค์กรรัฐทุกองค์กรซึ่งใช้อำนาจนิติบัญญัติ อำนาจบริหาร และอำนาจ

ตุลาการในการบริหารราชการแผ่นดินและระบบราชการที่ให้ให้บริการสาธารณะทุกหน่วยงาน

จึงต้องปฏิบัติหน้าที่ตามหลักนิติธรรมที่บัญญัติไว้ในรัฐธรรมนูญดังกล่าว 


อย่างไรก็ดี แม้ว่ามีความเห็นทางวิชาการและการตีความของคำนิยาม แนวความคิด 

หลักการ และองค์ประกอบที่แตกต่างหลากหลายกันในประเทศต่างๆ ทั่วโลก จิตวิญญาณแห่ง

หลักนิติธรรม (The rule of law’s spirit) จะต้องตั้งอยู่บนหลักการเดียวกันในการจำกัด

อำนาจรัฐเพื่อพิทักษ์คุ้มครองสิทธิและเสรีภาพของประชาชน การปฏิบัติหน้าที่ขององค์กรรัฐ

ทุกองค์กรจะต้องดำเนินการภายใต้กฎหมาย ซึ่งไม่สามารถละเมิดสิทธิและเสรีภาพของ

ประชาชนที่ได้รับหลักประกันไว้ในบทบัญญัติ หมวด 3 สิทธิเสรีภาพของชนชาวไทยตาม

รัฐธรรมนูญแห่งราชอาณาจักรไทย ถ้ากฎหมายนั้นละเมิดสิทธิและเสรีภาพของประชาชน 

กฎหมายหมายนั้นย่อมขัดหรือแย้งต่อบทบัญญัติ มาตรา 6 ที่ว่า “รัฐธรรมนูญเป็นกฎหมาย

สูงสุดของประเทศ บทบัญญัติของกฎหมาย กฎ หรือข้อบังคับ ขัดหรือแย้งต่อรัฐธรรมนูญนี้ 

บทบัญญัตินั้นเป็นอันใช้บังคับมิได้” (สำนักงานศาลรัฐธรรมนูญ, 2556: 5) ดังนั้น จึงจำเป็น

ต้องศึกษาขอบเขตทางกฎหมายของหลักนิติธรรมและการบังคับใช้กฎหมายเกี่ยวกับการปฏิบัติ

หน้าที่ขององค์กรรัฐทุกองค์กรให้เป็นไปตามหลักนิติธรรมในการแก้ไชปัญหาความขัดแย้งทาง

สังคมเพื่อนำไปสู่ข้อยุติในการสร้างความปรองดองสมาฉันท์ตามแนวทางวิถีพุทธให้บังเกิดขึ้นใน

สังคมไทยที่พัฒนาสู่การสร้างสังคมธรรมาธิปไตยในอนาคตได้


องค์ประกอบสำคัญของหลักนิติธรรมและหลักราชธรรมที่บูรณาการร่วมกันเข้ากับหลัก

ความซื่อตรงเที่ยงธรรมแห่งทศพิธราชธรรม ในการปกครองประเทศ สามารถใช้เป็นหลักการ

พื้นฐานที่สอดคล้องกับกลไกการปรองดองสมานฉันท์โดยแนวทางวิถีพุทธในสังคมไทยที่พัฒนา

สู่การสร้างสังคมธรรมาธิปไตยได้ ประกอบด้วย การเข้าถึงกฎหมายโดยเสมอภาคและทั่วถึงกัน 

การใช้บังคับกฎหมายโดยปราศจากดุลพินิจตามอำเภอใจ ความเสมอภาคเท่าเทียมกันภายใต้



25วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

กฎหมาย การควบคุมตรวจสอบการใช้อำนาจรัฐ การพิทักษ์คุ้มครองสิทธิมนุษยชน การระงับ

กรณีพิพาทโดยกฎหมาย การถูกพิจารณาพิพากษาอย่างเป็นธรรมโดยศาลอิสระ และการ

เคารพปฏิบัติตามหลักนิติธรรมในระเบียบสากลโลก (Bingham, 2011: 37-132) หลักนิติธรรม

ตามรัฐธรรมนูญและกระบวนการยุติธรรมทางปกครอง โดยเคารพหลักความเป็นกฎหมาย

สูงสุดของรัฐธรรมนูญ หลักการแบ่งแยกการใช้อำนาจรัฐ หลักการประกันสิทธิเสรีภาพของ

ประชาชน หลักไม่มีกฎหมายไม่มีอำนาจ และหลักความเป็นอิสระของผู้พิพากษา/ตุลาการ 

ส่วนในทางกระบวนการยุติธรรมทางอาญาก็จะต้องยึดถือปฏิบัติตามหลักกฎหมายต้องบังคับใช้

เป็นการทั่วไป หลักไม่มีกฎหมายไม่มีโทษ หลักกฎหมายกำหนดโทษทางอาญาต้องไม่มีผลย้อน

หลัง หลักสันนิษฐานผู้ต้องหาหรือจำเลยเป็นผู้บริสุทธิ์ และหลักไม่ยกเว้นความผิดที่จะเกิดขึ้น

ในอนาคต (สุรพล ศรีวิทยา, 2557: 156-165) 


ดังนั้นองค์ประกอบหลักนิติธรรมทั้งหมดนั้นอยู่ภายใต้หลักการสูงสุดเดียวกันคือหลัก

ความซื่อตรงเที่ยงธรรมแห่งทศพิธราชธรรมที่เป็นแนวทางในการปฏิบัติเพื่อการเป็นนักครองที่ดี 

มีคุณธรรมประใจ นอกนี้ยังเป็นแนววทางให้บุคคลอื่นได้ปฏิบัติตามได้อย่างเหมาะสม ตลอดจน

สามารถเป็นแนวทางส่งเสริมให้เกิดความสงบสุขในประเทศได้อย่างยั่งยืน





3. การสร้างความปรองดองสมานฉันท์โดยแนวทางวิถีพุทธในสังคมไทย


การสร้างความปรองดองสมานฉันท์ จะสามารถเกิดขึ้นได้หากบุคคลในประเทศมีความ

ขัดแย้งทางความคิดเห็น การจะประสานความขัดแย้งจำเป็นจะต้องมีแนวทางในปฏิบัติ หรือ

กฏหมายที่เป็นธรรม โดยอาศัยหลักนิติธรรมและหลักราชธรรมที่บูรณาการร่วมกันเข้ากับหลัก

ความซื่อตรงเที่ยงธรรมแห่งทศพิธราชธรรม ในการปกครองประเทศดังกล่าวข้างต้น ประเทศ

ไทยก็จะสามารถแสวงหาหลักการและกลไกการปรองดองสมานฉันท์โดยแนวทางวิถีพุทธใน

สังคมไทยที่จะนำไปสู่การสร้างสังคมธรรมาธิปไตยได้เป็นผลสำเร็จ เนื่องจากพระพุทธศาสนา

เป็นศาสนาแห่งสันติภาพที่มีหลักธรรมแห่งทางสายกลางในการสร้างความปรองดองสมานฉันท์

เพื่อหยุดยั้งการใช้ความรุนแรงในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งทางสังคมและสร้างประชาธิปไตย

ให้กลับคืนมาในสังคมไทยอีกครั้งหนึ่งได้ ดังนั้น พระพุทธศาสนาจึงมีหลักสาราณียธรรม 6 คือ 

ธรรมอันเป็นที่ตั้งและเป็นเหตุแห่งความระลึกถึงกันและกัน ธรรมที่ทำให้เกิดความสามัคคีอัน

เป็นหลักการอยู่ร่วมกันโดยสันติวิธี 6 ข้อ ซึ่งเป็นแนวทางปฏิบัติเพื่อสร้างความปรองดอง

สมานฉันท์ในสังคมไทยได้ (กรมศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2557: 28) ซึ่งเป็นแนวทาง

ปฏิบัติที่มีความสอดคล้องกับหลักความซื่อตรงเที่ยงธรรมแห่งทศพิธราชธรรม ในการปกครอง



26 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

ประเทศที่เกิดขึ้นจากบูรณาการหลักนิติธรรมและหลักราชธรรมเข้าไว้ด้วยกัน ดังนี้


1. เมตตามโนกรรม เป็นความรู้สึกในจิตใจที่มีแต่ความคิดดีๆ การมองกันในเรื่องดี มี

ความหวังดี ปรารถนาดี รักและเมตตาต่อกัน คิดในสิ่งที่สร้างสรรค์ มองด้านบวกต่อกัน ไม่มี

ความอิจฉาริษยา ไม่คิดอคติลำเอียง ก่อความพยาบาท สร้างความโกรธแค้นเคืองกัน ให้โอกาส

และให้อภัยต่อกันทุกเรื่องไม่ว่าจะหนักเบาแค่ไหน ความคิดปรารถนาให้ผู้อื่นเป็นสุขและเข้าใจผู้

อื่น ไม่เอาความรู้สึกนึกคิดของตนเป็นใหญ่ มีน้ำใจต่อบุคคลอื่น เมตตามโนกรรมนี้รวมถึงความ

อดทนอดกลั้นต่อความอาฆาตมาดร้ายบุคคลอื่นที่มีต่อตนเองด้วย


2. เมตตาวจีกรรม เพื่อใช้คำพูดออกมาแต่คำพูดที่ดีงาม ด้วยความรักปรารถนาดี 

รู้จักพูดให้กำลังใจกันและกัน ในยามที่ต้องพบกับความทุกข์ความผิดหวังหรือความเศร้าหมอง 

ไม่พูดจาซ้ำเติมกันถากถางในยามที่มีใคร โดยเฉพาะคู่อริ ฝ่ายตรงข้ามต้องหกล้มลง ไม่นินทาว่า

ร้ายทั้งต่อหน้าและลับหลัง แนะนำในสิ่งที่ดีและมีประโยชน์ พูดด้วยความจริงใจต่อบุคคลอื่น 

ไม่พูดส่อเสียดบุคคลอื่นให้เกิดความเจ็บช้ำน้ำใจ ไม่ดูถูกคนที่ด้อยกว่าตนเองและไม่พูดให้คนอื่น

เกิดความเข้าใจผิดจนทะเลาะกัน พูดแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์อย่างเดียวเท่านั้น


3. เมตตากายกรรม เพื่อทำแต่ในสิ่งที่เป็นความดีต่อกัน ช่วยเหลือส่งเสริมกันด้าน

กำลังกาย มีความอ่อนน้อมถ่อมตน รู้จักสัมมาคารวะ ไม่เบียดเบียนรังแกกัน  ไม่ทำร้ายให้ได้

รับความทุกขเวทนา ทำแต่ในสิ่งที่ถูกต้องต่อกัน มีความเสียสละต่อผู้อื่น ช่วยเหลือขวนขวาย

การงานในสิ่งที่ตนเองสามารถกระทำได้ มีน้ำใจช่วยเหลือผู้อื่นทุกเรื่อง รู้จักปกป้องช่วยเหลือ

บุคคลอื่นเมื่อประสบภัย ดำรงตนอยู่ในศีลธรรม สำรวมระวังในอกุศลกรรมความไม่ดีทางกาย 

และไม่ใช้กำลังเบียดเบียนผู้อื่นให้ได้รับความทุกข์เดือดร้อนไม่ว่าด้วยวิธีการใดๆ


4. สาธารณโภค ี เพื่อให้รู้จักแบ่งปันผลประโยชน์กันด้วยความยุติธรรม ไม่เอารัดเอา

เปรียบกัน ช่วยเหลือกัน ไม่เห็นแก่ตัว ไม่เห็นแก่ประโยชน์ส่วนตน และมีความเสมอภาคต่อกัน 

เอื้อเฟื้อซึ่งกันและกันอยู่เสมอ รู้จักแบ่งปัน บริจาคช่วยเหลือผู้ยากไร้ผู้ด้อยโอกาสในสังคม เสีย

สละประโยชน์ส่วนตนเพื่อประโยชน์ส่วนรวม เพื่อความผาสุกของคนหมู่มากในประเทศ


5.	สีลสามัญญตา เพื่อการปฏิบัติตามกฎระเบียบข้อบังคับหรือวินัยต่างๆ อย่าง

เดียวกันอย่างเคร่งครัด เคารพในสิทธิเสรีภาพของบุคคล ไม่ก้าวก่ายหน้าที่กัน ไม่อ้างอำนาของ

ตนข่มเหงรังแกผู้อื่น ไม่ถืออภิสิทธิ์ใดๆ ทั้งปวง มีความเคารพต่อกฎหมาย ระเบียบวินัย มีความ

เกรงอกเกรงใจและให้เกียรติต่อกัน ไม่ทำกระทำการล่วงละเมิดสิทธิอันเป็นของผู้อื่นไม่ว่าจะ

เป็นเรื่องใดๆ ก็ตาม




27วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

6. ทิฏฐิสามัญญตา เพื่อให้มีความคิดเห็นเป็นอย่างเดียวกัน คิดในสิ่งที่ตรงกัน ปรับ

มุมมองที่ต่างกลับมาให้ตรงกันด้วยการยอมรับในเหตุผล พูดจาหาข้อสรุปตรงกัน รู้จักแสงหา

จุดร่วมและสงวนจุดต่างไม่ถือเอาความคิดของตนเป็นใหญ่แต่เพียงฝ่ายเดียว ยอมรับฟังความ

คิดของผู้อื่นที่เป็นประโยชน์ต่อบ้านเมืองจะทำอะไรก็ควรปรึกษาหารือผู้ที่อยู่ร่วมกันใช้เหตุและ

ผลร่วมกันเพื่อประโยชน์ของส่วนรวมอย่างแท้จริง


นอกจากหลักสาราณียธรรม 6 เป็นแนวทางวิถีพุทธปฏิบัติเพื่อยึดเหนี่ยวจิตใจของเรา

ทั้งหลายให้เกิดความสามัคคีปรองดองสมานฉันท์ เกิดความรักใคร่กลมเกลียวต่อกัน ยังมีหลัก

ธรรมที่สามารถใช้เป็นแนวทางสร้างความปรองดองสมานฉันท์เพื่อแก้ไขปัญหาความขัดแย้งใน

สังคมไทยได้ คือ หลักสังคหวัตถุธรรม 4 ประกอบด้วย ทาน (การให้ เอื้อเฟ้อเผื่อแผ่ แบ่งปัน

ช่วยเหลือกัน) ปิยวาจา (วาจาอันเป็นที่รัก ดูดดื่มน้ำใจ ซาบซึ้งใจ) อัตถจริยา (การประพฤติ

ประโยชน์ บำเพ็ญสาธารณประโยชน์) สมานัตตตา (การทำตนเสมอต้นเสมอปลาย) 
 

(กรมศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม, 2557: 26) และหลักพรหมวิหาร 4 ประกอบด้วย เมตตา 

(ความรักปรารถนาดีอยากให้ผู้อื่นมีความสุข) กรุณา (ความสงสาร คิดช่วยพ้นทุกข์) มุทิตา 

(ความยินดีเมื่อเห็นผู้อื่นอยู่ดีมีสุข) อุเบกขา (ความวางใจเป็นกลางดำรงอยู่ในธรรม) ซึ่งมีความ

สอดคล้องกับหลักราชธรรมและหลักนิติธรรม เนื่องจากหลักพรหมวิหาร 4 นี้จะช่วยให้มีจิต

เรียบตรงเที่ยงธรรมดุจตราชั่ง ไม่เอนเอียงด้วยรักและชัง พร้อมที่จะวินิจฉัยและปฏิบัติไปตาม

ธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ.ปยุตโต, 2548: 124) นอกจากนี้ยังจะต้องมีแนวทางในการ

ปฏิบัติตนทั้งทางกาย ความประพฤติ ทางจิตใจ และ ทางปัญญา เป็นผู้มีสติเป็นเครื่องกำกับ

ตนและมีคุณสมบัติตามที่กฎหมายกำหนด และเป็นผู้รู้จักแยกแยะผิดชอบชั่วดี (พระอดิศักดิ์ 

วชิรปญฺโญ และอดุลย์ ขันทอง, 2558 : 54) ซึ่งหลักการดังกล่าวจะเป็นแนวทางให้เกิดการ

พัฒนาตนเองที่เหมาะสม เกิดการเปลี่ยนในกระบวนการต่างๆ ทั้งกระบวนการในการพัฒนา

ทางกาย การพัฒนาทางจิต หรือการพัฒนาปัญญาในแนวทางที่เหมาะสม สามารถดำเนินชีวิต
 

อยู่่ในสังคมได้อย่างเหมาะสม 





4. บทสรุป


การแก้ไขปัญหาความขัดแย้งทางสังคมที่สืบเนื่องมาเป็นเวลานานในประเทศไทยจนถึง

ปัจจุบันนั้น มีสาเหตุสำคัญเกิดจากปัญหาความขัดแย้งทางการเมืองกับปัญหาการทุจริตคอร์รัป

ชันที่ร่วมมือกันสามฝ่ายคือนักการเมือง ข้าราชการ และนักธุรกิจการเมือง ซึ่งแก่งแย่งอำนาจ

และผลประโยชน์โดยใช้ประชาชนเป็นเครื่องมือสนับสนับสนุนแต่ละฝ่าย จนกระทั่งลุกลาม



28 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

กลายเป็นความขัดแย้งทางสังคมและความแตกแยกในมวลหมู่ประชาชนที่ยากต่อการเยียวยา

แก้ไข เนื่องจากระบบนิติรัฐและหลักนิติธรรม ซึ่งเป็นเสาหลักที่สำคัญของระบอบประชาธิปไตย 

และการพิทักษ์สิทธิมนุษยชน ได้ถูกทำลายลง ดังนั้น การสร้างความปรองดองสมานฉันท์เพื่อ

แก้ไขปัญหาความขัดแย้งทางสังคมดังกล่าวได้ ทุกฝ่ายจะต้องพยายามฟื้นฟูสถาปนาระบบ
 

นิติรัฐและหลักนิติธรรมให้ฟื้นกลับคืนขึ้นมาใหม่พร้อมกับระบอบประชาธิปไตยและการพิทักษ์

สิทธิมนุษยชนเพื่อให้หลักนิติธรรมได้พิทักษ์คุ้มครองสิทธิและเสรีภาพของประชาชนที่ขัดแย้ง

กันโดยการปลุกปั่นของนักการเมืองและพรรคการเมืองทุกพรรคที่ทุจริตคอร์รัปชันร่วมกับ

ข้าราชการและนักธุรกิจการเมือง หนทางเดียวที่เหลืออยู่ขณะนี้ คือ นวัตกรรมการสถาปนา

กลไกสร้างความปรองดองสมานฉันท์โดยแนวทางพุทธวิถีในสังคมไทยบนพื้นฐานของหลัก

นิติธรรมกับหลักราชธรรมที่บูรณาการร่วมกันเข้ากับหลักความซื่อตรงเที่ยงธรรมแห่ง
 

ทศพิธราชธรรมในการปกครองประเทศให้กลับคืนสู่การสร้างสังคมธรรมาธิปไตยต่อไปใน

อนาคต










29วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 3 ฉบับที่ 2

กรมศาสนา กระทรวงวัฒนธรรม. (2557). แนวทางการดำเนินงานการสร้างความปรองดอง

สมานฉันท์ของคนในชาติด้วยมิติศาสนา. กรุงเทพมหานคร: กระทรวงวัฒนธรรม. 

จรัญ ภักดีธนากุล. (2556). “หลักนิติธรรมในบริบทของศาลรัฐธรรมนูญ”. ใน นักกฎหมายกับ

การพัฒนาระบบประชาธิปไตย. กรุงเทพมหานคร: คณะนิติศาสตร์ จุฬาลงกรณ์

มหาวิทยาลัย.. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตโต). (2548). พจนานุกรมพุทธศาสตร ์ฉบับประมวลธรรม. 

(พิมพ์ครั้งที่ 13) กรุงเทพมหานคร: เอส.อาร์ พรินติ้ง แมส โปรดักส์. 

สำนักงานศาลรัฐธรรมนูญ. (2556). รัฐธรรมนูญแหงราชอาณาจักรไทย	พุทธศักราช	2550	

(แก้ไขเพิ่มเติม พุทธศักราช 2554). (พิมพ์ครั้งที่ 15). กรุงเทพมหานคร: สำนักพิมพ์

คณะรัฐมนตรีและราชกิจจานุเบกษา.  

สุรพล ศรีวิทยา. (2557). รายงานการศึกษาวิจัยฉบับสมบูรณ์	 เรื่อง	 การปฏิบัติหน้าที่ของ

องค์กรภาครัฐตามหลักนิติธรรมภายใต้รัฐธรรมนูญแหงราชอาณาจักรไทย	พุทธ

ศักราช	2550. กรุงเทพมหานคร: สำนักงานศาลรัฐธรรมนูญ.  

พระอดิศักดิ์ วชิรปญฺโญ และอดุลย์ ขันทอง. (2558). คุณลักษณะของผู้ประนีประนอมเชิงพุทธ

บูรณาการ. วารสารสันติศึกษาปริทรรศน ์มจร. 3(1), 53-70. 

Bingham, Tom. (2011). The	Rule	of	Law. (2nd ed.) London : Penguin Books. 

Cough, J.W. (1955). Fundamental	 Law	 in	 English	 Constitutional	 History. 

London: Oxford University Press.  

Saunders, Cheryl and Hassall, Graham. (1997). Asia-Pacific	 Constitutional	

Yearbook. Centre for Comparative Constitutional Studies, University of 

Melbourne. 

Thanin Kraivichien. (2009). The	Rule	of	Law. (2nd ed.) Bangkok: Thana Press. 

 


