
ศิริพร ทัศนศรี 
Siriporn Thatsanasri 

นิสิตปริญญาเอก มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

 

บทคัดยอ  

 บทความนี้ต้องการนำเสนอในประเด็นของความขัดแย้ง เหตุปัจจัยที่ทำให้เกิดขัดแย้ง 

บริบทของความขัดแย้งมีอะไรบ้าง และวิธีการจัดการความขัดแย้งในการประกาศศาสนาของ

พระพุทธเจ้า ในประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการเข้าหาผู้นำทางศาสนา การเมืองและทางเศรษฐกิจ การ

ปฏิวัติหลักคำสอนของลัทธิศาสนาดั้งเดิม การปฏิรูปคำสอนดั้งเดิม การปรับตัวให้เข้ากับวัฒนธรรม

ท้องถิ่น และวิพากษ์ในประเด็น สารัตถะของศาสนาคืออะไร ศาสนาจะคงความบริสุทธิ์ไว้ได้อย่างไร 

และเมื่อเกิดความขัดแย้งจะจัดการความขัดแย้งด้วยสันติวิธีได้อย่างไร เพื่อเป็นแนวทางในการ

ศึกษาและค้นคว้าเพิ่มเติมในรายละเอียดในเชิงวิชาการชั้นสูงต่อไป และเมื่อศึกษาจนได้บทสรุปแล้ว

จะสามารถเป็นแนวทางในการประพฤติปฏิบัติต่อไป 

คำสำคัญ : การจัดการความขัดแย้ง, ศาสนา, พระพุทธเจ้า 

 

Abstract  

This article presents issues of the conflict. For factors that caused the 

conflict, the context of what are the conflicts and how to manage conflict in a 

religious publication of the Buddha. On issues related to access to religious leaders 

Political and Economic. The revolutionary doctrine of traditional religion cults. The 

การจัดการความขัดแย้งทางศาสนา :  
กรณีการประกาศศาสนาของพระพุทธเจ้า 

Religious Conflict Management:  
The Case of Buddha’s Religion Publishing 

 



55วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

traditional teaching reform Adapting to the local culture and commentary on 

issues of what is essence of religion, religion keeps the purity and how to handle 

conflicts when disagreements by peaceful means and how to guide further 

research and study in detail the next advanced academic study, and when it 

finally has a summary, it can be as way to conduct further laboratory.


Keywords: Managing conflict, religion, Buddha





1. บทนำ


	 มนุษย์เป็นสิ่งมีชีวิตชนิดเดียวที่มีศาสนา สงครามของความเชื่อเกิดขึ้นมาหลายๆ ครั้งใน

ประวัติศาสตร์ของมนุษยชาติ ความเชื่อทางศาสนาที่แตกต่างหลากหลาย ก่อให้เกิดวิถีปฏิบัติที่แตก

ต่าง แบ่งแยก และแปลกแยก โดยแต่ละศาสนามีอุดมการณ์มุ่งมั่นที่จะธำรงรักษาความบริสุทธิ์ 

ความมั่นคง ของศาสนาและหลักศรัทธา ทำให้เกิดภาวการณ์ยึดมั่นถือมั่น พร้อมที่จะเปลี่ยน

สรรพนามจากพวกเราเป็นพวกเขาอย่างง่ายดายเมื่อสบโอกาส (กีรติ บุญเจือ, 2545 : 138) นำไปสู่

การไม่ลงรอยกันในที่สุดนอกเหนือจากความแตกต่างหลากหลายระหว่างชาติพันธ์ ขนบธรรมเนียม

ประเพณี วัฒนธรรม ความแปลกแยก มีพื้นฐานที่ตั้งอยู่บนอคติทางศาสนา แฝงเร้นไว้ด้วยความรู้สึก

ต่อต้านกัน เป็นศัตรูกัน ถือเขา ถือเรา โอกาสที่จะเกิดความกระทบกระทั่งกันได้ง่าย แม้ในเรื่องเล็ก

น้อย ที่โน้มนำไปสู่ความรู้สึกดูหมิ่น ดูแคลน ขาดความเชื่อมั่นที่ดีต่อกัน การเอารัดเอาเปรียบและ

การกระทำที่รุนแรง ยิ่งยึดมั่นเท่าใด ปฏิกิริยาย่อมทวีความรุนแรงมากขึ้นเท่านั้น ความขัดแย้งใน

ชีวิตมนุษย์อาจมีได้หลายประเภทและหลายระดับ (สมภาร พรมทา, 2548 : 189) ความขัดแย้งทาง

ศาสนาเป็นความขัดแย้งที่เกิดขึ้นง่ายและรุนแรง เนื่องจากผู้นับถือศาสนาแบบยึดมั่นถือมั่นจะเห็น

ว่าศาสนาหรือลัทธิที่ตนนับถือดีกว่าของผู้อื่นละไม่ยอมรับคนต่างศาสนาต่างลัทธิ ทั้งนี้เพราะคน

เหล่านั้นมีพื้นฐานความเชื่อต่างกันและตีความศาสนาไปตามความเชื่อของตน และวางรูปแบบการ

ดำรงชีวิตแตกต่างกันออกไปตามที่ตนเชื่อถือ ซึ่งความยึดมั่นถือมั่นนี้เองทำให้เกิดความขัดแย้งกัน

ขึ้นมา ผลที่ตามคือ แบ่งแยก แข่งขัน ไม้ไว้ใจกัน เมื่อเกิดการแข่งขันก็ตั้งป้อมสู้กันและไม่ไว้ใจกัน ก็

อยากทำลายฝ่ายตรงข้ามเพื่อความปลอดภัยของตนเอง (กีรติ บุญเจือ, 2546 : 79-80)







56 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

2. บริบทของความขัดแย้ง	


ความขัดแย้ง หากอธิบายในความหมายของผลประโยชน์ และความต้องการจะพบว่า การ

ที่คนสองคน สองกลุ่ม หรือมากกว่าสองกลุ่มต้องการสิ่งเดียวกันในเวลาเดียวกัน แต่หากมองความ

ขัดแย้งในเชิงความคิดจะพบว่า การที่คนสองคน สองกลุ่ม หรือมากกว่านี้ คิด อธิบาย ตีความ และ

เข้าใจสิ่งเดียวกัน ใน ทิศทางที่แตกต่างกัน ยิ่งกว่านี้ เราสามารถจัดแบ่งความขัดแย้ง ออกเป็นประ

เภทใหญ่ๆ ได้ 5 ประเภทคือ ความขัดแย้งด้านความสัมพันธ์ ด้านผลประโยชน์ ด้านข้อมูล ด้านค่า

นิยม และด้านโครงสร้าง ความขัดแย้งปรากฏอยู่ทั่วทุกแห่ง และเป็นสิ่งที่มนุษย์ในสังคมหลีกเลี่ยง

ไม่ได้ ซึ่งธรรมชาติของความขัดแย้งมีอยู่ และดำรงอยู่ในภายในของมนุษย์เอง รวมไปถึง การที่

มนุษย์จะต้องปฏิสัมพันธ์กับบุคคล หรือกลุ่มบุคคล ไม่ว่าจะเป็นเรื่องครอบครัว การทำงาน 

เศรษฐกิจ การเมือง และสังคม (พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส, 2553 : 139-140) 


	 พระพรหมคุณาภรณ ์ป.อ. ปยุตฺโต, (2550 : 13-14) กล่าวไว้ว่า “เหตุปัจจัยที่ทำให้มนุษย์

ขัดแย้งกันจนปัญหาความรุนแรงเบียดเบียนเกิดขึ้น คือ 1) อยากได้ ท่านเรียกว่า ตัณหา คือ อยาก

ได้ผลประโยชน์ อยากได้สิ่งบริโภค ทรัพย์สมบัติ ความพรั่งพร้อม มาบำรุงบำเรอตัวให้มีมากที่สุด 

ข้อนี้เป็นเหตุใหญ่ให้คนขัดแย้งจนแม้กระทั่งยกทัพไปรบราฆ่าฟันกัน 2) อยากใหญ่ คือ ต้องการ

อำนาจ ต้องการความยิ่งใหญ่ ที่จะสามารถครอบงำผู้อื่นหรือบังคับเขาได้ ข้อนี้ท่านเรียกว่ามานะ 3) 

ปัจจัยเรื่องลัทธิ ศาสนา และอุดมการณ์ต่างๆ ซึ่งไม่ใช่เรื่องผลประโยชน์โดยตรง แต่เป็นเรื่องของ

ความเชื่อ และการยึดถือหลักการบางอย่าง โดยถือรั้นไม่ยอมรับไม่ยอมฟังซึ่งกันและกัน อย่างนี้

เรียกว่าใจแคบ” สอดรับกับการนำเสนอของ ดร. ถวิลวดี บุรีกุล และคณะ (2555 :15) ที่นำเสนอไว้

อย่างน่าสนใจว่า “สังคมใดที่สมาชิกในสังคมขาดความเชื่อมั่น ไม่ไว้วางใจ และมีความเคลือบแคลง

สงสัยในความเป็นธรรม ความยุติธรรมแล้วสังคมนั้นจะปราศจากความสงบสุข โดยเฉพาะอย่างยิ่ง

ในสังคมที่มีความขัดแย้ง แตกแยก และมีการพิพาทหรือฟ้องร้องเป็นคดีความจำนวนมาก ยิ่งมี

ความคาดหวังว่าจะได้รับความยุติธรรม ความเป็นธรรมอย่างที่ตนต้องการมากยิ่งขึ้นไปด้วย หาก

รู้สึกว่าไม่ได้รับจะยิ่งทวีความไม่พึงพอใจทั้งต่อกฎหมาย ระบบและกระบวนการยุติธรรมและการใช้

อำนาจรัฐในทุกรูปแบบ” นอกจากนี้ ศาสตราจารย์ ดร. ชัยวัฒน์ สถาอานันท์ (2529) ได้กล่าวไว้ว่า 

“สาเหตุของความขัดแย้งมาจากตัวแปรที่สัมพันธ์กันอย่างซับซ้อน เช่น ตัวแปรที่เกี่ยวกับการ

แสวงหาความต้องการในการดำรงชีพของคน อันทำให้เกิดความขัดแย้งเพื่อแสวงหาการควบคุม

ภาวะแวดล้อมของมนุษย์ ตัวแปรทางจิตวิทยา ได้แก่ความต้องการและการขัดขืนอำนาจของมนุษย์ 

สำหรับตัวแปรทางสภาพภูมิศาสตร์ก่อให้เกิดกรณีพิพาทด้านพรมแดนระหว่างประเทศ ตัวแปรทาง

สังคมเศรษฐกิจทำให้เกิดความขัดแย้งทางชนชั้น และการช่วงชิงทรัพยากรในระดับชาติด้วยรูปแบบ



57วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

ต่างๆ ส่วนตัวแปรทางวัฒนธรรมก่อให้เกิดความขัดแย้งทางด้านศาสนา” ความขัดแย้งทางศาสนา

มักจะมีความรุนแรง และพร้อมจะสละชีวิตเพื่อความยึดมั่นของตน ดังที่ปรากฏเป็นสงครามทาง

ศาสนาหรือสงครามครูเสดระหว่าง   คริสเตียนกับอิสลามในสมัยโบราณ เป็นต้น ทั้งนี้ความขัดแย้ง

ทางศาสนาเกิดขึ้นได้ทั้งในศาสนาต่างศาสนาและศาสนาเดียวกันเหตุการณ์ทำนองนี้เกิดขึ้นอยู่เป็น

ประจำในกลุ่มของศาสนิกชนที่เชื่อมั่นว่า ศรัทธาของตนเองนั้นบริสุทธิ์ที่สุดเหนืออื่นใดและไม่ได้

เรียนรู้ความอดกลั้นอดทนต่อความหลากและความแตกต่างทางความคิดและความเชื่อ คนที่ยึดมั่น

ศรัทธาศาสนาทำนองนี้ จะทนไม่ได้ที่จะต้องอยู่ร่วมกับคนที่มีศาสนาที่ต่างไปจากตน ความขัดแย้ง

ระหว่างศาสนานี้ เป็นปัญหาความมั่นคงของโลกมาโดยตลอด แม้ว่าปัญหาจะแปรรูปเป็นการแก่ง

แย่งทรัพยากรและดินแดนกันไปแล้วก็ตาม


 


3. วิธีการจัดการความขัดแย้งในการประกาศศาสนาของพระพุทธเจ้า


	 พระพุทธศาสนาอุบัติขึ้นในชมพูทวีปซึ่งเป็นดินแดนที่เต็มไปด้วยนักบวชผู้เป็นเจ้าลัทธิ

คณาจารย์มากมาย นักบวชเหล่านั้นหลายท่านเป็นเจ้าหมู่เจ้าคณะ เป็นคณาจารย์ เป็นผู้มีชื่อเสียง 

มีเกียรติยศ เป็นเจ้าลัทธิ คนจำนวนมากยกย่องกันว่าเป็นคนดี มีประสบการณ์มาก บวชมานาน มี

ชีวิตอยู่หลายรัชสมัย ล่วงกาลผ่านวัยมามาก พระพุทธศาสนานับเป็นศาสนาที่เกิดขึ้นเพื่อปรับปรุง 

และแก้ไขสังคมอินเดียในยุคนั้นให้ดีขึ้นจากสภาพการณ์หลายอย่าง เช่น จากการกดขี่ทางชนชั้น

วรรณะของศาสนาพราหมณ์-ฮินดู การถือชั้นวรรณะอย่างเข้มงวด การใชส้ัตว์เป็นจำนวนมากเพื่อ

บวงสรวงบูชายัญ เป็นต้น พระพุทธศาสนาจึงเสมือนน้ำทิพย์ชโลมสังคมอินเดียโบราณให้ขาว

สะอาดมากกว่าเดิม คำสอนของพุทธศาสนาทำให้สังคมโดยทั่วไปสงบร่มเย็นในกระบวนการนักคิด

ของโลกศาสนา พระพุทธศาสนาได้รับการยกย่องจากทั่วโลกว่า เป็นศาสนาแห่งสันติภาพอย่าง

แท้จริง เพราะไม่ปรากฏว่ามีสงครามศาสนาเกิดขึ้นในนามของศาสนา หรือเผยแผ่ศาสนาโดยการ

บังคับผู้อื่นให้มานับถือ ให้เสรีภาพในการพิจารณาให้มีปัญญากำกับศรัทธา (เสฐียร พันธรังษี, 
 

2549 : 150) ในสมัยพุทธกาลพระพุทธองค์และพระสาวกมีท่าทีค่อนข้างเป็นมิตรกับผู้นับถือ

ศาสนาอื่น ไม่เคยคิดว่าเขาเป็นศัตรูที่ต้องทำร้าย แต่ถือว่าเป็นเพื่อนมนุษย์ที่มีศักดิ์และมีเกียติ

เหมือนกัน จึงทรงปฏิบัติต่อผู้นับถือศาสนาอื่นด้วยความปรารถนาดี (พระมหาประกาศิต 
 

อาจารปาลี, 2556 : 159) เมื่อศึกษาพระจริยาที่พระพุทธองค์และพระสาวกปฏิบัติต่อผู้นับถือลัทธิ

ศาสนาอื่นแล้ว เห็นว่าเป็นแนวทางให้เกิดความปรองดองและเป็นบรรยากาศแห่งความปรองดอง

ระหว่างศาสนา เป็นเรื่องที่น่าทำความเข้าใจแล้วนำมาปรับใช้ในสังคมที่มีความหลากหลายทาง

ศาสนา จะยกเฉพาะประเด็นที่มีความสำคัญมากล่าวดังต่อไปนี้




58 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

3.1	การเข้าหาผู้นำทางศาสนา การเมืองและทางเศรษฐกิจ 


	 ภายหลังจากพระพุทธเจ้าตรัสรู้ได้ออกประกาศพระพุทธศาสนาโดยเริ่มต้นที่ผู้นาศาสนา

ด้วยการเสด็จไปโปรดพราหมณ์ปัญจวัคคีย์ผู้คงแก่เรียนมีจิตใจที่มุ่งมั่นเต็มเปี่ยมด้วยความปรารถนา

ว่าจักได้บรรลุธรรมตามพระพุทธองค์จนกระทั่งประสบผลสำเร็จ หลังจากนั้นเสด็จไปโปรดชฏิล ๓ 

พี่น้องซึ่งมีบริวาร 1,000 คน โดยชฎิล 3 พี่น้องนี้เป็นเจ้าลัทธิใหญ่ที่นิยมการบูชาไฟและเป็นที่

เคารพนับถือของประชาชนตลอดถึงพระราชาผู้ปกครองแว่นแคว้น พระองค์ทรงแสดงธรรมเทศนา

อาทิตตปริยายสูตรและแสดงปาฏิหาริย์เพื่อให้ชฎิลกลุ่มนี้เข้ามานับถือพระพุทธศาสนาจนประสบ

ความสำเร็จได้บรรลุธรรมและอุปสมบทเป็นภิกษุทั้งหมด ต่อจากนั้นพระองค์เสด็จไปหาผู้นำ

ทางการเมืองหรือพระเจ้าแผ่นดิน คือ พระเจ้าพิมพิสารผู้เป็นพระราชาแห่งแคว้นมคธและข้าทาส

บริพาร พระเจ้าพิมพิสารและข้าราชบริพารพอเห็นว่าชฎิลสามพี่น้องที่ตนนับถือได้ประกาศตนเป็น

สาวกของพระพุทธองค์แล้วก็คลายทิฐิมานะและน้อมใจฟังพระธรรมเทศนาโดยความเคารพ ในที่สุด

ก็ได้ดวงตาเห็นธรรมและหันมานับถือพระพุทธศาสนา ต่อมาพระเจ้าพิมพิสารได้ถวายวัดเวฬุวันแด่

พระสงฆ์โดยมีพระพุทธองค์ทรงเป็นประมุข (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 4 ข้อ 37-59 : 47-72) 

นอกจากนี้พระองค์ยังทรงแสดงธรรมเทศนาสั่งสอนเหล่าผู้นำทางเศรษฐกิจซึ่งเป็นบุคคลที่มีอิทธิพล

ต่อสังคมด้วยพระองค์เอง ผู้นำทางเศรษฐกิจที่พระองค์เสด็จไปโปรดคือ ยสกุลบุตรพร้อมบิดา

มารดา ภรรยาและมิตรสหายรวม 54 คน (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 4 ข้อ 25 : 31-40) 


	 วิธีการประกาศโดยการเข้าหาหัวหน้าผู้เป็นผู้นำทางสังคม การเมืองและเศรษฐกิจเช่นนี้นับ

เป็นวิธีการที่มีความชาญฉลาดและแยบยลในตัวอย่างมาก เพราะคนเหล่านี้ต่างมีบทบาทและ

อิทธิพลต่อสังคมอย่างยิ่งทั้งเป็นผู้ที่มีพวกพ้องและบริวารมาก เมื่อคนเหล่านี้นับถือศาสนาใด ผู้คน

ในสังคมนั้นก็มักจะหันมานับถือตามไปด้วย จะเห็นได้ว่าในช่วงแรกของการเผยแผ่ธรรมะนั้น

พระองค์ทรงใช้วิธีการนี้มาโดยตลอด ทำให้พระพุทธศาสนาเป็นที่รู้จักมีประชาชนให้ความเลื่อมใส

ศรัทธาเข้ามานับถืออย่างมากมายนับได้ว่าเป็นพระปรีชาสามารถของพระพุทธองค์และพระสาวก

ทั้งหลายด้วย ผู้นำศาสนานั้นบางทีอาจจะมีความสำคัญหรือทรงอิทธิพลต่อจิตใจของประชาชนมาก

กว่านักปกครอง เพราะนักปกครองมักควบคุมประชาชนด้วยอาวุธหรือด้วยอำนาจ ส่วนผู้นำทาง

ศาสนานั้นควบคุมประชาชนด้วยธรรมะ ฉะนั้นประชาชนจึงมีความมั่นคงเลื่อมใสต่อพระและ

นักบวช นอกจากความเลื่อมใสศรัทธาแล้วยังช่วยอำนวยประโยชน์ในด้านการทำนุบำรุงพระสงฆ์

และพระพุทธศาสนาอย่างดีด้วยการสร้างสิ่งที่เป็นสาธารณประโยชน์ และสร้างวัดวาอารามต่างๆ 




59วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

3.2	การปฏิวัติหลักคำสอนของลัทธิศาสนาดั้งเดิม   


	 ระบบการสอนของพราหมณ์นับว่าเก่าแก่ที่สุดตั้งแต่สมัยพระเวทจนถึงสมัยปัจจุบัน วิธีการ

ศึกษานั้นครูสอนกลุ่มลูกศิษย์ในบ้านของครูเอง (เอส. ดัตต์, 2543 : 1) หากย้อนไปในยุค 

พราหมณะซึ่งพิธีบูชายัญได้รับความนิยมกันอย่างแพร่หลาย ในยุคนั้นพราหมณ์ซึ่งเป็นผู้มีอำนาจใน

การประกอบพิธีกรรม จึงได้รับการยกย่องว่าเป็นที่พึ่งทางจิตใจของประชาชน เพราะถือว่า

พราหมณ์เป็นผู้ศักดิ์สิทธิ์ที่เป็นเสมือนตัวแทนของพระผู้เป็นเจ้า เป็นผู้สวดบทสวดอันศักดิ์สิทธิ์

สรรเสริญเทพเจ้า หรือเป็นกวีที่ได้รับการดลบันดาลจากเทพเจ้าให้แต่งบทสวดพระเวท (Monier 

Williams, 1920 : 226) ซึ่ได้รับกรถ่ายทอดหลักความเชื่อี่ได้รับการนับถือในหฒุ่ศาสนิก แต่ใน

คัมภีร์พระไตรปิฎกมีการระบุว่าฤๅษียุคโบราณเป็นผู้แต่งคัมภีร์พระเวท และเป็นปฐมาจารย์และ
 

บูรพาจารย์ผู้สอนคัมภีร์พระเวทให้แก่พราหมณ์ (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 13 ข้อ 427 : 537) 

ภาษาที่ใช้ในพระเวทจะเป็นภาษาร้อยกรอง แสดงถึงเรื่องของการสรรเสริญเทพเจ้าต่างๆ (สมัคร 
 

บุราวาศ, 2544 : 26) หน้าที่ของพราหมณ์จึงอยู่ที่การประพฤติเคร่งครัดอยู่ในพิธีกรรมและกระทำ

ตนให้เป็นที่พึ่งของประชาชนในทางด้านจิตใจเท่านั้น พระพุทธเจ้าทรงปฏิวัติทางสังคมชนชั้นที่ชาว

ชมพูทวีปยึดถือมานาน หากยกเอาผลงานและพระจริยาของพระพุทธเจ้าขึ้นมาเป็นหลักพิจารณา 

จะมองเห็นแนวทางการบำเพ็ญพุทธกิจที่สำคัญหลายอย่าง เช่น ทรงพยายาม ล้มล้างความเชื่อถือ

งมงายในเรื่องพิธีกรรมอันเหลวไหลต่างๆ  โดยเฉพาะการบูชายัญ พระองค์ทรงติเตียนพิธีกรรมนั้น

ว่าเป็นสิ่งไร้ประโยชน์ เป็นบาป อกุศล เพราะในพิธีกรรมนั้นมีการฆ่าสัตว์อย่างทารุณให้กรรมกร

ทำงานหนัก และต้องสูญเสียสิ่งต่างๆ ไปโดยเปล่าประโยชน์ (เอ็น.ไอยสวามี ศาสตรี, 2543 : 5) 

พระองค์ทรงสอนย้ำถึงผลเสียหายและความไร้ผลของพิธีกรรมเหล่านั้นทั้งนี้เพราะยัญพิธีเหล่านั้น 

ทำให้คนมัวแต่คิดหวังพึ่งเหตุปัจจัยในภายนอก อย่างหนึ่งทำให้คนกระหายทะยานและคิดหมกมุ่น

ในผลประโยชน์ทางวัตถุเพิ่มพูนความเห็นแก่ตน  ไม่คำนึงถึงความทุกข์ยากเดือดร้อนของเพื่อน

มนุษย์และสัตว์ อย่างหนึ่ง ทำให้คนคิดหวังแต่เรื่องอนาคต จนไม่คิดปรับปรุงปัจจุบันอย่างหนึ่ง 

(พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2552 : 7) แล้วกลับทรงสอนย้ำหลักการให้ทาน ให้เสียสละ

แบ่งปันและสงเคราะห์กันในสังคม เช่น ศาสนาพราหมณ์มีข้อบัญญัติทางสังคมหลายด้าน เช่น เรื่อง

วรรณะที่กำหนดให้แต่ละวรรณะมีความแตกต่างกันอย่างเด่นชัด มีการกำหนดให้แต่ละวรรณะ

ยึดถือและปฏิบัติอยู่ในวรรณะของตนเองมิให้สมาคมกับวรรณะอื่นๆ โดยเฉพาะวรรณะศูทรที่ไม่

สามารถมีสิทธิ์ในสังคม กำหนดให้วรรณะพราหมณ์เป็นวรรณะประเสริฐสูงสุด อันถือได้ว่าเป็นการ

ลิดรอนสิทธิ์ของวรรณะนั้นๆ พระองค์ตรัสปฏิเสธแนวคิดดังกล่าวอย่างสิ้นเชิง และทรงสอนว่า 

“บุคคลเป็นพราหมณ์เพราะชาติตระกูลก็หาไม่หรือไม่เป็นพราหมณ์เพราะชาติตระกูลก็หาไม่บุคคล

เป็นพราหมณ์ก็เพราะกรรมหรือไม่เป็นพราหมณ์ก็เพราะกรรม” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 13 



60 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

ข้อ 460 : 581) หมายความว่า คนดี หรือชั่วมิใช่ชาติตระกูล แต่ขึ้นอยู่กับการกระทำของผู้นั้น หาก

ทำดีก็เป็นคนดี และหากทำชั่วก็เป็นคนชั่วนอกจากนั้นพระองค์ยังทรงปฏิเสธทางสุดโต่ง  2 ทางที่

ไม่สมควรนำมาปฏิบัติ คือ กามสุขัลลิกานุโยค คือการหมกมุ่นในกามสุข กับ อัตตกิลมถานุโยค คือ 

การทรมานตนเอง (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 4 ข้อ 13 : 20) พระองค์ทรงเคยปฏิบัติเช่นนั้นมา

ก่อนแล้วทรงยืนยันว่าเป็นหนทางที่ผิดไม่ใช่หนทางที่จะนำสัตว์โลกไปสู่ทางบรรลุธรรมได้ ทรง

แนะนำให้ดำเนินในทางสายกลางอันได้แก่มรรคมีองค์ 8 หรือมัชฌิมาปฏิปทา เป็นทางปฏิบัติที่ไม่

เข้มงวดและไม่หละหลวมเกินไป ทรงถือว่าเป็นแนวทางที่ถูกต้องและเหมาะสมที่สุด เป็นหลัก

ประพฤติปฏิบัติหรือระบบจริยธรรมทั้งหมดในพระพุทธศาสนา เป็นคำสอนภาคปฏิบัติที่จะช่วย

ให้การดำเนินสู่จุดหมายตามแนวทางของกระบวนธรรมที่เข้าใจแล้วนั้นเป็นผลสำเร็จขึ้นมาในชีวิต

จริง ช่วยให้มนุษย์บรรลุความดีงามที่สูงขึ้นไป สามารถดำเนินชีวิตอยู่ในสังคมนั้นได้อย่างมีความสุข 

มีความกลมเกลียวซึ่งกันและกันร่วมแรงร่วมใจในการพัฒนาประเทศได้อย่างสมบูรณ์ 


3.3 การปฏิรูปคำสอนดั้งเดิม


	 พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นมาท่ามกลางกระแสวัฒนธรรมและลัทธิต่างๆ โดยเฉพาะศาสนา

พราหมณ์จึงทำให้พระพุทธเจ้าต้องมีความเกี่ยวข้องกับถ้อยคำทางศาสนา ด้วยมีความมุ่งมั่นที่จะ

ประกาศพระพุทธศาสนาให้มีความมั่นคงอย่างรวดเร็ว จึงไม่ทรงหักล้างคำสอนหรือถ้อยคำของ

ศาสนาอื่นอย่างทันที เช่น คำสอนเรื่องอัตตาหรือตัวตนที่กล่าวถึงความเป็นอมตะ มีอิสระจากความ

ชั่วร้าย ไม่อยู่ภายใต้การจำกัดของอายุ (Chandradhar Sharma, 1991 : 19) แต่พยายามให้

กลมกลืนเปลี่ยนแปลงไปอย่างไม่รู้ตัวหรือบางทีก็ใช้วิธีการโอนอ่อนผ่อนตาม คำสอนใดถูกต้องดีงาม

พระองค์ก็ทรงรับรองว่าถูกต้องดีงามเป็นของสากลโดยธรรมชาติ (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺ

โต), 2552 : 8) คำสอนที่ยังไม่ดีพระองค์ก็ปรับปรุงให้ดีขึ้นอย่างมีเหตุผล สิ่งที่ดีงามพระองค์ทรง

ยกย่อง (เสถียร โพธินันทะ, 2544 : 38) คำสอนของศาสนาพราหมณ์มีอยู่อย่างไร พระองค์ไม่ทรง

หักล้าง แต่จะทรงปฏิรูปใหม่นามาใช้ในทางพระพุทธศาสนาเช่น คำว่า พรหม ทางศาสนาพราหมณ์

หมายถึง ผู้สร้างโลก แต่พระองค์ทรงเอามาใช้ในความหมายใหม่ หมายถึง มารดาบิดา (พระไตร

ปิฎกภาษาไทย เล่ม 21 ข้อ 63 : 107) คำสอนใดที่มีความขัดแย้งกับพุทธศาสนาทรงชี้แจงแถลงให้

เห็นว่าการปฏิบัติเช่นนั้นไม่ใช่แก่นสารพร้อมทั้งแนะนำแนวทางปฏิบัติที่ถูกต้องให้ เช่น การบูชายัญ 

ในคำสอนเดิมที่เชื่อว่าการบูชายัญเป็นระบบสื่อสารระหว่างมนุษย์กับเทพเจ้า มีเครื่องบูชาหลาย

ชนิด เป็นศาสนกิจของพราหมณ์    มีมาตั้งแต่ก่อนสมัยพระเวท พระองค์ทรงสอนในความหมาย

ใหม่ หมายถึง การบูชามารดาบิดา สมณ-พราหมณ์ เป็นต้น (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 9 ข้อ 

323-353 : 125-150)   




61วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

	 เมื่อทรงอธิบายชี้แจงถึงส่วนดีส่วนบกพร่องของศาสนาพราหมณ์แล้ว ได้เสนอหลักการใหม่

ที่เป็นหลักคำสอนของพระพุทธศาสนาล้วนๆ ขึ้นแทนที่และเผยแผ่หลักคำสอนที่เป็นแก่นแท้ของ

พระพุทธศาสนาแก่ประชาชนเพื่อให้เข้าใจถึงธรรมชาติแท้จริงของมนุษย์และสรรพสิ่ง หลักธรรมที่

เป็นแก่นแท้ของพระพุทธศาสนา ได้แก่ ไตรลักษณ์หรือสามัญลักษณะ คือความเป็นของไม่เที่ยง

ความเป็นทุกข์ และความเป็นของไม่ใช่ตัวตน ความไม่คงที่แน่นอนของสรรพสิ่งเกิดขึ้นตั้งอยู่และดับ

ไปตามเหตุปัจจัยที่อาศัยกันเกิดขึ้นและเสื่อมสลายไปตามกาลเวลาที่ผ่านไป และหลักอริยสัจ 4 ถือ

ได้ว่าเป็นหลักหัวใจสำคัญของพระพุทธศาสนา เป็นหลักธรรมที่สำคัญครอบคลุมคำสอนทั้งหมดใน

พระพุทธศาสนา กุศลธรรมทั้งหมดในพระพุทธศาสนารวมอยู่ในอริยสัจทั้งสิ้น พระพุทธองค์ทรง

บรรลุธรรมก็ด้วยหลักธรรมข้อนี้ซึ่งแสดงให้เห็นถึงการเกิดขึ้นและดับไปอย่างมีเหตุปัจจัย 


3.4	การปรับตัวให้เข้ากับวัฒนธรรมท้องถิ่น 


	 วิธีการปรับตัวให้เข้ากับวัฒนธรรมท้องถิ่นเพื่อเป็นการเผยแผ่ให้ง่ายมากขึ้นทำให้ผู้ฟังเกิด

ความรู้สึกว่าผู้เผยแผ่เป็นเสมือนญาติของตนเองจึงเกิดความเต็มใจที่จะรับฟังพระธรรมเทศนาแต่

พระพุทธเจ้าทรงห้ามยกพุทธพจน์ขึ้นเป็นภาษาสันสกฤต และทรงปรับอาบัติทุกกฎแก่พระภิกษุผู้

แสดงพุทธพจน์เป็นภาษาสันสกฤต ทรงอนุญาตในการแสดงธรรมด้วยภาษาของตนเอง ดังกรณีของ

ภิกษุเมฏฐะและโกกุฏฐะ ทูลขอยกพระพุทธพจน์ขึ้นเป็นภาษาสันสกฤต (พระไตรปิฎกภาษาไทย 

เล่ม 7 ข้อ 285 : 71) เพราะในสมัยนั้นแต่ละแคว้นต่างมีภาษาของตน แต่ละแคว้นคงใช้ภาษา
 

ต่างกัน เสถียร โพธินันทะ (2544 : 52-53)  กล่าวยืนยันว่า “พระพุทธเจ้ามิได้ใช้ภาษามคธในการ

เผยแผ่ธรรมะภาษาเดียว เหตุผลคือ (1) ในสมัยนั้น แคว้นต่างๆ มีภาษาเป็นของตัวเอง คงไม่เข้าใจ

ภาษาอื่นๆ มากนัก (2) ก่อนพระองค์จะออกผนวช ได้ศึกษาศิลปวิทยาการมากมาย จึงเป็นไปได้ว่า 

พระองค์ย่อมรู้และเข้าใจภาษาอื่นได้โดยไม่ต้องสงสัย” ทั้งนี้เพราะว่า ประเทศอินเดียในสมัยนั้น 
 

มีภาษาใช้มากมาย แต่ละภาษามีอักษรเป็นของตัวเอง (กรุณา-เรืองอุไร กุศลาสัย, 2544 : 76)  

พระพุทธเจ้าทรงใช้ภาษาที่เป็นกลางมีแบบแผนคือภาษาที่มาจากตระกูลปรากฤต เพราะเป็นภาษา

สามัญที่ประชาชนจำนวนมากสามารถเข้าใจได้ เป็นการเปิดโอกาสให้มวลชนทุกระดับชั้นได้มีโอกาส

เข้ามาเลื่อมใสศรัทธา ซึ่งในวัฒนธรรมของอินเดียในสมัยนั้นมีเอกลักษณ์ที่สำคัญประกอบด้วย ไม่

ยึดมั่นในลัทธิความเชื่อใดๆ โดยเฉพาะ มีลักษณะเป็นสากล โอบอ้อมไว้ด้วยซึ่งนานาลัทธิความเชื่อ

เถือ และเคารพในปัจเจกบุคคล (กรุณา-เรืองอุไร กุศลาสัย, 2537 : 31) สามารถเอื้อประโยชน์ต่อ

การอยู่ร่วมกันโดยสันติของคนในสังคม ประเทศชาติ แม้กระทั่งการมีสันติภาพของโลกโดยส่วนรวม 

และเป็นตัวขับเคลื่อนสังคมทั้งหมดให้ดำเนินไปสู่จุดหมาย นั่นคือ ความสงบสุขดีงามซึ่งเป็น

ประโยชน์ต่อการพัฒนาประเทศชาติ (พระปลัดสมชาย ปโยโค, 2556 : 153) พระพุทธศาสนาจึง



62 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

แพร่หลายไปสู่มวลชนอย่างรวดเร็วทั้งเป็นการเปิดโอกาสให้ประชาชนทุกระดับชั้นได้รับการศึกษา

อย่างทั่วถึงกัน ตรงกันข้ามกับศาสนาพราหมณ์ที่จำกัดสิทธิการศึกษาทั้งยังใช้ภาษาสันสกฤตซึ่งถือ

ได้ว่าเป็นภาษาต้องห้ามสำหรับคนบางวรรณะ  





4. วิพากษ
์

ความขัดแย้งเป็นสิ่งปกติธรรมดาที่เกิดขึ้นได้กับทุกคน ความขัดแย้งนั้นไม่ใช่สิ่งเลวร้ายหาก

สามารถคลี่คลายตัวเองไปในทางสร้างสรรค์ และนำไปสู่ข้อยุติ หรือหาทางออกได้ เราไม่อาจห้ามไม่

ให้เกิดความขัดแย้งได้ แต่สามารถสร้างกระบวนการแก้ปัญหาความขัดแย้งหรือข้อพิพาทนั้นได้ 

ความขัดแย้ง (Conflict) และข้อพิพาท (Dispute) มีความหมายใกล้เคียงกัน ความขัดแย้งเป็นเรื่อง

ของความเห็นหรือความเชื่อ ที่ต่างกัน แต่คู่กรณียังสามารถทำงานร่วมกันได้ แต่ข้อพิพาทเป็นเรื่องที่

ผู้เกี่ยวข้องมุ่งที่จะเอาชนะกันเพื่อให้บรรลุเป้าหมายของตนเอง (วันชัย วัฒนศัพท์, 2550 : 1-3) 

ประเด็น “ศาสนากับการแก้ปัญหาความขัดแย้ง” ในการอธิบายในบริบทของความขัดแย้งจะ

สะท้อนลงไปว่า ศาสนา เรามองศาสนาว่า อย่างไร ? การมองเป็นเรื่องสำคัญ เพราะการมองจะให้

คุณค่าที่ต่างกัน โดยแบ่งคุณค่าเป็น 2 อย่างคือ  


	 1. คุณค่านอกตัว คือสิ่งที่เราให้คุณค่า เช่น วันหนึ่งมารดาของ ด.ช. กอ ได้ใช้ให้ ลูก 

ทำงานบ้านโดยจะให้เงินไปชื้อขนม เขาจึงทำงานบ้านเพราะอยากได้เงิน นี่คือคุณค่านอกตัวที่ เขา

สร้างขึ้นคือเงิน และวันต่อมาเมื่อไม่เงินเป็นตัวล่อเขา ก็ไม่ทำงานบ้าน หรือกรณีที่ 2 การสวดมนต์ 

การสวดที่เป็นคุณค่านอกตัวคือการสวดอ้อนวอนขอ หรืออธิษฐานเพื่อให้ประสพแต่สิ่งที่ดี อย่างนี้ก็

จัดว่าการทำงานและเป็นการสวดมนต์ที่มีคุณค่านอกตัว เป็นต้น ปัญหาของคุณค่านอกตัวถือได้ว่า

เป็นปัญหาหลัก เพราะอาจนำไปสู่ความขัดแย้งในอนาคตได้


	 2. คุณค่าในตัว คือ สิ่งที่เราไม่ได้คาดหวังอะไรจากสิ่งนั้น เช่น ด.ช. ขอ เป็นเด็กที่ดีอยู่แล้ว 

ฉะนั้น เขาจึงช่วยมารดาของเขาทำงานบ้านเป็นปรกติโดยไม่ได้หวังอะไรจากการทำงานบ้าน หรือ 

กรณีที่ 2 การปฏิบัติธรรม การสวดมนต์ เขารู้ว่าการสวดมนต์มันดีอยู่ในตัวของมันเองอยู่แล้วไม่ว่า

คนอื่นจะรู้หรือไม่และไม่ได้สวดอ้วนเพื่อเพื่อหวังผลอะไรเพียงแต่ทำเพราะคิดว่ามันดี อย่างนี้จัด

เป็นการทำงานและการสวดมนต์ที่มีคุณค่าในตัว


	 จากการสำเนอในประเด็น คุณค่านอกตัว คือสิ่งที่เราให้คุณค่า และคุณค่าในตัว คือสิ่งที่เรา

ไม่ได้คาดหวังอะไรจากสิ่งนั้น  จะเป็นสะท้อนให้ให้เข้าใจถึงสภาวะที่เป็นจริงในลักษณะต่าง ๆ เพื่อ

เป็นการป้องกันการนำเอาหลักการที่เป็นประโยชน์ไปใช้ในทางที่ไม่เหมาะสม ผู้เขียนจะได้นำเสนอ

ในรายละเอียดที่เกี่ยวข้องกับการจัดการความขัดแย้งทางศาสนา ดังนี้




63วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

4.1 สารัตถะของศาสนา คืออะไร  


สารัตถะ (Essence) คือ คุณลักษณะหรือภาวะอันเป็นเนื้อแท้ ซึ่งทำให้สิ่งหนึ่ง ๆ เป็นตัว

ของตัวเอง แตกต่างจากสิ่งอื่น ๆ คตินิยมที่ยอมรับว่าสารัตถะมีอยู่จริง (พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา 

อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน, 2548 : 34)


	 1)	หลักศีลธรรม ต้องไม่มีวันเปลี่ยน ต้องเป็นความจริงแท้ (Absolute) และต้องไม่มีความ

เห็นใดๆ เข้ามาแทรก (Objective) ต้องคงไว้เสมอ เช่น การฆ่าเป็นบาป ต่อเมื่อมีการฆ่า การฆ่านั้น

ก็จัดว่าเป็นบาปในทุกกรณี ห้ามใส่ความเห็นใด ๆ เข้ามาแทรกเช่น การฆ่าเพื่อเป็นการช่วยเหลือคน

จำนวนมาก หรือ กรณีขโมย ขโมยยังไงก็จัดว่าเป็นการลักทรัพย์ ห้ามใส่ความเห็นลงไปว่าขโมยเพื่อ

นำมาช่วยคน จะทำให้หลักศีลธรรมพลาดไป  สิ่งใดควรอนุญาตให้มีในสังคมหรือไม่นั้น พุทธศาสนา

ไม่ได้พิจารณาจากแง่ของศีลเพียงอย่างเดียว (สมภาร  พรหมทา, 2548 : 112) หากแต่พิจารณาใน

แง่อื่นด้วย  เช่น แง่สังคม การเมือง เศรษฐกิจ เป็นต้น ดังตัวอย่างเช่น อาชีพประมง ในแง่ของศีล

แล้ว อาชีพนี้ขัดกับศีลข้อปาณาติบาต ในการพิจารณาว่าอาชีพดังกล่าวนี้ควรมีในสังคมหรือไม่  เรา

จะมองในแง่ศีลเพียงอย่างเดียวไม่ได้  เพราะไม่เช่นนั้นอาชีพนี้จะอยู่ในสังคมพุทธไม่ได้  มนุษย์

จำเป็นต้องบริโภคเนื้อสัตว์เพื่อความอยู่รอดของชีวิต อาชีพประมงจึงมีความจำเป็นอย่างมาก ผิดก็

จริง แต่มีน้ำหนักเบา เมื่อจำเป็นต้องแลกเอา ต้องแลกเอาให้ได้ประโยชน์มากที่สุดเท่าที่จะทำได้  


	 2)	ความเชื่อต้องมั่นคง เช่น ต้องเชื่อพระไตรปิฎก ถึงแม้จะมีคนกล่าวว่าพระไตรปิฎก ก็ไม่

ให้เชื่อ แต่ให้พิจารณาโดยใช้สติปัญญาของตน มีหลักความเชื่อในเกสปุตตสูตร ที่พระพุทธเจ้าตรัส

กับชาวกาลามะว่า 


อย่าปลงใจเชื่อด้วยการฟังตามกันมา


อย่าปลงใจเชื่อด้วยการถือสืบๆ  กันมา


อย่าปลงใจเชื่อด้วยการเล่าลือ


อย่าปลงใจเชื่อด้วยการอ้างตำราหรือคัมภีร์


อย่าปลงใจเชื่อเพราะตรรกะ (การคิดเอาเอง)


อย่าปลงใจเชื่อเพราะการอนุมาน


อย่าปลงใจเชื่อด้วยการคิดตรองตามแนวเหตุผล


อย่าปลงใจเชื่อเพราะเข้าได้กับทฤษฎีที่พินิจไว้แล้ว


อย่าปลงใจเชื่อเพราะมองเห็นรูปลักษณะน่าจะเป็นไปได้


อย่าปลงใจเชื่อเพราะนับถือว่า ท่านสมณะนี้เป็นครูของเรา




64 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

กาลามะทั้งหลาย เมื่อใด ท่านทั้งหลายพึงรู้ด้วยตนเองเท่านั้นว่า “ธรรมเหล่านี้เป็นอกุศล 

ธรรมเหล่านี้มีโทษ ธรรมเหล่านี้ผู้รู้ติเตียน ธรรมเหล่านี้ที่บุคคลถือปฏิบัติบริบูรณ์แล้วย่อมเป็นไป

เพื่อไม่เกื้อกูล เพื่อทุกข์” เมื่อนั้นท่านทั้งหลายควรละ (ธรรมเหล่านั้น) เสีย” (พระไตรปิฎกภาษา

ไทย เล่ม 20 ข้อ 66 : 256-257) 


	 สามารถอธิบายได้ว่า การที่จะเชื่ออะไรลงไป ไม่ควรเชื่ออย่างงมงาย ควรเชื่ออย่างมีเหตุผล    

พุทธศาสนาสอนเรื่องศรัทธา คือ ความเชื่อ  พุทธศาสนาก็สอนให้มีปัญญากำกับไปในที่นั้นด้วย  ผู้

นับถือพุทธศาสนาจึงมีเสรีภาพในการใช้ความเชื่ออย่างเต็มที่ และไม่บังคับการบังคับให้เชื่อ แต่ควร

เชื่ออย่างมีเหตุผลด้วยปัญญาการหยั่งรู้ของตนเอง


4.2 ศาสนาต้องคงความบริสุทธิ์ไว้ 


ประเด็นนี้เป็นการนำเสนอในหลักการที่ถูกต้อง เป็นธรรม ปราศจากความลำเอียงต่างๆ 

เพื่อป้องกันการนำเอาศาสนาเป็นเครื่องมือในการหาผลประโยชน์ให้แก่ตนเอง จะต้องมี

กระบวนการในการเข้าไปจัดการ เช่น จะเข้าไปจัดการต่อปัญหาต่างๆ ต้องเข้าไปด้วยความเป็น
 

พุทธศาสนา ห้ามไปด้วยคุณลักษณะพิเศษเช่น นักการเมือง และอื่นๆ ซึ่งอาจก่อปัญหาได้ในอนาคต 

เพราะให้คงความเป็นพระไว้ พร้อมกันนั้น ต้องแยกบ้านเมืองกับศาสนาให้ออกจากกัน เรื่องบ้าน

เมืองให้เป็นหน้าที่ของราชการ ไม่ว่าจะเกิดอะไรขึ้นก็ตาม เช่น การปล้นจี้ต่างๆ เมื่อบ้านเมืองเข้าไป

จัดการปัญหาโดยยิงผู้ก่อการตายหมด พุทธศาสนาก็ต้องชี้ให้เห็นหลักการพุทธศาสนาอยู่เสมอ การ

ฆ่าเป็นบาป พระพุทธศาสนาเรื่องเมตตากรุณา ให้ยึดหลักการทางศาสนาไว้ การกระทำของบุคคล

จึงเปรียบเสมือนเครื่องบ่งบอกอุปนิสัย เมื่อกระทำในสิ่งใดต้องมีการหวังผลจากการกระทำนั้น  

พระพุทธองค์ตรัสไว้ในสมุททกสูตรว่า “บุคคลหว่านพืชเช่นใด ย่อมได้ผลเช่นนั้น คนทำดีย่อมได้ดี 

ทำชั่วย่อมได้ชั่ว” (พระไตรปิฎกภาษาไทย เล่ม 15 ข้อ 256 : 374) ดังนั้นการพัฒนา ฝึกฝนอบรม

เพื่อให้มนุษย์มีความรู้ มีจริยธรรม มีความมั่นคงในหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา มีความเข้าใจใน

ปัญหาของชีวิตและตระหนักในคุณค่าของหลักพุทธธรรม คือ คำสอนของพระพุทธเจ้าให้มากขึ้น  

จึงจำเป็นที่ทุกฝ่ายต้องให้ความร่วมมือกันเพื่อให้เกิดการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ขึ้น โดยการช่วยกัน

ส่งเสริมให้มนุษย์ได้พัฒนาตนเองจนถึงการบรรลุเป้าหมายสูงสุดของชีวิต และให้มนุษย์ที่ฝึกฝน

อบรมแล้วเป็นที่พึ่งของสังคม ด้วยการนำเอาหลักพุทธธรรมมาช่วยประยุกต์ใช้ในทางการปฏิบัติ

อย่างถูกต้องเหมาะสม และเป็นไปตามระเบียบแบบแผนของสังคมที่กำหนดไว้ เพราะหลักคำสอน

ในพระพุทธศาสนามีความสำคัญต่อการพัฒนาทรัพยากรมนุษย์ที่เอื้ออำนวยประโยชน์ต่อสังคมโดย

ส่วนรวมโดยต่อไป




65วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

4.3 จัดการความขัดแย้งด้วยสันติวิธ
ี

	 อย่างไรก็ตาม การเผยแผ่ศาสนาที่มีความเห็นไม่ตรงกันในสังคมเดียวกัน ย่อมมีการกระทบ

กระทั่งกันบ้างเป็นธรรมดา อาจมีทั้งโดยตั้งใจและไม่ตั้งใจ เมื่อเกิดความขัดแข้งแล้วผู้นำศาสนาหรือ

ผู้รับผิดชอบบ้านเมืองต้องไม่นิ่งดูดาย จะต้องเข้ามาแก้ปัญหาอย่างทันท่วงที เพราะความขัดแย้ง

ระหว่างศาสนานี้อ่อนไหวมาก หากไม่จัดการให้ดี ความขัดแย้งจะแพร่กระจายอย่างรวดเร็ว 

เนื่องจากศาสนาเป็นเรื่องของสังคม ไม่ใช่เรื่องของบุคคลใดบุคคลหนึ่ง แนวทางปฏิบัติเมื่อเกิดความ

ขัดแย้งระหว่างศาสนามีหลายวิธี แต่แนวทางที่ต้องยึดถือ คือ ต้องแก้ด้วยสันติวิธีและแก้ด้วยที่ที

แห่งปัญญา คือ ต้องไม่ใช้ความรุนแรงทั้งด้วยการกระทำทางกายหรือทางวาจา ขณะเดียวกันต้อง

ทำความเข้าใจ ชี้แจงให้ทราบเหตุทราบผล ให้เกิดปัญญา มีรายละเอียดดังนี้


	 1) 	หากมีการกล่าวหาหรือกล่าวให้ร้ายจนอาจเกิดความเข้าใจผิด จะต้องชี้แจงข้อกล่าวหา

นั้นด้วยเหตุผลเพื่อให้เกิดความเข้าใจถูกต้อง การกล่าวชี้แจงนี้แม้บางครั้งจะใช้คำรุนแรง ตรงไปตรง

มา แต่ก็ทำไปเพราะความหวังดี หวังให้เกิดประโยชน์คือความเข้าใจถูกต้องตลอดกาลนาน ดัง

ตัวอย่างในการประกาศศาสนาของพระพุทธเจ้า บางครั้งพระพุทธองค์ทรงบันลือสีหนาทประกาศ

พรหมจักรคือลัทธิของพระองค์ท่ามกลาง  ผู้นับถือศาสนาอื่น ที่เป็นการประกาศที่ทำไปด้วยความ

หวังดีต่อผู้อื่นด้วยความปรารถนาดี แล้วก็ทำอย่างสุภาพ ทำอย่างมีเหตุผล ทำอย่างคนมีธรรมะที่

ทำความกล้าหาญให้เป็นที่ปรากฏเพื่อจะยืนยันในลัทธิของพระองค์ 


	 2)	หากมีการใช้ความรุนแรง  ด้วยการวางแผนใส่ร้ายด้วยข้อหาฉกรรจ์ เช่น กรณีเดียถีย์สั่ง

นักเลงให้สังหารนางสุนทรีปริพาชิกาแล้วใส่ร้ายพระพุทธเจ้า กรณีนางจิญจมาณวิกาผู้กล่าวหาว่าตั้ง

ท้องกับพระพุทธเจ้ากรณีพวกปริพาชกเห็นพระพุทธเจ้าและสาวกมีลาภสักการะมากจึงมาด่า หรือ

เกิดการใช้กำลังประทุษร้ายถึงแก่ชีวิต เช่น  กรณีเดียรถีย์จ้างโจรทำร้ายพระมหาโมคคัลลานะจน

มรณภาพ การชี้แจงข้อเท็จจริงเพื่อทำความเข้าใจก็ยังเป็นสิ่งจำเป็นและต้องทำอย่างจริงจัง ส่วน

การแก้ปัญหาเพื่อให้เกิดความสงบเรียบร้อย ความเป็นธรรมและความยุติธรรมในสังคมเป็นเรื่อง

ของภาครัฐที่ต้องเข้ามาปกป้องคุ้มครองพระพุทธศาสนา จะใช้วิธีการใดก็ว่าไปตามกฎหมายของ

บ้านเมืองนั้นๆ พร้อมกันนั้นพุทธบริษัทฝ่ายคฤหัสถ์ (อุบาสก อุบาสิกา) ก็ต้องร่วมมือกับบริษัทฝ่าย

บรรพชิต (ภิกษุ ภิกษุณี) และฝ่ายบ้านเมืองหาทางป้องกันและแก้ไขปัญหาให้ทันท่วงที ในแก้ปัญหา

พระสงฆ์จะต้องไม่อ้างคำสอนใดๆ ในพระพุทธศาสนาไปเป็นหลักฐานสนับสนุนให้เกิดการใช้ความ

รุนแรงตอบโต้ หรือแม้แต่จะอ้างคำสอนไปสนับสนุนให้เกิดการเบียนเบียนผู้อื่น หากความขัดแย้งมี

ความรุนแรง เกี่ยวพันกับกลุ่มอิทธิพลหรือคนจำนวนมากจะอาศัยอำนาจของฝ่ายบ้านเมือง 







66 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

5. สรุป

เหตุปัจจัยที่ทำให้มนุษย์ขัดแย้งกันจนปัญหาความรุนแรงเบียดเบียนเกิดขึ้น มีสาเหตุที่

ประกอบด้วย การอยากได้ผลประโยชน์ การต้องการอำนาจ การต้องการความยิ่งใหญ่ ที่จะ

สามารถครอบงำผู้อื่นหรือบังคับเขาได้ ตลอดถึงปัจจัยเรื่องลัทธิ ศาสนา และอุดมการณ์ต่างๆ ความ

ขัดแย้งทางศาสนานั้นเกิดขึ้น แต่ถ้าได้พยายามยึดแนวหลักของศาสนาไว้ให้ได้ ก็จะสามารถลด

ความรุนแรงลงได้ เพื่อใช้เหตุการณ์ทางประวัติศาสตร์เป็นครู ในการงดเว้นเหตุแห่งความแตกแยก

ทั้งหลาย เพราะหากในยุคใดก็ตามที่นำเอาศาสนามาเป็นเงื่อนไขในการต่อสู้กันแล้ว ความรุนแรง

ย่อมจะต้องเกิดขึ้น จนยากที่จะหยั่งได้ว่าจะจบสิ้นลงเมื่อใด เพราะเรื่องของศาสนาเป็นเรื่องของจิต

วิญญาณ ที่หยั่งรากฝังลึกเข้าไปอยู่ภายในจิตวิญญาณของศาสนิกในศาสนานั้นๆ อย่างไรก็ตาม การ

ขัดแย้งทางศาสนาเป็นเรื่องละเอียดอ่อน บทเรียนในอดีตที่ผ่านมาแสดงให้เห็นอย่างชัดเจนแล้ว แต่

ถึงกระนั้นก็เป็นสิ่งที่จำเป็นที่ต้องหาทางให้เกิดขึ้นในสังคม ทุกคนต้องพยายามหาทางช่วยกันต่อไป 

การนำเสนอในบทความนี้ได้อาศัยพระจริยาที่พระพุทธองค์และพระสาวกปฏิบัติต่อผู้นับถือลัทธิ

ศาสนาอื่นมาเป็นแนวทาง แม้จะมีรายละเอียดแตกต่างจากปัจจุบันมาก แต่หากผู้สนใจนำไปปรับใช้

ให้เหมาะสมกับสังคมก็น่าจะเป็นประโยชน์ช่วยสร้างบรรยากาศแห่งการแก้ปัญหาความขัดแย้ง โดย

ศึกษาคุณค่านอกตัว คือ สิ่งที่เราให้คุณค่า และ คุณค่าในตัว คือ สิ่งที่เราไม่ได้คาดหวังอะไรจาก
 

สิ่งนั้น นอกจากนี้ยังต้องทำความเข้าใจหรือศึกษาในรายละเอียดให้เข้าใจว่า สารัตถะของศาสนา คือ

อะไร? จะสามารถคงความบริสุทธิ์ศาสนาไว้ได้อย่างไร และประเด็นสุดท้ายจะจัดการความขัดแย้ง

ด้วยสันติวิธีได้ด้วยกระบวนการใด ทั้งนี้เพื่อความอยู่ร่วมกันในประชาคมโลกได้อย่างมีความสุข







67วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

กรุณา-เรืองอุไร กุศลาสัย. (2537).  ภารตวิทยา. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร : ศยาม.  

 . (2544).  อินเดียอนุทวีปที่นาทึ่ง.  (พิมพ์ครั้งที่ 4).  กรุงเทพมหานคร: ศยาม. 

กีรติ  บุญเจือ.  (2546).  ปรัชญาประสาชาวบ้าน.  กรุงเทพมหานคร: มหาวิทยาลัยเซนต์จอห์น. 

 . (2545). ปรชัญาหลงันวยคุ แนวคดิเพือ่การศกึษาแผนใหม. กรงุเทพมหานคร: ดวงกมล.  

ชัยวัฒน ์สถาอานันท์.  (2529).  “ความรุนแรงกับมายาการแห่งเอกลักษณ์”. ใน สันติศึกษากับการ

แก้ปญหาความขัดแย้ง.  กรุงเทพมหานคร: จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 

ถวิลวดี บุรีกุล และคณะ.  (2555).  คูมือประกอบการจัดประชาเสวนาหาทางออก อนาคต

ประเทศไทย การเมืองที่พึงปรารถนา  : สิ่งที่คนไทยต้องเลือก.  กรุงเทพมหานคร: 

สถาบันพระปกเกล้า. 

พระปลัดสมชาย ปโยโค (ดำเนิน). (2556).  การประยุกต์ใช้สัมมาวาจาเพื่อการบริหารงานของผู้นำ.  

วารสารสันติศึกษาปริทัศน ์มจร.  1 (1) : 143-158. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต). (2552). พุทธธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 15). กรุงเทพมหานคร:  

สหธรรมิก. 

 .  วิถีสูสันติภาพ. (พิมพ์ครั้งที่ 3). กรุงเทพมหานคร: พิมพ์สวย.  

พระมหาประกาศิต อาจารปาลี (แก้วกองเกตุ).  การสร้างความปรองดองระหว่างศาสนา”.  

วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร. 1 (1) : 159-182. 

พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส.  (2553). การบูรณาการพุทธิปญญาเพื่อพัฒนาชีวิตและสังคม.  

กรุงเทพมหานคร: ไทยรายวันการพิมพ์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช

วิทยาลัย.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

มหามกุฎราชวิทยาลัย. (2543). พระไตรปฎกและอรรถกถา แปล 91 เลม. (พิมพ์ครั้งที่ 4). 

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2548).  พจนานุกรมศัพท์ปรัชญา อังกฤษ-ไทย ฉบับราชบัณฑิตยสถาน.  

กรุงเทพมหานคร: ราชบัณฑิตยสถาน. 

วันชัย วัฒนศัพท์.  (2550). ความขัดแย้ง : หลักการและเครื่องมือแก้ปญหา.  (พิมพ์ครั้งที่ 3). 

ขอนแก่น: ศิริภัณฑ์ออฟเซ็ท. 

สมภาร  พรหมทา.  (2548).  พทุธศาสนากบัปญหาจรยิศาสตร.์  (พมิพค์รัง้ที ่3).  กรงุเทพมหานคร: 

จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 



68 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 2 ฉบับที่ 2

สมภาร พรมทา. (2548). พุทธปรัชญา.  (พิมพ์ครั้งที่ 2). กรุงเทพมหานคร: ศยาม.


สมัคร บุราวาศ.  (2544).  พุทธปรัชญา : มองพระพุทธศาสนาด้วยทรรศนะวิทยาศาสตร.์  (พิมพ์

ครั้งที่ 3).  กรุงเทพมหานคร: ศยาม.


เสฐียร  พันธรังสี. (2549).  ศาสนาเปรียบเทียบ.  (พิมพ์ครั้งที่ 10).  กรุงเทพมหานคร: สุขภาพใจ.


เสถียร โพธินันทะ. (2544).  ประวัติศาสตร์พระพุทธศาสนา. (พิมพ์ครั้งที่ 4).  กรุงเทพมหานคร: 

สร้างสรรค์บุ๊คส์.


เอ็น.ไอยสวามี ศาสตรี. (2543).  พัฒนาการของพระพุทธศาสนา.  แปลโดย อมร โสภณวิเชฏฐ

วงศ์.  กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.


เอส. ดัตต์ . (2543). การศึกษาในพระพุทธศาสนา . แปลโดย อมร โสภณวิเชฏฐวงศ์ .  

กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหามกุฏราชวิทยาลัย.


Chandradhar Sharma.  (1991). A Critical Survey of Indian Philosophy.  (8 th ed.). 

Delhi: Motilal Banarsidass.


Monier Williams. (1920). A Sanskrit English Dictionary. (Revised edition). USA: 

Oxford University Press.






