
Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1291 

 
*ศึกษาวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาลให้เป็นสถานปฏิบัติธรรม  

An Analytical Study on the Approaches to Developing Temples during the 
Buddha’s Era in Centers for Meditation Practice 

 
นันทิพา อินทะชัย 

Nantipa Inthachai 
หลักสตูรสันติศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Peace Studies Program, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
Corresponding Author’s Email: nantipa1967@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาลให้
เป็นสถานปฏิบัติธรรม โดยอาศัยหลักฐานจากพระไตรปิฎก พระวินัยปิฎก และคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา 
รวมถึงงานวิจัยและเอกสารวิชาการร่วมสมัย วัดในสมัยพุทธกาลมิได้เป็นเพียงสถานที่ประกอบพิธีกรรมของ
พระสงฆ์เท่านั้น หากแต่เป็นศูนย์กลางแห่งการศึกษา การปฏิบัติธรรม และการดำเนินชีวิตตามหลักอริยมรรคมี
องค์แปดสำหรับพุทธบริษัท อันได้แก่ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกา โดยมีการออกแบบพื ้นที่ 
สภาพแวดล้อม และกิจวัตรที่สอดคล้องกับหลักสัปปายะ 7 ประการ ได้แก่ อุตุสัปปายะ อาวาสสัปปายะ 
โคจรสัปปายะ โภชนะสัปปายะ ปุคคลสัปปายะ ภัสสสัปปายะ และอิริยาปถสัปปายะ ซึ่งมีบทบาทสำคัญในการ
เอื้ออำนวยต่อการเจริญศีล สมาธิ และปัญญา ผลจากการวิเคราะห์พบว่า แนวทางการจัดการวัดตามหลัก       
สัปปายะดังกล่าวมิได้เป็นเพียงข้อปฏิบัติในอดีตเท่านั้น แต่ยังสามารถนำมาประยุกต์ใช้กับการบริหารจัดการวัด
ในยุคปัจจุบัน เพื่อฟื้นฟูวัดให้กลับมาเป็นพื้นที่แห่งการพัฒนาจิตใจ เยียวยาความเครียด และสร้างแรงจูงใจใน
การดำเนินชีวิตที่มีเป้าหมาย การประยุกต์ใช้หลักสัปปายะในการพัฒนาเสนาสนะ กิจกรรม และสภาพแวดล้อม
ในวัดจะช่วยส่งเสริมให้วัดกลายเป็นศูนย์กลางแห่งการเรียนรู้ทั้งทางโลกและทางธรรมอย่างแท้จริง ซึ่งเป็น
รากฐานสำคัญในการธำรงไว้ซึ่งพระพุทธศาสนาอย่างมั่นคงและยั่งยืนในบริบทของสังคมปัจจุบัน 

 

คำสำคัญ: การศึกษาวิเคราะห์; แนวทางการพัฒนาวัด; สถานปฏิบัติธรรม; สมัยพุทธกาล 
 
Abstract 

This academic article aims to study and analyze the approaches to developing temples 
during the Buddha’s time into centers for Dhamma practice. The study is based on evidence 
from the Tipitaka, the Vinaya Pitaka, canonical Buddhist scriptures, as well as modern academic 
research and scholarly literature. In the Buddha’s era, temples were not merely places for 
monastic rituals; rather, they served as vital centers for education, Dhamma practice, and the 
cultivation of the Noble Eightfold Path for the four groups of Buddhist followers—monks 
(bhikkhus), nuns (bhikkhunis), laymen (upāsakas), and laywomen (upāsikās). The physical 

 
*Received May 6, 2025; Revised June 15, 2025; Accepted June 20, 2025 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1292 

layout, environment, and daily routines of these temples were intentionally designed in 
alignment with the seven principles of Sappāya—namely, suitable climate (Utu-sappāya), 
suitable dwelling (Āvāsa-sappāya), suitable locality (Gocara-sappāya), suitable food (Bhojana-
sappāya), suitable companions (Puggala-sappāya), suitable speech (Phassa-sappāya), and 
suitable posture or activity (Iriyāpatha-sappāya). These principles played a vital role in 
supporting the cultivation of morality (sīla), concentration (samādhi), and wisdom (paññā). The 
analysis reveals that these Sappāya-based approaches to temple management are not merely 
ancient practices but remain applicable to modern temple administration. Their integration 
can revitalize temples as spaces for mental development, stress relief, and the promotion of 
purposeful living. Applying the Sappāya principles to the development of monastic facilities, 
activities, and surroundings can effectively transform temples into genuine centers of both 
worldly and spiritual learning. This approach serves as a crucial foundation for preserving and 
strengthening Buddhism in today’s changing social context. 

 

Keywords: An Analytical Study; The Approaches to Developing Temples; Meditation Practice; 
Buddha’s Era 
 
บทนำ 

พระพุทธศาสนา เป็นศาสนาที่มีพระพุทธองค์เป็นศาสดาหรือผู้ส่งสาร มีพระธรรมที่พระองค์ทรงตรัสรู้
เป็นเนื้อหาของสารที่เรียกว่าพุทธธรรม และมี ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา ที่เรียกว่า พุทธบริษัท 4 เป็นผู้รับ
สาร หรือผู้ฟังคําสั่งสอนแล้วปฏิบัติตามจนสามารถบรรลุถึง จุดหมายคือพระนิพพานและสร้างสังฆะชุมชนเพ่ือ
สืบทอดคําสอนของพระบรมศาสดารวมเรียกว่า พระรัตนตรัย นอกจากนี้ในพระพุทธศาสนายังมีหลัการ วิธีการ
หรือช่องทางในการสื่อสารหรือที่เรียกว่าวิธีการสอนในรูปแบบต่างๆ ที่พระพุทธเจ้าทรงใช้อย่างเช่น การถาม
ตอบ การสนทนา การบรรยายเป็นต้นประกอบพุทธนวัตกรรมที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสรู้หรือผลิตขึ้นสําหรับใช้ใน
การสื่อสารในการดํารงชีวิตที่ดีงาม สําหรับผู้ที่ยังไม่ออกบวช (คฤหัสถ์ - อุบาสก และอุบาสิกา) ซึ่งหากรวม
ประเภทบุคคลที่ที่นับถือและศึกษาปฏิบัติตนตามคําสั่งสอนของพระบรมศาสดา แล้วจะจําแนกเป็น ภิกษุ
ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา หรือที่เรียกว่า พุทธบริษัท 4 (Phrakruwinaithorn Rungrit Thitatinno (Rungrasi), 
2023) 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาที่มีระบบการเผยแผ่และการฝึกอบรมจิตใจอย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะ
อย่างยิ่งในสมัยพุทธกาล ซึ่งเป็นช่วงเวลาแห่งการวางรากฐานของการดำเนินชีวิตตามแนวทางอริยมรรคมีองค์
แปด วัดจึงไม่ได้เป็นเพียงสถานที่ประกอบศาสนกิจของพระสงฆ์เท่านั้น แต่ยังเป็นศูนย์กลางการเรียนรู้ การเผย
แผ่ธรรมะ และการปฏิบัติธรรมสำหรับพุทธบริษัททั้งสี่ คือ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกา (Thumthong, 
2007) 

ในสมัยพุทธกาลมีคําเรียกวัดว่า อาราม อาวาส สังฆาราม และวิหาร  โดยมีที่มาจากแนวคิดหลัก
ประการแรก คือ ความจําเป็นในความต้องการใช้สอยเสนาสนะเพ่ือการจําพรรษา ปฏิบัติธรรม และเจริญสมาธิ
เพื่อให้ได้รับความสะดวกในการจําพรรษาของภิกษุ และภิกษุณี ประการที่สอง คือ เกิดจากความศรัทธาของ
อุบาสก อุบาสิกาที่ต้องการสร้างเสนาสนะหรือวัดถวายไว้ใช้สอยในพุทธศาสนา โดยองค์ประกอบหลักของวัด 
คือ วิหาร กุฎี อุโบสถ หอฉัน ศาลาโรงไฟ เรือนคลัง กัปปิยกุฎี โรงจงกรม บ่อน้ำ เวจจกุฎี โดยวัดแห่งแรก คือ 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1293 

 

เวฬุวันวิหาร สร้างโดยโดยพระเจ้าพิมพิสาร แต่วัดที่พระพุทธเจ้าทรงประทับนานที่สุด คือ เชตวันวิหารที่สร้าง
โดยอนาถบิณฑิกเศรษฐีโดยคุณลักษณะของวัด และเสนาสนะสมัยพุทธกาลภายในวัดนั้นมีความเรียบง่าย  เน้น
การใช้สอยตามความจําเป็นโดยไม่ให้ความสําคัญกับการตกแต่ง และความงาม การดัดแปลงการใช้สอยใน
องค์ประกอบต่างๆ ของวัดตั้งอยู่บนพื้นฐานของพระธรรมวินัย และวัดในสมัยพุทธกาลมีสภาพแวดล้อมที่
กลมกลืนกับธรรมชาติ (Jongjitngam, 2021) การศึกษาพระไตรปิฎกและพระวินัยปิฎกทำให้เห็นว่า วัดในสมัย
พุทธกาลได้รับการออกแบบและพัฒนาโดยยึดหลักความเหมาะสมต่อการปฏิบัติธรรม เช่น วัดเวฬุวันมหาวิหาร 
ซึ่งพระเจ้าพิมพิสารทรงถวายแด่พระพุทธเจ้า เป็นวัดที่มีความสงบร่มรื่น ตั้งอยู่ห่างไกลจากเสียงรบกวน และ
อยู ่ใกล้แหล่งน้ำที ่อุดมสมบูรณ์ ทั ้งหมดนี ้ล ้วนมีผลต่อภาวะจิตใจของผู ้ปฏิบัติธรรมอย่างลึกซึ ้ง ( Thai 
Tripitakas: 4/63/55-56) 

 วัดในบริบทของพระพุทธศาสนาสมัยพุทธกาลยังมีความสำคัญในฐานะเป็นพื้นที่แห่งการศึกษาอบรม
อย่างครบวงจร กล่าวคือ เป็นสถานที่ที่พระสงฆ์รับฟังพระธรรมเทศนา ทบทวนพระธรรมวินัย และฝึกสมาธิ
ภาวนา ในขณะที่ฆราวาสสามารถเข้าไปมีส่วนร่วมในการฟังธรรม ปฏิบัติศีล และบำเพ็ญบุญได้โดยไม่ถูกจำกัด
เฉพาะฐานะของตน ดังปรากฏในพระสูตรต่าง ๆ ว่า พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมแก่ฆราวาสอย่างต่อเนื่อง เช่น 
ที่วัดเชตวันมหาวิหาร ณ กรุงสาวัตถี ซึ่งได้รับการบันทึกว่าเป็นสถานที่ที่พระองค์พำนักมากที่สุดถึง 19 พรรษา 
(Gombrich, 2006) ปรากฏการณ์นี้สะท้อนให้เห็นว่าวัดในสมัยพุทธกาลเป็นศูนย์กลางของการบูรณาการการ
ดำเนินชีวิตทั้งทางโลกและทางธรรม ทั้งในระดับส่วนบุคคลและชุมชน วัดจึงทำหน้าที่เป็นโรงเรียนชีวิต ที่
ส่งเสริมให้ผู ้คนสามารถดำเนินชีวิตอย่างมีเป้าหมายภายใต้หลักไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ และปัญญา 
(Indasara, 2019) อย่างไรก็ตาม ในบริบทสมัยใหม่ บทบาทของวัดหลายแห่งได้เปลี่ยนแปลงไปตามกระแส
สังคม วัดบางแห่งกลายเป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมเชิงพิธีการมากกว่าการเป็นสถานที่ฝึกอบรมจิตใจ การ
กลับไปศึกษารากฐานของการพัฒนาวัดในยุคพุทธกาลจึงเป็นแนวทางที่สำคัญอย่างยิ่งในการฟื้นฟูบทบาท
ด้ังเดิมของวัดให้กลับมาเป็นสถานปฏิบัติธรรมที่แท้จริง อันจะเป็นการสนับสนุนให้พุทธศาสนิกชนสามารถ
พัฒนาคุณภาพชีวิตอย่างยั่งยืน และสร้างจิตสำนึกทางธรรมที่ม่ันคง 

 การศึกษานี้จึงมีเป้าหมายในการวิเคราะห์แนวทางการพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาล โดยเฉพาะการ
อ้างอิงถึงหลักธรรมในพระไตรปิฎก ตลอดจนการวิเคราะห์หลักสัปปายะ ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญในการสร้าง
สภาพแวดล้อมที่เกื้อกูลต่อการภาวนา การวิเคราะห์อย่างเป็นระบบนี้จะนำไปสู่ข้อเสนอเชิงวิชาการที่สามารถ
ประยุกต์ใช้ในบริบทปัจจุบัน อันจะช่วยยกระดับวัดให้กลับมาเป็นศูนย์กลางของการฝึกฝนจิตใจและสังคมแห่ง
การเรียนรู้ ดังนั้น บทความฉบับนี้จะมุ่งเน้นการศึกษาคุณค่าและความสำคัญของวัดในสมัยพุทธกาลตามหลัก
พระพุทธศาสนา ศึกษาหลักสัปปายะ 7 ประการในพระไตรปิฎก และนำไปวิเคราะห์เป็นแนวทางการพัฒนาวัด
ให้เป็นสถานปฏิบัติธรรมที่เหมาะสม ทั้งนี้เพ่ือเป็นการอนุรักษ์และพัฒนามรดกทางวัฒนธรรมที่มีคุณค่าทางจิต
วิญญาณให้ดำรงอยู่คู่สังคมไทยและสังคมโลกอย่างมั่นคงและยั่งยืน 
 
คุณค่าและความสำคัญของการพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาลให้เป็นสถานปฏบิตัิธรรม 

ตั้งแต่ในสมัยพุทธกาลจนถึงปัจจุบัน “วัด” ถือได้ว่าเป็นศาสนสถานที่สําคัญสําหรับพระพุทธศาสนา
เพราะใช้เป็นสถานที่ในการทํากิจวัตรของพุทธบริษัท มีป่าและสวนเป็นสัดส่วนชัดเจน มีพระสงฆ์จําพรรษา มี
อาคารและเสนาสนะที่สัปปายะเอ้ืออํานวยต่อการเจริญสติ สมาธิ และปัญญา เป็นสถานที่รองรับการประกอบ
พิธีทางสงฆ์และศาสนพิธีต่าง ๆ เมื่อยุคสมัยปัจจุบันที่ความเจริญต่าง ๆ จากทั่วทุกมุมโลกได้เข้ามามีบทบาทต่อ
สังคมไทย ทําให้มีการพัฒนาในหลาย ๆ ด้านอย่างก้าวกระโดด ทําให้ความนิยมต่อพระพุทธศาสนาของคนไทย
ลดน้อยลงวัดหลายแห่งในปัจจุบันมุ่งพัฒนาด้านวัตถุด้านสถาปัตติยกรรม มากกว่าการพัฒนาวัดมุ่งสร้างวัตถุ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1294 

มงคล เครื่องรางของขลัง ยิ่งเป็นการส่งเสริมไม่ให้ประชาชนสามารถที่จะพึ่งตนเอง เมื่อได้ปัจจัยมาก็พัฒนาวัด
ให้มีความใหญ่โตเกินความจําเป็น เกิดความภาคภูมิใจว่าได้พัฒนาพุทธศาสนาอย่างดียิ่งแล้ว ทั้งท่ีความในความ
เป็นจริงแล้วหัวใจของพระพุทธศาสนาให้ความสําคัญไปที่การพัฒนาตัวบุคคล การบริหารวัดมิได้เป็นไปใน
ลักษณะองค์รวมของสงฆ์กล่าวได้ว่า บทบาทของวัดในสังคมไทยปัจจุบันต้องปรับตัวเพ่ือให้ทันกับความต้องการ
ของสังคมท่ีเปลี่ยนแปลงไปตามกาลเวลา (Samanera Ratchanon Phosang, 2025) 

วัดในสมัยพุทธกาลเป็นศูนย์รวมแห่งการฝึกฝนอบรมจิตใจที่มีเป้าหมายชัดเจน คือ การบรรลุนิพพาน 
แนวทางในการจัดวัดให้เหมาะสมต่อการปฏิบัติธรรมจึงไม่ใช่เพียงการมีสิ ่งปลูกสร้างเท่านั ้น แต่ต้อง
ประกอบด้วยคุณสมบัติที่เอื้อต่อการเจริญศีล สมาธิ และปัญญา ซึ่งถือเป็นหัวใจของพระพุทธศาสนา คุณค่า
ของวัดในฐานะสถานปฏิบัติธรรมสะท้อนผ่านบทบาทของพระพุทธเจ้าที่ทรงเลือกวัดเป็นสถานที่แสดงธรรม 
ปฏิบัติธรรม และเผยแผ่หลักธรรมแก่พุทธบริษัท ตัวอย่างที่เห็นได้ชัดคือ วัดเวฬุวันมหาวิหาร ที่พระเจ้าพิม
พิสารทรงถวายให้แก่พระพุทธองค์ และวัดเชตวันมหาวิหาร ซึ่งอนาถบิณฑิกเศรษฐีสร้างถวาย พระพุทธองค์
ทรงพำนักและแสดงธรรม ณ วัดเหล่านี้อย่างต่อเนื่อง แสดงให้เห็นว่าวัดคือพื้นที่แห่งการอบรมคุณธรรมและ
ภาวนาอย่างแท้จริง 

 การมีวัดที่พัฒนาอย่างเหมาะสมตามหลักธรรม ย่อมส่งผลต่อการเจริญธรรมของพุทธศาสนิกชน 
เช่นเดียวกับคำกล่าวในพระวินัยปิฎกที่ว่า "อารามที่ไม่เอื ้อต่อสมณธรรม เป็นอุปสรรคต่อความหลุดพ้น" 
(1/181/1925-198) แสดงให้เห็นถึงความสำคัญของการจัดสภาพแวดล้อมที่เหมาะสมเพื่อส่งเสริมการฝึกจิต
อย่างจริงจัง อีกด้านหนึ่ง คุณค่าของวัดยังอยู่ที่การเป็นแหล่งรวมของผู้ปฏิบัติธรรมที่มีเป้าหมายเดียวกัน วัดจึง
กลายเป็นพื้นที่ของการเรียนรู้ร่วมกัน การแลกเปลี่ยนธรรมะ และการส่งเสริมกันและกันระหว่างผู้ปฏิบัติ ซึ่ง
ในทางจิตวิทยาสมัยใหม่เรียกสิ่งนี้ว่า "แรงสนับสนุนจากเพื่อนร่วมกลุ่ม" (Peer Support) ซึ่งช่วยเสริมสร้าง
แรงจูงใจและการปฏิบัติอย่างยั่งยืน 

 นอกจากนี้ วัดในสมัยพุทธกาลยังทำหน้าที่เป็นแหล่งการศึกษาเชิงปฏิบัติ ที่ผู้เรียนมิได้เรียนรู้ผ่าน
ตำราเพียงอย่างเดียว แต่ได้ฝึกปฏิบัติจริงภายใต้คำแนะนำของครูบาอาจารย์ผู้มีประสบการณ์ ซึ่งแนวทางนี้
สอดคล้องกับการศึกษาสมัยใหม่ที่เน้น "การเรียนรู้โดยการลงมือทำ" (Experiential Learning) ทำให้การ
พัฒนาวัดในฐานะสถานปฏิบัติธรรมกลายเป็นพ้ืนที่แห่งการเรียนรู้อย่างแท้จริง  
 
หลักสัปปายะในการพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาลให้เปน็สถานปฏิบัติธรรม 

หลัก "สัปปายะ" (Sappaya) เป็นแนวคิดท่ีปรากฏในพระไตรปิฎก ซึ่งหมายถึง สิ่งที่เหมาะสมหรือเอ้ือ
ต่อการบำเพ็ญสมณธรรม หลักสัปปายะถือเป็นพื้นฐานสำคัญในการออกแบบและพัฒนาสภาพแวดล้อมให้
เหมาะสมต่อการภาวนาโดยตรง โดยเฉพาะในสมัยพุทธกาลที่วัดถูกใช้เป็นสถานที่ฝึกฝนจิตใจอย่างต่อเนื่อง  
(Thai Tripitakas: 2-5/629-222/553-1236) 

สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (Somdet Phra Buddhaghosacharya (P. A. Payutto), 
2017) กล่าวว่าสัปปายะ คือ สบาย ที่ท่านรวมมาบอกไว้มี 7 ประการในที่นี้ จะเรียงลำดับจากวงกว้างรอบ ๆ 
เข้ามาหาตัวคนที่เป้นอยู่หรือผู้ที่จำทำกิจทำการนั้น ๆ ดังนี้ 

1. ด้านความเป็นธรรมชาต (อุตุสัปปายะ) คือ มีสภาพแวดล้อม ตั้งแต่ดินฟ้าอากาศ ภาวะของฤดูกาล 
ที่เอ้ือ เช่น ไม่ร้อนเกินไป ไม่หนาวเกินไป ดินน้ำฟ้าอากาศสะอาดบริสุทธิ์สดใส พ้ืนถิ่นภูมิมณฑลเป็นรมณีย์ที่น่า
รื่นรมย์ อย่างน้อย “ฉายูทก” คือ มีน้ำดีมีร่มไม้งาม นำจิตใจให้สงบเบิกบานผ่องใสพร้อมที่จะปฏิบัติกิจทำ
หน้าที่ 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1295 

 

2. ด้านที่พัก (อาวาสสัปปายะ) มีเสนาสนะหรืออาวาส คือที่นั ่งที่นอน ที่อยู่อาศัย เช่น กุฏิ หรือ 
บ้านเรือน ที่มั่นคง ปลอดภัย ใช้งานดี ไม่มีสิ่งรบกวนหรือชวนรำคาญ 

3. ด้านทำเลที่ตั้ง (โคจรสัปปายะ) คือ ที่โคจร หมายถึง ท้องถิ่นย่าน ละแวกที่จะพึงแวะเวียนไปเป็น
ประจำเพ่ือหาของกินของใช้ สำหรับพระคือที่ไปบิณฑบาต หรือสำหรับชาวบ้าน ได้แก่ ย่านร้านค้า ที่จ่ายตลาด 
แหล่งอาหารและเครื่องใช้ไม่สอยต่างๆ อยู่ไม่ใกล้ไม่ไกลเกินไป ไปได้สะดวก แต่ไม่ทำให้พลุกพล่านวุ่นวาน 

4. ด้านอาหาร (โภชนสัปปายะ) คือ มีโภชนาหารพร้อม มีของกินไม่ขาดแคลน มีรสชาติตามสมควร 
และเกื้อกูลต่อสุขภาพ ไม่เป็นพิษเป็นภัยต่อร่างกายสำหรับผู้รู้จักประมาณในการบริโภค สัปปายะข้อนี้สำคัญ
มากตามหลักที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า “สัตว์ทั้งปวงดำรงอยู่ได้ด้วยอาหาร” เป็นของจำเป็นเพื่อให้การศึกษาเล่า
เรียนปฏิบัติเจริญภาวนาดำเนินไปได้ 

5. ด้านบุคคล (ปุคคลสัปปายะ) คือ ไม่มีคนร้ายภัยพาลไม่มีโจรขโมยที่จะต้องหวาดระแวง มีแต่คนดี 
คนมีไมตรี คนที่ถูกกันคนเหมาะใจอยู่หรืออยู่ในถิ่นที่จะได้คบหาที่จะได้มาพูดคุยพึ่งพาอาศัยกัน มีคนที่เกื้อกูล
เป็นกัลยามิตร มีท่านผู้ทรงคุณธรรม ทรงภูมิปัญญาที่จะไปพบปะสนทนาไต่ถามข้อธรรม หรือเป็นครูอาจารย์ที่
จะไปซักถามปรึกษาหาความรู้แก้ไขข้อสงสัย 

6. ด้านจิตปัญญา (ธัมมัสสวนสัปปายะ) คือ มีการพูดคุยเกื้อหนุนการศึกษาได้พูดได้ฟังสนมนาสากัจฉา
กันในเรื่องราวที่นำให้เจริญปัญญา หรือ พาให้อกุศลเสื่อมหาย ให้กุศลธรรมงอกงาม ได้บุคคลสบายแล้วก็ยิ่งมี
โอกาสฟังเรื่องราวข่าวสารที่เอื้อปัญญา ฟังธรรม พูดธรรม ซักถาม สนทนาธรรมกัน สำหรับพระก็พูดคุยเล่า
ขานกันในเรื่องที่เป็นกถาวัตถุ 10 และพูดแต่พอประมาณในทางที่จะเกื้อกูลหนุนการศึกษาเล่าเรียนปฏิบัติ
เจริญภาวนาให้ก้าวหน้าไป 

7. ด้านเส้นทางภายในวัด (อิริยาปถสัปปายะ) คือ ในการที่จะดำเนินชีวิตเป็นอยู่เป็นไปทั้งหมด ที่เรา
จะได้ดำเนินชีวิตอยู่เป็นทั้งหมด ที่เราจะได้อาศัย ได้ใช้ประโยชน์จากสัปปายะ หรือสบายทั้ง 6 ข้อที่ว่า มานั้น 
เราก็ต้องดำเนินชีวิตคืบเคลื่อนไปด้วย อิริยาบถ 4 คือ ยืน เดิน นั่ง นอน เพราะฉะนั้น ก็จะต้องให้อิริยาบถ 4 
นั้นดำเนินไปด้วยดี คล่องสบาย ไม่ติดขัด โดยรู้จักบริหารอิริยาบถ รู้จักจัดปรับอิริยาบถเหล่านั้น เช่นว่า ให้
สม่ำเสมอ ให้สมดุล ให้เกื้อกูลแก่สุขภาพด้วยแล้วใช้งานให้เหมาะกับปฏิบัติการในการศึกษาเล่าเรียนเจริญ
ภาวนาที่ได้ว่ามา 

หลักสัปปายะ 7 ประการนี้ถูกนำมาใช้เป็นแนวทางการพัฒนาอารามในสมัยพุทธกาลเพื่อให้วัดเป็น
พ้ืนที่ที่เหมาะสมแก่การปฏิบัติธรรมอย่างแท้จริง พระพุทธองค์ทรงเน้นว่าการฝึกจิตต้องอาศัยสภาพแวดล้อมที่
เกื้อหนุน การสร้างวัดในบริบทดังกล่าวจึงต้องคำนึงถึงองค์ประกอบทั้งภายนอกและภายใน ไม่ว่าจะเป็นสิ่งปลูก
สร้าง ธรรมชาติ ผู้คน กิจวัตรประจำวัน และการดำรงชีวิตที่เรียบง่ายตามแนวทางสมณะ 

 ในบริบทปัจจุบัน การนำหลักสัปปายะมาใช้ในการพัฒนาวัดยังคงมีความสำคัญอย่างยิ่ง โดยเฉพาะใน
ยุคที่ผู้คนต้องเผชิญกับความเร่งรีบ ความเครียด และความวุ่นวาย หลักการนี้สามารถชี้นำให้วัดกลับคืนสู่ความ
เป็นศูนย์กลางของการเยียวยาจิตใจ เป็นแหล่งภาวนาที่มีคุณภาพ และเป็นพ้ืนที่เรียนรู้ของสังคมท่ีแท้จริง 
 
วิเคราะห์แนวทางการพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาลให้เป็นสถานปฏิบัตธิรรมตามหลักสัปปายะ 

แนวทางการพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาลให้เป็นสถานปฏิบัติธรรมอย่างมีประสิทธิภาพมีรากฐานสำคัญ
มาจากหลักสัปปายะ 7 ประการ ซึ่งเป็นหลักธรรมที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้อย่างชัดเจนในพระวินัยปิฎก 
(Thai Tripitakas: 2-5/629-222/553-1236) โดยมีจุดมุ่งหมายเพื่อสร้างสภาพแวดล้อมที่เอื้อต่อการภาวนา 
การฝึกสมาธิ และการพัฒนาจิตใจไปสู่ความหลุดพ้น แนวทางเหล่านี้มิได้เป็นเพียงคำแนะนำเชิงปรัชญา แต่
สะท้อนให้เห็นถึงองค์ประกอบเชิงระบบที่ควรได้รับการออกแบบอย่างมีจุดมุ่งหมาย กล่าวคือ วัดในสมัย



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1296 

พุทธกาลมักตั้งอยู่ในทำเลที่สงบเงียบ รายล้อมด้วยธรรมชาติ เช่น วัดเวฬุวันมหาวิหาร และวัดเชตวันมหาวิหาร 
ล้วนได้รับการออกแบบให้สอดคล้องกับอาวาสสัปปายะและอุตุสัปปายะ (Gombrich, 2006) บ่งชี้ว่าทำเลและ
ภูมิทัศน์ของวัดในยุคนั้นมีส่วนโดยตรงต่อการเจริญภาวนา 

 การเลือกโคจรสัปปายะสะท้อนผ่านเส้นทางบิณฑบาตที่พระสงฆ์สามารถเดินได้อย่างปลอดภัยและไม่
ถูกรบกวนด้วยสิ่งยั่วยุในเมือง เช่น เสียงดนตรี ร้านค้าฟุ่มเฟือย หรือหมู่บ้านที่มีความวุ่นวาย แนวทางการ
ออกแบบวัดจึงต้องคำนึงถึงระยะทางจากชุมชนและสภาพแวดล้อมระหว่างทาง ซึ่งสอดคล้องกับแนวคิดทาง
สังคมศาสตร์ว่าการออกแบบพื้นที่มีผลต่อพฤติกรรมของมนุษย์ (Alexander, 1977) 

 ในมิติของการอยู่ร่วมกัน หลักปุคคลสัปปายะ มีบทบาทสำคัญในการพัฒนาวัดให้เป็นสถานปฏิบัติ
ธรรม พระพุทธองค์ทรงย้ำว่า กัลยาณมิตรเป็นทั้งหมดของพรหมจรรย์ (อิติวุตตกะ) การเลือกสหธรรมิก หรือ
บุคคลที่อยู่ร่วมกันในวัด จึงต้องพิจารณาอย่างรอบคอบ เพื่อให้ผู้ปฏิบัติมีแบบอย่ างที่ดีทางจริยธรรม และ
สามารถส่งเสริมซึ่งกันและกันในการภาวนา การจัดกิจวัตรในวัด เช่น การทำวัตรเช้า-เย็น การเดินจงกรม และ
การฟังธรรม ต้องเป็นไปตามหลักภัสสสัปปายะ ซึ่งหมายถึงการพูดคุยหรือการสื่อสารที่เหมาะสมต่อการภาวนา 
วัดในสมัยพุทธกาลจะจำกัดคำพูดที่ไม่เป็นสาระ เน้นการใช้วาจาเป็นเครื่องส่งเสริมธรรมะเท่านั้น อาหารในวัด
ซึ่งสอดคล้องกับโภชนะสัปปายะ จะต้องเหมาะสมกับสภาพร่างกายของผู้ปฏิบัติ ไม่ก่อให้เกิดความง่วงเหงา 
หรือปลุกเร้ากิเลส พระสงฆ์ในสมัยพุทธกาลฉันภัตตาหารที่เรียบง่าย มีคุณค่าทางโภชนาการ และเน้นความ
พอประมาณ ทั ้งนี ้เพื ่อส่งเสริมความเบาสบายในกายและใจ ซึ ่งมีผลต่อการเจริญสติและสมาธิโดยตรง 
(Thongyong, 2013) 

 การออกแบบกิจกรรมในวัดให้มีอิริยาปถสัปปายะ เช่น การมีพื้นที่เดินจงกรม การสลับอิริยาบถให้
เหมาะสมต่อการพักผ่อนและการเพียรภาวนา เป็นอีกหนึ่งแนวทางที่ช่วยลดอาการปวดเมื่อยจากการนั่งนาน 
และป้องกันภาวะจิตฟุ้งซ่านจากการอยู่นิ่งเกินไป 

 จากการวิเคราะห์จะเห็นว่า แนวทางการพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาลมิได้อาศัยเพียงหลักศีลธรรมหรือ
คำสอนเพียงอย่างเดียว แต่ยังเชื่อมโยงกับการจัดการเชิงระบบในมิติของสิ่งแวดล้อม พฤติกรรม สังคม และจิต
วิญญาณ ซึ่งหากนำมาประยุกต์ใช้กับการออกแบบวัดในยุคปัจจุบัน จะสามารถสร้างพ้ืนที่ปฏิบัติธรรมที่มี
คุณภาพ และตอบสนองต่อความต้องการทางจิตใจของผู้คนในยุคท่ีเต็มไปด้วยความวุ่นวายได้อย่างแท้จริง 
 
สรุป 

พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งการฝึกอบรมจิตใจโดยมีวัดเป็นศูนย์กลางแห่งการเรียนรู้และปฏิบัติ
ธรรม นับแต่สมัยพุทธกาล วัดมิใช่เพียงสถานที่สำหรับประกอบพิธีกรรม แต่เป็นอารามที่เอ้ือต่อการดำเนินชีวิต
ในแนวทางแห่งอริยมรรค มีบทบาทสำคัญในการบ่มเพาะศีล สมาธิ และปัญญาให้กับพุทธบริษัททั ้งสี่ 
สภาพแวดล้อมของวัดในยุคนั้นมุ่งเน้นความเรียบง่าย ความสงบ และการอยู่ร่วมกันอย่างเกื้อกูล หลักสัปปายะ 
7 ประการ ได้แก่ อุตุสัปปายะ อาวาสสัปปายะ โคจรสัปปายะ โภชนะสัปปายะ ปุคคลสัปปายะ ภัสสสัปปายะ 
และอิริยาปถสัปปายะ ได้ถูกนำมาใช้เป็นแนวทางในการจัดวางผังวัดและกิจวัตรของพระสงฆ์เพ่ือให้เอ้ือต่อการ
ภาวนา พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับสิ่งแวดล้อมที่ช่วยส่งเสริมการปฏิบัติธรรม โดยเน้นความสัมพันธ์
ระหว่างกาย จิต สังคม และพ้ืนที่ทางกายภาพอย่างสมดุล 

การวิเคราะห์แนวทางพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาลจึงไม่ใช่เพียงการย้อนอดีต แต่เป็นการชี้แนะแนวทางที่
ยังคงมีคุณค่าสำหรับการจัดการวัดในยุคปัจจุบัน ที่โลกเต็มไปด้วยความเร่งรีบและความเครียด สภาพวัดที่
เหมาะสมสามารถทำหน้าที่เป็นพื้นที่เยียวยาและหล่อหลอมคุณธรรมให้แก่สังคมได้อย่างแท้จริง ดังนั้น การ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1297 

 

พัฒนาวัดในบริบทร่วมสมัย ควรอ้างอิงหลักธรรมดั้งเดิมและปรับให้เข้ากับบริบทของโลกยุคใหม่ เพื่อรักษา
คุณค่าทางจิตวิญญาณของวัดให้ดำรงอยู่คู่กับพระพุทธศาสนาอย่างมั่นคง 

 

 
Picture 1: Guidelines for Developing Temples in the Buddha’s Time into Meditation Centers 

Based on the Principle of Sappāya 

รูปแบบของการวิเคราะห์แนวทางพัฒนาวัดในสมัยพุทธกาลด้วยหลักภาวนา 4 เป็นแกนกลางโดย
ใช้สัปปายะ 7 เป็นปัจจัยสนับสนุน 
 จากการศึกษาเรื่องวิเคราะห์แนวทาง การพัฒนาวัดในสมัย พุทธกาลให้เป็นสถานปฏิบัติธรรมสามารถสามารถ
ใช้หลักธรรมภาวนา 4 ควบคู่ไปกับหลักสัปปายะ 7 ดังนี้ 

1. กายภาวนา (การฝึกฝนกาย) จับคู ่กับ: โคจรสัปปายะ (สถานที่เดินจงกรมเหมาะสม) , โภชน-        
สัปปายะ (อาหารเหมาะสม) 

การประยุกต์ใช้ในสำนักปฏิบัติธรรม: จัดพื้นที่สำหรับเดินจงกรมที่ร่มรื่น ปลอดภัย ไม่พลุกพล่าน จัด
อาหารที่ย่อยง่าย เหมาะแก่การปฏิบัติ ไม่หนักเกินไป ส่งเสริมการเคลื่อนไหวอย่างมีสติ เช่น การเดิน การกราบ 
การทำวัตร 

                

                  

           

           

             

            

               

           

                               
         

                            
                      
                    

                                     
         

                       
                         

             

                        
                     
                      

                             
                          

          

              

                    

                             

                                       
                            

                                
                      



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1298 

2. ศีลภาวนา (การฝึกฝนศีล) จับคู ่กับ: เสนาสนสัปปายะ (ที ่พักเหมาะสม), ปกิณณกสัปปายะ 
(สิ่งแวดล้อมเหมาะสม)  

การประยุกต์ใช้ในสำนักปฏิบัติธรรม: จัดที่พักเป็นสัดส่วน เงียบสงบ เอื้อต่อการสำรวม มีกฎระเบียบ
ภายในที่ชัดเจนเพื่อรักษาศีล เช่น ห้ามใช้มือถือ ห้ามคุยเสียงดัง สภาพแวดล้อมควรปลอดเสียงรบกวน ไม่ใกล้
สถานที่อโคจร 

3. จิตภาวนา (การฝึกสมาธิ) จับคู่กับ: อาวาสสัปปายะ (สถานที่โดยรวมเหมาะแก่การอยู่) , อิริยาปถ-
สัปปายะ (ท่าทางเหมาะสม) 

การประยุกต์ใช้ในสำนักปฏิบัติธรรม: ออกแบบสถานที่ให้มีทั้งที่นั่งสมาธิ เดินจงกรม และพักผ่อนอย่าง
สมดุล การจัดสถานที่ต้องเอ้ือต่อการมีสติในอิริยาบถต่างๆ สีสัน แสง เสียงในสำนักควรเรียบง่าย สงบ 

4. ปัญญาภาวนา (การฝึกปัญญา) จับคู่กับ: ธรรมสัปปายะ (คำสอนที่เหมาะสม) 
การประยุกต์ใช้ในสำนักปฏิบัติธรรม: มีพระอาจารย์หรือวิทยากรที่มีความรู้ ให้ธรรมะท่ีลึกซึ้งแต่เข้าใจ

ง่าย มีกิจกรรมส่งเสริมการพินิจธรรม เช่น สนทนาธรรม การถาม-ตอบ มีหนังสือธรรมะ/สื่อธรรมะที่น่าอ่าน
และเหมาะแก่ระดับของผู้ปฏิบัติ 

 
References 
Alexander, C. (1977 ) .  A Pattern Language: Towns, Buildings, Construction. Oxford: Oxford 

University Press. 
Gombrich, F. R. (2006). Theravāda Buddhism: A Social History from Ancient Benares to Modern 

Colombo. United stage of Kingdom: Routledge. 
Indasara, W. (2019). The Principles of Education for Life Development: Sīla, Samādhi, and 

Paññā. (3rd ed.). Samut Prakan: Khum Tong Industry & Printing Co., Ltd. 
Jongjitngam, S. (2021). Buddhist Monasteries in Buddha’s Period. Paṇidhāna Journal, 17(1), 1-

24. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 
Phrakruwinaithorn Rungrit Thitatinno (Rungrasi). (2023). An Analytical Study of Temples in the 

Theravada Buddhism as Source of Innovative Buddhist Communication Methods. 
(Master’s Thesis). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Phra Nakhon Si 
Ayutthaya. 

Samanera Ratchanon Phosang. (2025). The Procedure for Peace Community Development of 
Wat Mai (YaiPaen) under WAT Next Project. Journal of MCU Peace Studies, 13(2), 499-
509. 

Somdet Phra Buddhaghosacharya (P. A. Payutto). (2017) . Dictionary of Buddhism. (10th ed.). 
Bangkok: Buddhadhamma Foundation. 

Thongyong, K. (2013). “Temple Design According to the Principle of Sappaya. Journal of 
Buddhist Studies, 5(2), 45–58. 

Thumthong, S. (2007 ) .  Buddhism in the Context of Thai Society. Bangkok: Office of National 
Buddhism. 


