
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2568)          592 

*บูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์  
Integrating Pānātipāta Protection within the Buddhist Paradigm 

 
1ไกรราช แก้วเกตุพงษ์ และ ประยงค์ แสนบุราณ 

1Krairat Kaewketpong and Prayong Sanburan 
มหาวิทยาลยัมหามกุฏราชวิทยาลยั วิทยาเขตอีสาน 

Mahamakut Buddhist University, Isan Campus, Thailand. 
1Corresponding Author’s Email: bharat.hanted@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับปาณาติบาต 2) เพื่อศึกษาพุทธ
กระบวนทัศน์ที่เกี่ยวกับการป้องกันปาณาติบาต 3) เพื่อบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวน
ทัศน์ และ 4) เพื่อนำเสนอแนวทางบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์  งานวิจัยนี้ใช้
ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพโดยการวิจัยเอกสาร เป็นการศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลจากพระไตรปิฎกและอรรถกถา
แปล เอกสารทางวิชาการ งานวิจัยต่าง ๆ ที่เก่ียวข้อง และการสัมภาษณ์เชิงลึกแบบเจาะจง ผู้ให้ข้อมูล 15 รูป/
คน ในพื้นที่จังหวัดร้อยเอ็ด ประกอบด้วย กลุ่มนักวิชาการพุทธศาสนาฝ่ายพระภิกษุ จำนวน 10 รูป และกลุ่ม
นักวิชาการพุทธศาสนาฝ่ายฆราวาส จำนวน 5 คน แล้วนำข้อมูลที่ได้มาสังเคราะห์ขึ้นเป็นองค์ความรู้ใหม่ เพ่ือ
นำเสนอผลการวิจัย ดังนี้ 

ผลการวิจัยพบว่า 1) การทำลายชีวิตสัตว์ เกิดจากอำนาจของความโลภ ความโกรธ ความลุ่มหลง 
ครอบงำจิตใจให้มีสภาวะใฝ่ต่ำ โหดเหี้ยม ซึ่งเป็นแรงผลักดันให้เกิดพฤติกรรมล้างผลาญทำลายชีวิตกัน 
ปาณาติบาตขัดต่อหลักศีลธรรมและความดีงามเพราะเป็นบ่อนทำลายความสุข ก่อให้เกิดความเดือดร้อน
เสียหายร้ายแรงต่อกัน สร้างความสะดุ้งกลัว กระทบต่อการอยู่ร่วมกันโดยปกติของสรรพสัตว์ 2) พุทธกระบวน
ทัศน์ทีเ่หมาะสมกับการป้องกันปาณาติบาตมี 3 ลักษณะ คือ 1. การรักษาศีลข้องดเว้นจากการทำลายชีวิตเพ่ือ
ควบคุมพฤติกรรมการเบียดเบียน 2. การบ่มเพาะคุณธรรมเพื่อข่มความคิดในทางเบียดเบียน 3. การพัฒนา
ปัญญาให้รู ้จักแยกแยะผิดชอบชั่วดีเพื ่องดเว้นจากการเบียดเบียนได้เด็ดขาด 3) บูรณาการการป้องกัน
ปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ ได้แก่ 1. การฝึกอบรมศีลเพ่ือมุ่งพัฒนาบุคลิกภาพให้เรียบร้อยสวยงาม หา
เลี้ยงชีวิตด้วยความชอบธรรม เป็นการเสริมสร้างพฤติกรรมตนเองให้ตั ้งอยู่ในความไม่เบียดเบียน 2. การ
ฝึกอบรมสมาธิเพื่อมุ่งพัฒนาสุขภาพจิตให้สะอาดสดใส เข้มแข็งมั่นคง เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่กัน เป็นการเสริมสร้าง
ความคิดให้ตั ้งอยู่ในอาการที่ไม่เบียดเบียน 3. การฝึกอบรมปัญญาเพื่อมุ่งพัฒนาทั้งด้านบุคลิกภาพและ
สุขภาพจิตให้มีความสมดุลควบคู่กัน สามารถแยกแยะผิดชอบชั่วดี รู้คุณรู้โทษ เป็นการเสริมสร้างชีวิตตนเองให้
เป็นอิสระ ปราศจากความทุกข์ ความเดือดร้อน และปลอดภัยจากปัญหาในชีวิตได้อย่างมั่นคง 4) แนวทาง
บูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ คือ CSS Model C = Control ควบคุมพฤติกรรม S 
= Suppress ระงับความคิด S = Stop หยุดยั้งได้ทั้งความคิดและพฤติกรรมการเบียดเบียน องค์ความรู้นี ้มุ่ง
พัฒนาชีวิตให้มีปัญญารู้เห็นถูกต้อง เกิดความเรียบร้อยทางกาย วาจา และอาชีพ มีจิตใจที่ดีงาม ก่อให้เกิด
ความผาสุก ไม่เดือดร้อนทั้งภายในและภายนอก อยู่ร่วมกันได้อย่างสันติสุข 

 
*Received December 31, 2024; Revised March 3, 2025; Accepted March 12, 2025 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 2 (March-April 2025)          593 

 

คำสำคัญ: การป้องกัน; บูรณาการ; ปาณาติบาต; พุทธกระบวนทัศน์ 
 
Abstract 

The research article aimed to achieve the following objectives: (1) to examine the 
theoretical framework of Pāṇātipāta; (2) to explore the Buddhist paradigm concerning the 
prevention of Pāṇātipāta; (3) to integrate preventive measures for Pāṇātipāta within the 
Buddhist worldview; and (4) to propose a comprehensive, integrated approach to the 
prevention of Pāṇātipāta from a Buddhist perspective. The study employed a qualitative 
documentary research methodology, utilizing an analysis of primary sources such as the 
Tipiṭaka and Atthakathā (translated versions), along with relevant academic literature and 
prior research. Additionally, in-depth interviews were conducted with 15 individuals from Roi 
Et Province, comprising two groups: 10 monastic Buddhist scholars and 5 lay Buddhist 
academics. The collected data were then synthesized to generate new knowledge and to 
present the research findings. 

The study revealed the following key findings: 1) The destruction of animal life is 
primarily driven by the mental defilements of greed, anger, and infatuation, which dominate 
and degrade the mind, leading to cruelty and destructive behavior. Pāṇātipāta is 
fundamentally opposed to morality and virtue as it undermines happiness, causes significant 
harm among beings, instills fear, and disrupts the harmonious coexistence of all living entities; 
2) The Buddhist paradigm for the prevention of Pāṇātipāta comprises three core elements: 
(a) adherence to the precept of abstaining from taking life, which serves to regulate harmful 
actions towards others; (b) cultivation of moral discipline to suppress harmful thoughts; and 
(c) development of wisdom that enables discernment between right and wrong, thereby 
fostering absolute non-harmful conduct; 3) The integration of Pāṇātipāta prevention within 
the Buddhist framework includes: (a) moral training aimed at cultivating a virtuous character 
and earning a livelihood righteously, thereby reinforcing non-harmful behavior; (b) meditation 
practice to promote mental well-being characterized by clarity, stability, strength, and 
kindness, which supports the development of non-harming intentions; and (c) holistic mental 
and personality training to achieve a balanced state, enabling the individual to distinguish right 
from wrong, recognize virtue and vice, and thereby strengthen personal resilience, freedom 
from suffering, and safety from life’s adversities; and 4) The study proposes an integrative 
model for preventing Pāṇātipāta based on the Buddhist perspective, termed the CSS Model: 
C (Control) refers to regulating one’s actions; S (Suppress) involves restraining harmful 
thoughts; and the second S (Stop) denotes the cessation of both harmful thoughts and 
behaviors. This model aims to cultivate wisdom, correct perception, order in body, speech, 
and livelihood, and a wholesome mind, ultimately fostering happiness, freedom from internal 
and external suffering, and peaceful coexistence. 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2568)          594 

Keywords: Protection; Integration; Pāṇātipāta; Buddhist Paradigm 
 
บทนำ 

สรรพสัตว์ในโลกนี้ทั้งมนุษย์และสัตว์ดิรัจฉานต่างก็มีความรักความหวงแหนชีวิตของตนเอง มีความ
ปรารถนาที่จะมีชีวิตอยู่อย่างสงบสุขปราศจากความทุกข์ไม่ต่างกัน และไม่ต้องการให้ใครมาเบียดเบียนหรือล้าง
ผลาญทำลายชีวิตของตน (Somdej Phra Wanrat (Chun Brahmakutto), 2014) ดังพุทธพจน์ว่า “สัตว์
ทั้งหมดย่อมหวาดหวั่นต่ออาชญาคือการฆ่าหรือการเบียดเบียน สัตว์ทั้งหมดย่อมกลัวต่อความตาย ชีวิตย่อม
เป็นที่รักของสัตว์ทั้งหมด” (Tipiṭaka and Atthakathā Translation, Volume 42, 2016) แต่มนุษย์ต่างจาก
สัตว์ดิรัจฉานตรงที่ว่ามนุษย์รู้จักตั้งคำถาม รู้จักแสวงหาคำตอบ และเมื่อจะตอบปัญหาก็มักจะตอบอย่างมี
เหตุผล แม้ว่าสัตว์อื่นก็มีปัญญาเหมือนกันแต่ก็ไม่อาจปฏิเสธได้ว่ามนุษย์มีเหตุผล เพราะรู้จักแสวงหาความรู้
และพัฒนาได้อย่างไม่มีขีดจำกัด (Thongprasit, 1996) ข้อสำคัญคือมนุษย์มีสามัญสำนึกคิดถึงความรู้สึกของ
ผู้อื่นอยู่เสมอ คือมีจิตเมตตาต่อกันและไม่เบียดเบียนกันเป็นปกติ แสดงให้เห็นว่ามนุษย์ต่างจากสัตว์อื่นเพราะ
อุบัติขึ้นในโลกพร้อมกับมีความปกติตามธรรมชาติ และมีสติปัญญาติดตัวมาตั้งแต่กำเนิด ส่วนสัตว์ดิรัจฉานไม่มี
สติปัญญาเพียงพอที่จะพิจารณาเหตุผลต่าง ๆ แล้วเกิดการแสวงหาความรู้และพัฒนาตนเองให้เหนือไปกว่า
สัญชาตญาณได้ จึงมีปกตินิสัยมักเบียดเบียน แสดงออกด้วยความโหดร้ายทารุณต่อกัน และไม่คำนึงถึง
ความร ู ้ ส ึกของใครเพราะดำรงช ีว ิตอย ู ่ ด ้ วยส ัญชาตญาณ ( Somdet Phra Sangharaja (Charoen 
Suwatthanamahathera), 2006) อย่างไรก็ดี มนุษย์ผู้มีสติปัญญากลับมีสิ่งหนึ่งที่ติดมาพร้อมกับการเกิด นั่น
คือรากเหง้าที่ซาบซึมและสถิตมั่นอยู่ในจิตใจสองส่วน ส่วนแรกคือรากเหง้าฝ่ายดี ส่วนที่สองคือรากเหง้าฝ่าย
เลวร้ายที่เรียกว่า อกุศลมูล ได้แก่ ความอยากได้ ความขัดเคือง และความลุ่มหลง (Phromtha, 2011) อกุศล
มูลที่มีอยู่ภายในจิตของมนุษย์นี้ เมื่อเข้าครอบงำบุคคลผู้มีจิตเปราะบางแล้ว ก็มักจะเพ่งเล็งอยากได้ขั้นรุนแรง 
มักโกรธง่ายไม่รู้จักกักเก็บอารมณ์ เชื่อถืออะไร ๆ ในทางที่ผิด และมักแสดงออกในเชิงลักษณะที่ผิดศีลธรรม 
(Ngamjitcharoen, 2009) ทำให้มนุษย์มักแสวงหาและยึดฉวยผลประโยชน์เพื่อแย่งชิงเอารัดเอาเปรียบกัน 
โดยไม่คำนึงถึงผลเสียหายที่เกิดแก่ตนเองคนอื่นหรือส่วนรวม อีกทั้งยังพยายามสร้างเครื่องมือเครื่องใช้สำหรับ
เบียดเบียนทำลายล้างกัน มนุษย์เจริญขึ้นเท่าใดเครื่องมือฆ่าฟันทำลายกันก็เจริญขึ้นเท่านั้น จึงทำให้มนุษย์อยู่
กันด้วยความหวาดระแวงและเพิ่มความทุกข์มากขึ้น (Phra Ratchawaramuni (Prayut Payutto), 1986) 
ปัญหาเหล่านี้มักเกิดขึ้นกับบุคคลผู้ไม่รู้ศีลธรรมขาดคุณธรรมและขาดปัญญาในการดำเนินชีวิต จึงบ่อเกิดของ
ความตกต่ำเสื่อมทรามทางศีลธรรมมองไม่เห็นโทษ นำไปสู่พฤติกรรมการล่วงละเมิดชีวิต เช่น การฆ่า การ
เบียดเบียน การทำสงครามทำลายล้างกัน พุทธศาสนาเรียกพฤติกรรมเหล่านี้ว่า ปาณาติบาต ซึ่งก่อให้เกิดความ
เดือดร้อนเสียหายต่อตนเองและผู้อื่น กระทบกระเทือนต่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติในสังคม (Muthukan, 
1992) 

ปาณาติบาตเป็นปัญหาทางศีลธรรมขั้นพื้นฐานประการแรกในพุทธศาสนา หรือเป็นหลักธรรมขั้น
ต่ำสุดที่มนุษย์จะต้องมีเพราะเป็นไปเพ่ือความสงบสุขของสังคม หากขาดศีลธรรมขั้นพ้ืนฐานไปมนุษย์ในสังคมก็
ไม่อาจอยู่ร่วมกันอย่างเป็นปกติสุขได้ (Phromtha, 1992) ในสังคมไทยที่มีประชากรนับถือพุทธศาสนาเป็น
อันดับหนึ่งของประเทศแต่กลับพบปัญหาของปาณาติบาตอยู่ในระดับที่สูงมาก ซึ่งหากนับตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน ทั้งคนและสัตว์ในโลกมีสาเหตุการตายที่เกิดจากปาณาติบาตเป็นส่วนมาก แม้ว่าการฆ่ากันตายอาจเกิด
ได้จากหลายสาเหตุ แต่เมื ่อมองในภาพรวมก็ฆ่ากันตายเพราะความโลภ ความโกรธ และความหลงนั่นเอง 
(Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto), 2008) ซึ่งข่าวสารเกี่ยวกับการประหัตประการกันเป็นสาเหตุ
ประการต้น ๆ ที่ทำให้คนในสังคมไทยไม่มีความสุข เกิดความหวาดกลัวและหวาดระแวงในการดำรงชีวิต ยิ่งใน



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 2 (March-April 2025)          595 

 

ปัจจุบันสังคมไทยมีความเจริญก้าวหน้าและเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว จึงทำให้ปัญหาของปาณาติบาตยากต่อ
การป้องกันและแก้ไข เพราะผู้คนขาดการขัดเกลาฝึกหัดพัฒนาตน พากันลืมกฎทางศีลธรรม หลงเพลิดเพลินใน
การเสพติดความสุขทางวัตถุจนไม่เห็นโทษ ก่อเกิดสภาวะทางจิตใจที่เสื่อมโทรมนำไปสู่พฤติกรรมที่เสื่อมเสียจน
ทำลายระเบียบวินัยและความดีงาม ซึ่งขัดแย้งต่อความสัมพันธ์ระหว่างเพ่ือนมนุษย์ สิ่งแวดล้อม และสัตว์อ่ืน ๆ 
เข้าหาสันติภาพและความสุขได้ยากข้ึน (Rahula, 1989) 
 พระพุทธเจ้าทรงมองเห็นภัยเห็นทุกข์เห็นโทษท่ีเกิดจากปาณาติบาต และเห็นคุณประโยชน์ของการงด
เว้นจากปาณาติบาต พระพุทธองค์จึงได้วางแนวปฏิบัติที ่เป็นพุทธกระบวนทัศน์ไว้ให้พุทธศาสนิกชนผู้มีจิต
ศรัทธาปสาทะได้ฝึกหัดปฏิบัติพัฒนาความประพฤติของตน มุ่งเพื่อจะไม่ให้มีการเบียดเบียนทำลายกัน เพราะ
โลกที่เป็นสุขคือโลกที่ไร้การเบียดเบียน (Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto), 2010) หลักการเหล่านี้
เป็นหลักความจริงที่มีอยู่แล้วในกฎของธรรมชาติ ซึ่งพระพุทธองค์เป็นผู้ค้นพบแล้วนำมาจัดตั้งวางเป็นระบบ
ระเบียบในหมู่มนุษย์ ซึ่งมีความมุ่งหมายเพ่ือให้คนในสังคมมีความชอบธรรมเป็นธรรมและความดีงาม โดยพุทธ
กระบวนทัศน์ที่เป็นแนวทางแห่งการปฏิบัติแบ่งออกเป็น 3 ด้าน คือ ด้านที่หนึ่ง การปฏิบัติเพื่อควบคุมกาย
วาจาไม่ให้ทำร้ายไม่ให้กล่าวร้ายกันด้วยศีล เป็นส่วนหนึ่งของการฝึกฝนพัฒนามนุษย์ในขั้นที่เกี่ยวกับพฤติกรรม 
เพื่อรักษาให้อยู่ในปกติวิสัยของมนุษย์ทำให้แสดงพฤติกรรมออกในทางที่ถูกต้องตามทำนองคลองธรรม และ
เป็นประโยชน์สุขแก่ตนเองและหมู่มนุษย์ในสังคม (Somdet Phra Buddhaghosacariya (P. A. Payutto), 
2022) ด้านที่สอง การปฏิบัติเพื่อข่มระงับอารมณ์ร้ายทางใจไม่ให้คิดปองร้ ายอาฆาตพยาบาทต่อกันด้วยสมาธิ 
เป็นการฝึกจิตใจให้มีความสงบ หนักแน่น มั่นคง เข้มแข็ง และเจริญในคุณธรรมทั้งหลาย และด้านที่สาม การ
ปฏิบัติเพื่อตัดขาดจากความทุกข์และปัญหาความไม่สงบสุขทั้งปวงให้หมดไปจากชีวิตด้วยปัญญา เป็นการ
เสริมสร้างความรู้คิด ความเข้าใจในเหตุผลทั้งหลาย เพื่อเห็นความเป็นจริงของโลกและชีวิต สามารถทำจิตให้
เป็นอิสระได้ไม่ตกอยู ่ภายใต้การครอบงำของกิเลสทั ้งหลาย (Somdet Phra Buddhaghosacariya (P. A. 
Payutto), 2022) ดังนั้นปาณาติบาตจึงเป็นปัญหาที่ต้องได้รับการแก้ไขอย่างเร่งด่วนภายใต้กรอบกระบวนการ
ป้องกันเชิงบูรณาการ ด้วยการนำพุทธกระบวนทัศน์มาบูรณาการเสริมสร้างศีลธรรม คุณธรรม และปัญญา ให้
เกิดเป็นผลสำเร็จแบบยั่งยืน ตามเจตนารมณ์ของพุทธศาสนาที่มุ่งหวังให้มนุษย์ไม่เบียดเบียนกัน ไม่ทำร้ายกัน 
ไม่ล้างผลาญชีวิตกัน เพราะชีวิตเป็นเครื่องรับรองทุกสิ่งทุกอย่าง ถ้าไม่มีชี วิตแล้วอย่างอื่นก็ไม่มีความหมาย
อะไร ฉะนั้น เรื่องชีวิตจึงเป็นเรื่องสำคัญกว่าทุกเรื่อง (Muthukan, 1992) ซึ่งเรื่องสิทธิในร่างกายและชีวิตเป็น
หน้าที่โดยตรงและเป็นหน้าที่อันสำคัญของมนุษย์ที่จะต้องพิทักษ์รักษาไว้เพื่อจุดประสงค์อันเดียวกัน คือรัก
ความสุขเกลียดความทุกข์ (Atthaphat, 2007) 
 บทความวิจัยนี้ เกิดจากแรงบันดาลใจที่จะหาแนวทางในการป้องกันปัญหาเกี่ยวกับปาณาติบาต ดังนั้น 
ผู้วิจัยจะนำเสนอผลการศึกษาบูรณาการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ต่อไป โดยมีเป้าหมายหลัก
คือ การมุ่งพัฒนาชีวิตคนในสังคมไทยให้ตั้งอยู่ในความไม่เบียดเบียนกันทั้งด้านความคิด คำพูด และการกระทำ 
เพื่อสนับสนุนให้ผู้คนในสังคมไทยมีศีลธรรม มีคุณธรรม และมีปัญญา อันเป็นคุณประโยชน์อย่างยิ่งต่อการ
ดำเนินชีวิตที่มีความสุขและสันติต่อตนเอง ผู้อื่น และสังคมต่อไป 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับปาณาติบาต 
2. เพ่ือศึกษาพุทธกระบวนทัศน์ที่เกี่ยวกับการป้องกันปาณาติบาต 
3. เพ่ือบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ 
4. เพ่ือนำเสนอแนวทางบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2568)          596 

วิธีดำเนินการวิจัย 
งานวิจัยนี ้เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) การวิจัยเอกสาร (Documentary 

Research) และการวิจัยภาคสนาม (Field Research) โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) ผู้ให้
ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) ซึ่งมีข้ันตอนในการดำเนินการวิจัยเพื่อตอบคำถามวิจัยตามวัตถุประสงค์ ดังนี้ 

ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาด้านเนื้อหาจากเอกสารที่เกี่ยวกับแนวคิดและทฤษฎี (Documentary Study) 
โดยการศึกษาค้นคว้าจากเอกสารชั ้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกและอรรถกถาแปล ฉบับมหามกุฏราช
วิทยาลัย พ.ศ. 2559 และเอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ เอกสารทางวิชาการ หนังสือ ตำรา บทความจากวารสาร 
ข้อมูลจากเว็บไซต์ สารนิพนธ์ วิทยานิพนธ์ ดุษฎีนิพนธ์ รวมถึงงานวิจัยต่าง ๆ ที่ เกี ่ยวข้องจากห้องสมุด 
สถาบันการศึกษา และอินเทอร์เน็ต แล้วรวบรวมข้อมูลที่ได้จากการศึกษาค้นคว้ามาจำแนกประเภทตาม
ประเด็นสำคัญต่าง ๆ มาอธิบายและวิเคราะห์เชิงเนื้อหาที่ถูกต้องชัดเจน แล้วสรุปแนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวกับ
ปาณาติบาตและพุทธกระบวนทัศน์ที่เก่ียวกับการป้องกันปาณาติบาต 

ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาในภาคสนาม (Field Study) ผู้วิจัยใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึกอย่างเป็นทางการ
และไม่เป็นทางการกับผู้ให้ข้อมูลสำคัญ โดยมีการติดต่อล่วงหน้าก่อนแล้วจึงดำเนินการสัมภาษณ์ตามวันเวลาที่
ผู้ทรงคุณวุฒิสะดวกต่อการให้ข้อมูลสำคัญ และมีหนังสือขออนุญาตสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิที่ออกให้โดยบัณฑิต
วิทยาลัยในมหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตอีสาน ประกอบในการสัมภาษณ์ 

ขั้นตอนที่ 3 ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants) กลุ่มเป้าหมายที่ผู้วิจัยเลือก ใช้วิธีการเลือกแบบ
เจาะจงจำนวน 15 รูป/คน ในเขตพื้นที่จังหวัดร้อยเอ็ด ประกอบด้วยพระภิกษุ 10 รูป ฆราวาส 5 คน โดยเป็น
ผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความรู้ความสามารถซึ่งมีบทบาทสำคัญต่อการเผยแผ่หลักธรรมและอบรมสั่งสอนนักศึกษาใน
มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย วิทยาเขตร้อยเอ็ด และในมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
วิทยาลัยสงฆ์ร้อยเอ็ด  

ขั้นตอนที่ 4 เครื่องมือและวิธีการที่ใช้ในการวิจัยแบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interviews) ผู้วิจัย
ได้สร้างเครื่องมือเชิงคุณภาพ คือ แบบสัมภาษณ์เชิงลึก โดยมีการกำหนดโครงสร้างที่ระบุประเด็นคำถามตาม
แนวคิด 3 Question Words ได้แก่ “value questions” ถามความคิดเห็น “Feeling questions” ถาม
ความรู ้ส ึกกับเหตุการณ์ และ“Knowledge questions” ถามเกี ่ยวกับสิ ่งที ่เป็นจริง ในลักษณะคำถาม
ปลายเปิดโดยไม่บังคับให้ตอบว่า “ใช่-ไม่ใช่ ถูกต้อง-ไม่ถูกต้อง” ในประเด็นที่เกี่ยวกับความรู้ความเข้าใจใน
ปาณาติบาต ปัญหาและผลกระทบของปาณาติบาต พุทธกระบวนทัศน์ในการป้องกันปาณาติบาต และ
ข้อเสนอแนะในการบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ โดยผู้วิจัยได้นำแบบสัมภาษณ์เชิง
ลึกไปให้ผู้เชี่ยวชาญ 5 รูป/คน ตรวจสอบความเชื่อมั่นตามระเบียบวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ เมื่อได้แบบสัมภาษณ์
ที่ผ่านการตรวจสอบความเชื่อมั่นแล้วจึงติดต่อขออนุญาตสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิเพื่อเก็บข้อมูล และนำเอา
ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาขั้นตอนที่ 1-3 มาบูรณาการตามหลักพุทธกระบวนทัศน์ให้ได้แนวทางที่เหมาะสมกับ
การป้องกันและแก้ไขปัญหาปาณาติบาตที่เกิดข้ึนกับคนในสังคมไทย 

ขั้นตอนที่ 5 การรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้เก็บรวบรวมข้อมูลจากผู้ให้ข้อมูลหลักด้วยการบันทึกเสียง 
การบันทึกวีดีโอ การจดบันทึกภาคสนาม (Field Note) และการสังเกตการณ์แลกเปลี่ยนเรียนรู้ในประเด็นของ
ผลกระทบที่เกิดจากปัญหาของปาณาติบาตในพื้นที่เป้าหมาย ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัย เพื่อใช้ในการเก็บ
รวบรวมข้อมูล แล้วนำข้อมูลที่ได้ศึกษามาพัฒนาและกำหนดเป็นกรอบเพื่อการออกแบบสร้าง Model เป็น
แนวทางบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 2 (March-April 2025)          597 

 

ขั ้นตอนที ่ 6 การวิเคราะห์ข้อมูล ผู ้ว ิจ ัยใช้การวิเคราะห์เนื ้อหา (Content Analysis) โดยการ
สังเคราะห์ข้อมูล จัดหมวดหมู่ ลดทอนข้อมูล และจัดทำข้อมูลเกี่ยวกับบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตดว้ย
พุทธกระบวนทัศน ์

ขั้นตอนที่ 7 สรุปผลการศึกษาวิจัย และการนำเสนอผลการศึกษาวิจัย (Descriptive Presentation 
of the Research Results) ผู้วิจัยนำสาระสำคัญเกี่ยวกับบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวน
ทัศน์ไปสู่การสรุปผล คือ เรียบเรียงออกมาเป็นองค์ความรู้ใหม่ โดยผู้วิจัยได้ดำเนินการจัดประชุมนำเสนอองค์
ความรู้ที่ได้จากการวิจัย และรับฟังความคิดเห็นในห้องประชุมเพ่ือแลกเปลี่ยนเรียนรู้ แล้วนำมาปรับปรุงพัฒนา
ให้เหมาะสมกับการเป็นองค์ความรู้ที่ใช้เป็นต้นแบบสำหรับสร้างเสริมบุคลิกภาพที่ดี มีสุขภาพจิตที่เบิกบาน 
และเพ่ิมพูนปัญญา  
 
ผลการวิจัย 

วัตถุประสงค์ที่ 1 เพื่อศึกษาแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับปาณาติบาต ผลการวิจัยพบว่า ปาณาติบาตเป็น
ปัญหาเกี่ยวกับพฤติกรรมการล่วงละเมิดชีวิตผู้อื่น แบ่งออกได้ 2 บริบท คือ 1) ในบริบททั่วไปหมายถึงการฆ่า
คนอื่น มุ่งหมายไปยังชีวิตของมนุษย์เท่านั้น จัดเป็นปัญหาพื้นฐานทางจริยธรรมเพราะเป็นการล่วงละเมิดสิทธิ
ในการมีชีวิตอยู่ของผู้อื่น ไม่มีสาเหตุที่ปรากฏแน่ชัดซึ่งอาจเกิดจากความสัมพันธ์หลายด้านทั้งด้านจิตใจ สังคม 
สภาพแวดล้อม สิ่งสนับสนุน ได้แก่ อุปกรณ์ที่สามารถหยิบจับได้ เช่น ปืน มีด ท่อนไม้ หรือมีเหตุชักนำ เช่น 
แรงจูงใจ 2) ในบริบทของพุทธศาสนาหมายถึงการฆ่าสัตว์อื่น มุ่งหมายครอบคลุมไปยังชีวิตของคนและสัตว์
ดิรัจฉาน พุทธศาสนามองเห็นว่าการล่วงละเมิดชีวิตกันเป็นสิ่งที่ทุกชีวิตไม่พึงปรารถนาจะให้เกิดขึ้นกับตนเอง 
จึงห้ามไม่ให้ล้างผลาญทำลายชีวิตสัตว์ทุกชนิด ปาณาติบาตเป็นกิเลสอย่างหยาบคือการได้แสดงพฤติกรรมล่วง
ละเมิดชีวิตของคนอ่ืนหรือสัตว์อ่ืน จัดเป็นปัญหาพื้นฐานทางศีลธรรมเพราะการล่วงละเมิดชีวิตคนและสัตว์อ่ืนมี
ความผิดตามกฎศีลธรรม คือศีลข้อปาณาติปาตาขาดไป พฤติกรรมการล่วงละเมิดนี้สืบเนื่องมาจากการขาดศีล
ควบคุมพฤติกรรมตนเอง การขาดคุณธรรมข่มระงับอารมณ์ และการขาดปัญญาในการดำเนินชีวิต จึงถูก
อำนาจของความละโมบ ความขัดเคือง และความลุ่มหลง อย่างใดอย่างหนึ่ง หรืออาจเกิดขึ้นพร้อมกัน เป็น
แรงผลักดันให้กำเริบขึ้นบีบคั้นจิตใจให้มีอาการใฝ่ต่ำนำไปสู่พฤติกรรมการล่วงละเมิดชีวิตอื่นในที่สุด จากการ
สังเคราะห์แนวคิดเกี่ยวกับปาณาติบาตในคัมภีร์วินัยปิฎกมหาวิภังค์อรรถกถา คัมภีร์อภิธัมมัตถสังคหะ และ
คัมภีร์มงฺคลตฺถทีปนี (ปฐโม ภาโค) พบว่า ปาณาติบาตย่อมสำเร็จได้เมื่อครบองค์ประกอบทั้ง 5 ประการ ได้แก่ 
1. เป็นสัตว์มีชีวิต 2. รู้อยู่ว่าสัตว์นั้นยังมีชีวิต 3. มีเจตนาฆ่า 4. มีความพยายามฆ่า และ 5. ทำให้สัตว์นั้นตาย
ด้วยความพยายามฆ่าที่ประกอบด้วยเจตนาร้าย ในกรณีที่ไม่ครบองค์ประกอบทั้ง 5 ข้อ เช่น ไม่มีเจตนาฆ่า การ
กระทำนั้นย่อมไม่เข้าข่ายความผิดและเป็นโทษ ส่วนการฆ่าที่ประกอบด้วยเจตนาไม่ว่าจะเป็นมนุษย์หรือสัตว์
ดิรัจฉานย่อมมีความผิดบาปเหมือนกัน ต่างกันเพียงฆ่ามนุษย์มีโทษมาก ฆ่าสัตว์ดิรัจฉานมีโทษน้อยกว่า เพราะ
การมีเจตนาฆ่านั้นตั้งอยู่บนพื้นฐานของโลภะโทสะโมหะ ปาณาติบาตประกอบด้วยความพยายาม 2 อย่าง คือ
การฆ่าด้วยตนเองและการสั่งให้ผู้อื่นฆ่า อาจมีเป้าหมายที่เจาะจงก็ได้ หรือไม่เจาะจงก็ได้ ปาณาติบาตส่ งผล
กระทบกระเทือนต่อตนเองและผู้อื่น คือมีโทษภัย มีความเดือดร้อนเสียหาย สร้างความหวาดระแวง ทำลาย
ความสงบสุขต่อการอยู่ร่วมกันของคนในสังคม และเป็นความทุกข์อย่างยิ่ง สรุปเป็นแผนภูมิ ดังนี้ 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2568)          598 

 
Picture 1: The Process of Killing (Pāṇātipāta) 

 

วัตถุประสงค์ที่ 2 เพื่อศึกษาพุทธกระบวนทัศน์ที่เกี่ยวกับการป้องกันปาณาติบาต ผลการวิจัยพบว่า 
ปาณาติบาตเกิดขึ้นหลายร้อยปีก่อนยุคพุทธกาล เนื่องจากพราหมณ์บางพวกได้ดัดแปลงการบูชาเพ่ือกำจัดศัตรู
ทางการเมืองและเพื่อผลประโยชน์ส่วนตน โดยการฆ่าสัตว์และฆ่าคนเพื่อบูชายัญ ทำให้ชาวชมพูทวี ปในสมัย
นั้นมีแต่การเบียดเบียนเข่นฆ่ากัน แต่เมื่อพระพุทธเจ้าได้อุบัติขึ้นก็ทรงทำลายความเชื่อดั้งเดิม แล้วปฏิวัติ
แนวคิดเป็นกระบวนทัศน์ใหม่ คือทรงมีเจตนารมณ์ห้ามทำลายชีวิตมนุษย์และสัตว์อื่น ๆ เป็นประการแรก 
เพราะเล็งเห็นว่าทุกชีวิตมีธรรมชาติที่เหมือนกันคือรักสุขเกลียดทุกข์ ไม่ปรารถนาให้ใครมาเบียดเบียนทำร้าย
ตน พระองค์จึงทรงบัญญัติข้อห้ามฆ่าสัตว์ไว้เป็นศีลขั้นพ้ืนฐานข้อแรก โดยมุ่งหมายให้มนุษย์มีเมตตากรุณาเผื่อ
แผ่แก่สัตว์ทั้งปวง ไม่เบียดเบียนกัน ไม่ละเมิดร่างกายและชีวิตของกัน เพื่อจะไม่ก่อให้เกิดความเดือดร้อนแก่
ตนเอง และทำลายความสงบสุขของผู้อื่นและสังคม โดยทรงวางแนวทางในการปฏิบัติเพ่ืองดเว้นปาณาติบาตไว้ 
3 ลักษณะ ได้แก่ 1) สมาทานวิรัติ คือการรักษาศีลขั้นพื้นฐานข้อแรก “เจตนางดเว้นจากการทำลายชีวิตอื่น” 
ในการควบคุมพฤติกรรมการล่วงละเมิดชีวิตอ่ืน เพ่ือการขัดเกลาพฤติกรรมบุคคลให้ตั้งอยู่ในความไม่เบียดเบียน
และไม่ทำลายชีวิตกัน ทำให้เกิดความประพฤติที่เรียบร้อยดีงาม เป็นการควบคุมพฤติกรรมตนเองชั่วคราว โดย
การส่งเสริมการควบคุมพฤติกรรมแบบยั่งยืนสามารถเกิดขึ้นได้ด้วยการฝึกอบรมพัฒนาศีล ประกอบด้วย 
สัมมาวาจาคือมีวาจาที่ถูกต้องสุจริต สัมมากัมมันตะคือมีการกระทำท่ีถูกต้องสุจริต และสัมมาอาชีวะคือมีอาชีพ
ที่ถูกต้องชอบธรรม เพื่อขัดเกลาพฤติกรรมให้สวยงามและประณีตมากยิ่งขึ้น และยังกำจัดกิเลสอย่างหยาบได้
อย่างมีประสิทธิภาพ 2) สัมปัตตวิรัติ คือการบ่มเพาะคุณธรรม “หิริโอตตัปปะ เมตตากรุณา ขันติ และ
อภัยทาน” ในการข่มระงับความรุนแรงของอกุศลจิตให้บรรเทาลง เพ่ือปลูกฝังให้บุคคลมีจิตที่ตั้งอยู่ในความไม่
คิดปองร้าย ไม่คิดเบียดเบียนหรือทำลายกัน ทำให้เกิดความคิดที่ดีงาม เกลียดกลัวความเดือดร้อน ยังการไม่
ล่วงละเมิดให้เกิดขึ้นได้ เป็นการข่มระงับอารมณ์ร้ายชั่วคราว โดยการส่งเสริมการข่มอกุศลจิตแบบยั่งยืน
สามารถเกิดข้ึนได้ด้วยการฝึกอบรมพัฒนาสมาธิ ประกอบด้วย สัมมาวายามะคือมีความเพียรพยายามที่ถูกต้อง 
สัมมาสติคือมีความระลึกที่ถูกต้อง และสัมมาสมาธิคือมีความตั้งใจมั่นที่ถูกต้อง เพื่อเสริมสร้างสุขภาพจิตให้
เข้มแข็ง หนักแน่น มั่นคง สง่างาม และยับยั้งความกำเริบของกิเลสไว้ได้อย่างมีประสิทธิภาพ 3) สมุจเฉทวิรัติ 
คือการพัฒนาปัญญาให้ตั้งอยู่ในความเป็นอริยชน จึงจะสามารถงดเว้นจากปาณาติบาตได้เด็ดขาด โดยวิธีการ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 2 (March-April 2025)          599 

 

เข้าถึงความเป็นอริยชนต้องอาศัยการฝึกอบรมพัฒนาชีวิตให้ครบทั้ง 3 ด้านพร้อมกัน คือศีล สมาธิ และปัญญา 
จึงจะดำเนินชีวิตไปได้อย่างบริสุทธิ์ เป็นอิสระ และปลอดภัยจากปัญหาในชีวิตได้อย่างมีประสิทธิภาพ สรุปเป็น
แผนภูมิ ดังนี้ 

 
Picture 2: The Buddhist Paradigm for the Prevention of Killing (Pāṇātipāta) 

 

วัตถุประสงค์ที่ 3 เพื่อบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ ผลการวิจัยพบว่า    
1) บูรณาการการป้องกันปาณาติบาตขั้นควบคุมพฤติกรรมด้วยพุทธกระบวนทัศน์ ได้แก่ บูรณาการศีลขั้น
พ้ืนฐานข้อที่ 1 ในการควบคุมพฤติกรรมตนเอง ควบคู่กับ บูรณาการสีลสิกขาส่งเสริมเพ่ิมเติมศีลในการควบคุม
พฤติกรรมตนเองให้มีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น คือ การรักษาระเบียบวินัยทางกาย ทางวาจา และทางอาชีพของ
ตนเองด้วยศีล เพ่ือควบคุมพฤติกรรมตนเองให้ตั้งอยู่ในความไม่เบียดเบียน มีความประพฤติทางกายทางวาจาที่
สวยงามและประณีต หาเลี้ยงชีวิตได้ด้วยความชอบธรรม ใช้จ่ายทรัพย์ ในทางที่เป็นประโยชน์ต่อตนเองและ
ผู้อื่น เป็นการสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับสิ่งแวดล้อม เพ่ือนมนุษย์ และสัตว์ทั้งหลาย ทำให้ตนเองผู้อ่ืนและสังคม
อยู่ร่วมกันได้ด้วยความสงบ ซึ่งมีผลเป็นสันติสุข 2) บูรณาการการป้องกันปาณาติบาตขั้นระงับอกุศลจิตด้วย
พุทธกระบวนทัศน์ ได้แก่ บูรณาการคุณธรรมในการข่มอกุศลจิตไว้ ควบคู่กับ บูรณาการจิตตสิกขาส่งเสริม
เพิ่มเติมคุณธรรมในการข่มอกุศลจิตให้มีประสิทธิภาพมากยิ่งขึ้น คือ การรักษาจิตใจของตนให้เกิดมโนธรรม
ด้วยการบ่มเพาะคุณธรรม เพ่ือข่มอารมณ์ร้ายหรือระงับอกุศลจิตไว้ให้มีจิตที่ตั้งอยู่ในความคิดที่ไม่เบียดเบียน มี
น้ำใจที่ใสสะอาด เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ เข้มแข็งมั่งคง ร่าเริงเบิกบาน เป็นการสร้างสมรรถภาพของสุขภาพจิตให้
บริสุทธิ์ผ่องใส ทำให้เจริญงอกงามในคุณธรรมทั้งหลาย ซึ่งมีผลเป็นความสุขอย่างยิ่ง 3) บูรณาการการป้องกัน
ปาณาติบาตขั้นงดเว้นได้เด็ดขาดด้วยพุทธกระบวนทัศน์ ได้แก่ บูรณาการปัญญาสิกขาส่งเสริมการดำเนินชีวิต
เพื่อหยุดยั้งปาณาติบาตได้อย่างเด็ดขาด คือ การดำเนินชีวิตอย่างถูกต้องและเหมาะสมด้วยการอบรมปัญญา
ของตนเองให้เป็นสัมมาทิฏฐิรู้เห็นความจริงอันประเสริฐสูงสุดจนสามารถบรรลุถึงความเป็นอริยชน เพ่ือหยุดยั้ง
ความเดือดร้อนเสียหายได้ทั้งทางตรงและทางอ้อมต่อตนเองผู้อื่นและสังคมตลอดไป เป็นการสร้างดุลยภาพใน
การดำเนินชีวิตให้มีความสุขอย่างแท้จริง ปราศจากความเบียดเบียนทางพฤติกรรมและความคิด ไม่มีทุกข์โทษ 
เวรภัย เป็นอิสระ และปลอดภัยจากปัญหาทั้งปวงในชีวิต สรุปเป็นแผนภูมิ ดังนี้ 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2568)          600 

 
Picture 3: Integrating the Prevention of Killing (Pāṇātipāta) through the Buddhist Paradigm 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

ผู้วิจัยได้สรุปองค์ความรู้ใหม่เก่ียวกับแนวทางบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์
ออกเป็น 3 ด้าน ซึ่งสามารถตอบโจทย์ปัญหาการล่วงละเมิดชีวิตกันที่เกิดขึ้นในสังคมไทยและสังคมโลกได้อย่าง
เหมาะสม ดังนี้ 

 
Picture 4: CSS Model 

 

ด้านที่ 1 C = Control หมายถึง การควบคุมพฤติกรรมตนเอง ด้วยการงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ ควบคู่
กับ การฝึกอบรมพัฒนากายวาจาให้เรียบร้อยสวยงามและประกอบอาชีพสุจริตชอบธรรม เป็นการควบคุม



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 2 (March-April 2025)          601 

 

พฤติกรรมตนเองให้ตั้งอยู่ในความไม่เบียดเบียน ทำให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดีกับสิ่งแวดล้อมเพ่ือนมนุษย์และสัตว์
ทั้งหลาย มีผลเป็นสันติสุข ก่อให้เกิดบุคลิกภาพที่สมบูรณ์ 

ด้านที่ 2 S = Suppress หมายถึง การระงับอารมณ์ร้าย หรือข่มอกุศลจิต ด้วยการบ่มเพาะคุณธรรม 
ควบคู่กับ การฝึกอบรมพัฒนาจิตใจให้สะอาดบริสุทธิ์ มีความเจริญงอกงามในคุณธรรมทั้งหลาย เป็นการลด
ความรุนแรงของอกุศลจิตภายในจิตใจตนเองให้ตั ้งอยู ่ในความไม่เบียดเบียน ทำให้จิตผ่องใสใจเบิกบาน 
สมรรถภาพทางจิตเข้มแข็งมั่นคง มีผลเป็นความสงบทั้งภายในและภายนอก ก่อให้เกิดสุขภาพจิตที่บริสุทธิ์ 

ด้านที่ 3 S = Stop หมายถึง การหยุดยั้งจากความเบียดเบียนได้เด็ดขาด ด้วยการฝึกอบรมพัฒนา
ปัญญาตนเองให้เป็นสัมมาทิฏฐิ เป็นการพัฒนาชีวิตทั้งด้านบุคลิกภาพและสุขภาพจิตพร้อมกัน ทำให้รู้เห็นอย่าง
ถูกต้องเหมาะสม รู้จักแยกแยะผิดชอบชั่วดี เห็นคุณของเมตตาเห็นโทษของพยาบาท ไม่มีความเดือดร้อน
เสียหายทั้งทางตรงและทางอ้อมต่อตนเองผู้อื่นและสังคม ปราศจากความเบียดเบียนทั้งด้านพฤติกรรมและ
ความคิด ปลอดภัยจากปัญหาทั้งปวงในชีวิต มีผลเป็นความรู้แจ้ง ก่อให้เกิดปัญญาวิสัยที่ยิ่งยวด 
 
อภิปรายผลการวิจัย 

ผลจากการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า แนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับปาณาติบาตแบ่งออกเป็น   2 
บริบท ได้แก่ ในบริบททั่วไปหมายถึงการฆ่าคนอื่นด้วยเจตนา มุ่งเน้นเพียงแค่ชีวิตของมนุษย์เท่านั้น ไม่อาจ
เจาะจงถึงสาเหตุที่แน่นอนได้ซึ่งอาจเกิดจากหลายปัจจัย อาทิ สภาวะทางจิตใจ การเรียนรู้ทางสังคมและ
สภาพแวดล้อม และปัจจัยสนับสนุน เช่น อาวุธปืน มีด หรือเป้าหมาย เช่น เหยื่อ สอดคล้องกับผลการวิจัยของ 
Rattanyu (2007) ที่ศึกษาพบว่า สาเหตุที่นำไปสู่การฆ่าผู้อื่นอาจเกิดได้จากหลายสาเหตุ เช่น ความขัดแย้ง 
ความต้องการในทรัพย์สินเงินทองหรือกามารมณ์ ความโกรธแค้นหรือความไม่พอใจก็ได้ และสอดคล้องกับ
แนวคิดของ Suwannabuppha (1975) ในหนังสือเรื ่องหลักอาชญาวิทยาที ่ว่า พฤติกรรมการฆ่าผู ้อื ่นไม่
สามารถอธิบายสาเหตุได้แน่นอนชัดเจน อาจเกิดขึ้นได้จากสาเหตุทางด้านร่างกายและจิตใจ หรือสาเหตุ
ทางด้านสังคมและสิ่งแวดล้อมก็ได้ ส่วนในบริบทของพุทธศาสนาหมายถึงการฆ่าสัตว์ด้วยเจตนา มุ่งหมายรวม
ไปยังชีวิตทุกชีวิตที่มีลมหายใจทั้งมนุษย์และสัตว์อ่ืน ๆ มีสาเหตุหลักมาจากความโลภความโกรธและความหลง
อย่างใดอย่างหนึ่งเป็นแรงผลักดัน สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Phramaha Tawee Thanavaro (Onpussa) 
(1991) ที่ศึกษาพบว่า ผู้ฆ่าสัตว์ย่อมมีเจตนาที่ตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของอกุศลมูลอันประกอบด้วยโลภะ โทสะ และ
โมหะ และสอดคล้องกับผลการวิจัยของ Phramaha Khuntong Khemsiri (Kaewsamut) (2014) ที่ศึกษา
พบว่า การฆ่าสัตว์มีสาเหตุมาจากปัญหาภายในทั้งนั้น คือ โลภะ โทสะ และโมหะ นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับ
แนวคิดของ Phromtha (1998) ในหนังสือพุทธศาสนากับปัญหาจริยศาสตร์ โสเภณี ทำแท้งและการุณยฆาต
ที่ว่า การฆ่าสัตว์เกิดจากแรงผลักดันของโลภะ โทสะ และโมหะ ที่แน่นอนอย่างใดอย่างหนึ่ง อย่างไรก็ดี สาเหตุ
ของปาณาติบาตทางพุทธศาสนามีความแตกต่างจากมุมมองเชิงจิตวิทยาและสังคมวิทยาของ Phoraksa, and 
Lerdtomornsakul (2022) ในบทความวิชาการเรื่องวิเคราะห์มุมมองเชิงจิตวิทยาและสังคมวิทยาของฆาตกร
ต่อเนื่องที่ว่า ฆาตกรส่วนใหญ่มีความผิดปกติทางจิต เพราะขาดการดูแลด้านสภาพแวดล้อมในวัยเด็ก รวมถึง
ความบกพร่องทางสังคม และ Saengcharoensap (2016) ได้เสนอแนวคิดไว้ว่า ผู้กระทำความผิดมักเป็น
ผู้ป่วยทางจิต ส่วนใหญ่จะไม่แสดงอาการป่วยที่เห็นได้ชัดเจน ปาณาติบาตส่งผลกระทบกระเทือนต่อความสงบ
สุขในสังคมของมนุษย์และการเป็นอยู่ของสัตว์อื่น เพราะก่อให้เกิดความเดือดร้อนเสียหายต่อตนเองผู้อื่น และ
สังคม สร้างหวาดกลัวหวาดระแวง มีโทษ เป็นเวรภัย และเป็นทุกข์ ที่สำคัญเป็นเหตุแห่งความเสื่อมจากมรรค
ผลนิพพานในชาติปัจจุบัน เมื่อตายไปย่อมนำให้ไปเกิดในนรก ดิรัจฉาน เปรต หากวิบากเบาได้มาเกิดเป็น
มนุษย์ย่อมมีอายุสั้นและมีโรคมาก สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Maechee Wongphet Kongjan (2012) ที่



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2568)          602 

ศึกษาพบว่า ความรุนแรงที่ถูกขับเคลื่อนด้วยราคะ โทสะ โมหะ ย่อมส่งผลให้ผู้กระทำเดือดร้อนทั้งในโลกนี้และ
โลกหน้า เป็นเหตุแห่งการก่อเวรภัยและเป็นเหตุแห่งการเสื ่อมจากมรรคผลนิพพานในชาติปัจจุบัน และ
สอดคล้องกับแนวคิดของ Buddhadasa Bhikkhu (1977) ในหนังสือเรื่องศีลธรรมกับมนุษยโลกที่ว่า กิเลส
อย่างหยาบมีการฆ่าสัตว์เป็นต้น ก่อให้เกิดความตกต่ำเสื่อมทรามทางศีลธรรม ทำให้ตนเองลำบาก ผู้อ่ืนลำบาก 
และทุกฝ่ายก็ลำบากไปพร้อมกัน 

ผลจากการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที ่ 2 พบว่า พุทธกระบวนทัศน์ที่เกี ่ยวกับปาณาติบาตมี 3 
ลักษณะ ได้แก่ สมาทานวิรัติ คือการงดเว้นการฆ่าสัตว์ด้วยการรักษาศีล สัมปัตตวิรัติ คือการงดเว้นการฆ่าสัตว์
ด้วยจิตใจที่ประกอบด้วยเมตตา-กรุณา และสมุจเฉทวิรัติ คือการงดเว้นได้เด็ดขาดของอริยชน ซึ่งกระบวนการ
การป้องกัน 3 ลักษณะนี้ สามารถนำมาแก้ไขปัญหาเกี่ยวกับปาณาติบาตทั้ง 3 ด้านได้ดังนี้ 1) การนำศีลข้อ 
“ปาณาติปาตา เวรมณี” มาควบคุมพฤติกรรมให้ตั้งอยู่ในพฤติกรรมไม่เบียดเบียน 2) การนำคุณธรรม “หิริ -
โอตตัปปะ เมตตา-กรุณา ขันติ และอภัยทาน” มาระงับอกุศลเจตนาหรือข่มอารมณ์ร้ายไว้ให้ตั้งอยู่ในความคิด
ที่ไม่เบียดเบียน 3) การนำปัญญา “สัมมาทิฏฐิ” มากำกับประดับจิตใจให้เป็นกระบวนธรรมชี้นำชีวิตทั้งด้าน
พฤติกรรมและจิตใจในการดำเนินชีวิต รู้คิดพิจารณาเห็นคุณเห็นโทษ รู้ถูกรู้ผิด รู้อะไรเป็นประโยชน์ไม่เป็น
ประโยชน์ และสามารถเข้าถึงความเข้าใจสรรพสิ่งตามความเป็นจริง คือการบรรลุถึงมรรคและผลในที่สุด เป็น
สมุจเฉทวิรัติงดเว้นจากการฆ่าสัตว์ได้เด็ดขาด ซึ่งผลการวิจัยในครั้งนี้สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Srisawat 
(2016) ที่ศึกษาพบว่า หลักพุทธธรรมที่เหมาะสมในการควบคุมพฤติกรรมทางกายและทางวาจาคือศีล หลัก
พุทธธรรมที่เหมาะสมในการพัฒนาจิตคือคุณธรรมตามกระบวนการของสมาธิ และหลักพุทธธรรมที่เหมาะสม
ในการกำจ ัดก ิ เลสค ือกระบวนการของป ัญญา และย ังสอดคล ้องก ับแนวค ิดของ Somdet Phra 
Buddhaghosacariya (P. A. Payutto) (2018) ในหนังสือเรื่องการพัฒนาที่ยั่งยืนที่ว่า การแก้ไขปัญหาต่าง ๆ 
ในชีวิตต้องพัฒนาตัวคนเต็มทั้งระบบครบทั้ง 3 ด้าน ได้แก่ ด้านพฤติกรรมพัฒนาด้วยศีล ด้านจิตใจพัฒนาด้วย
สมาธิ และด้านปัญญาเป็นตัวจัดปรับทุกอย่างทั้งพฤติกรรมและจิตใจให้พัฒนาประสานกันไปได้ลงตัวพอดีและ
เป็นตัวนำสู่จุดหมายแห่งอิสรภาพและสันติสุข นอกจากนี้ยังสอดคล้องกับแนวคิดของ Inthasara (2019) ใน
หนังสือเรื่องศีล สมาธิ ปัญญาที่ว่า ศีลทำให้ความประพฤติสุจริตย่อมถึงโลกที่ไม่มีการเบียดเบียน สมาธิทำให้
จิตใจสงบระงับกิเลสได้ย่อมมีใจมั่งคงไม่เบียดเบียนตนและไม่เบียดเบียนผู้อื่น ปัญญาทำให้คนมีชีวิตที่ดีที ่สุด
ย่อมพิจารณาเห็นโทษและพิจารณาหาทางออกจากสิ่งไม่ดี สามารถแก้ไขปัญหายุ่งยากได้โดยฉับพลัน และตัด
ขาดจากกิเลสได้อย่างสิ้นเชิง 

ผลจากการศึกษาตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า บูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวน
ทัศน์สามารถนำมาแก้ไขประเด็นปัญหา 3 ด้าน ได้ดังนี้ 1) นำหลักศีล ควบคู่กับ การฝึกอบรมพัฒนาชีวิตด้าน
บุคลิกภาพ มาบูรณาการเพื่อปฏิบัติขัดเกลาความประพฤติให้มีกายที่เรียบร้อยสวยงาม ให้มีคำพูดที่หวังดี และ
ให้มีอาชีพทีสุ่จริตชอบธรรม เป็นการจัดระเบียบชีวิตและสังคมให้อยู่ในสภาพที่ดีเป็นปกติมีความสงบสุข ตั้งอยู่
ในความไม่เบียดเบียน และไม่ก่อให้เกิดการเข่นฆ่ากัน ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Phramaha 
Waranon Thitanon (Nuan Kham) (2002) ที่ศึกษาพบว่า ศีลเป็นหลักของการฝึกฝนตนเองเพื่อนำไปสู่การ
ปฏิบัติดีปฏิบัติชอบตามธรรมะอันเป็นรากฐานของสังคม โดยการจะดำเนินชีวิตได้อย่างสมบูรณ์ต้องงดเว้นจาก
การฆ่า สังคมก็จะบรรลุจุดหมายที่ทำให้บคคลอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติและไว้วางใจซึ่งกันและกัน เพ่ือเสริมสร้าง
ความสามัคคี และสันติภาพ 2) นำหิริ-โอตตัปปะ เมตตา-กรุณา ขันติ และอภัยทาน ควบคู่กับ การฝึกอบรม
ชีวิตด้านสุขภาพจิต มาบูรณาการเพื่อปฏิบัติบ่มเพาะคุณธรรมให้เกิดขึ้นในจิตใจ เป็นการสร้างสุขภาพจิตให้ดี
สะอาดงดงาม มีจิตบริสุทธิ์เป็นกุศล ปราศจากจิตที่คิดประทุษร้ายผู้อ่ืน ไม่ก่อให้เกิดการเบียดเบียนทำลายล้าง
กัน ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Phra Wanlop Vajiravaṃso (Detchphew) (2018) ที่ศึกษา



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 2 (March-April 2025)          603 

 

พบว่า คุณธรรมที่ปฏิปักษ์ต่อปาณาติบาตคือ เมตตาและกรุณา ปรารถนาความสุข ไม่มีเวร ไม่มีภัย แก่มนุษย์
และสัตว์ทั่วไป การงดเว้นจากการฆ่าเป็นหลักจริยธรรมที่สร้างสันติสุขให้เกิดขึ้นในสังคม มุ่งหวังให้ทุกสังคมอยู่
ร่วมกันอย่างสงบสุข ปราศจากการเบียดเบียนซึ่งกันและกัน ก็ด้วยอาศัยหลักคุณธรรมเป็นเครื่องช่วงพยุงโลก
ให้มีความสงบร่มเย็น พ้นจากความแก่งแย่งชิงดีชิงเด่น และการเบียดเบียนซึ่งกันและกัน 3) นำปัญญามาบูรณา
การเพื่อฝึกอบรมพัฒนาตนเองอย่างครอบคลุมทั้งด้านพฤติกรรมและจิตใจให้มีความสมดุลควบคู่กันไปในการ
ดำเนินชีวิต ทำให้สามารถรู้จักผิดชอบชั่วดี รู้คุณรู้โทษ ทำให้มีสุขภาพจิตและบุคลิกภาพเป็นอิสระ ปราศจาก
ทุกข์และโทษทั้งปวง ปลอดภัยจากปัญหาต่าง ๆ ในชีวิต และกำจัดกิเลสอย่างหยาบมีปาณาติบาตเป็นต้นได้
อย่างเด็ดขาดสิ้นเชิง ผลการวิจัยนี้สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Jinnge (2014) ที่ศึกษาพบว่า การพัฒนา
ปัญญาเป็นเรื่องของการฝึกพัฒนาในด้านการรู้ความจริง เริ่มตั้งแต่ความเชื่อ ความเห็น ความรู้ ความเข้าใจ 
ความหยั่งรู้เหตุผล การรู้จักวินิจฉัย ไตร่ตรอง และคิดการต่าง ๆ อย่างสร้างสรรค์ เพื่อให้รู้เข้าใจตนเองจนเกิด
ความรู้แจ้งเห็นจริง โดยใช้ความรู้นั ้นแก้ไขปัญหา ทำให้เกิดสุขได้ และยังสอดคล้องกับแนวคิดของ Phra 
Brahmagunabhorn (P. A. Payutto) (2012) ในหนังสือเรื่องประโยชน์สูงสุดของชีวิตนี้ที่ว่า ปัญญานำไปสู่
ชีวิตที่บริสุทธิ์ มีสันติ หายวุ่นหายพลุ่งพล่านกระวนกระวาย ปราศจากความเร่าร้อนแห่งกิเลส หมดสิ่งที่จะกวน
ให้ไหวกระเพ่ือม สงบเย็น และมีความพร้อมที่จะทำการทั้งหลายอย่างถูกต้องสมบูรณ์ 

สมมติฐานการนำองค์ความรู้ที่ได้จากการวิจัยครั้งนี้ไปประยุกต์ใช้ พบว่า การฝึกอบรมศีลทำให้เกิด
ความเรียบร้อยทางกาย ทางวาจา และทางอาชีพ ไม่มีความเดือดร้อนทั้งภายในภายนอก อยู่ร่วมกับสิ่งแวดล้อม
เพ่ือนมนุษย์และสัตว์อ่ืน ๆ ได้ด้วยดีเกื้อกูลกัน การฝึกอบรมสมาธิและการบ่มเพาะคุณธรรมทำให้มีจิตใจที่ดีงาม 
มีน้ำใจ รู้จักละอาย รู้จักให้อภัย รังเกียจความชั่ว เป็นมิตรไมตรี คิดพูดทำสิ่งใดย่อมปรารถนาให้ผู้อื่นเป็นสุข
ปราศจากความทุกข์ และการฝึกอบรมปัญญาทำให้รู้เห็นอย่างถูกต้อง รู้จักผิดชอบชั่วดี รู้ว่าอะไรควรทำอะไรไม่
ควรทำ รู้ว่าอะไรเป็นประโยชน์อะไรไม่เป็นประโยชน์ สามารถตัดขาดจากการเบียดเบียน และการล้างผลาญ
ทำลายชีว ิตกัน ผลการวิจัยครั ้งนี ้สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Phra Khrupaladsuvattanamethakul 
(Chaiyan Surbkrapan) (2013) ที่ศึกษาพบว่า การนำหลักศีล สมาธิ และปัญญา ในมรรคมีองค์ 8 มาบูรณา
การให้สอดคล้องกับการดำเนินชีวิตของคนไทยในสังคมปัจจุบันสามารถแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ในชีวิตให้เบาบางลง
และหมดไปในที่สุด และยังสอดคล้องกับผลการวิจัยของ Phramaha Suthon Yasasilo (Pholchob) (2014) 
ที่ศึกษาพบว่า การนำหลักไตรสิกขา ได้แก่ ศีล สมาธิ ปัญญา มาอบรมให้แก่บุคคลต่าง ๆ ในสังคมให้ได้เรียนรู้
และประพฤติปฏิบัติตามสอดคล้องกับการดำเนินชีวิตประจำวันกับทุกกลุ่มอาชีพ ย่อมทำให้มีกายสุจริต มีวจี
สุจริต และมีมโนสุจริต จิตใจมีความตั้งมั่น มีความม่ันคงเข้มแข็ง และทำให้เกิดการรู้แจ้งเห็นจริงในชีวิตได้ 
 
สรุป 

ปาณาติบาตคือพฤติกรรมการล่วงละเมิดชีวิตกัน จัดเป็นกิเลสอย่างหยาบที่เกิดจากแรงผลักดันของ
ความโลภความโกรธและความลุ่มหลง ส่งผลกระทบกระเทือนต่อตนเองผู้อ่ืนและสังคม มีโทษ มีเวรภัย มีความ
เดือดร้อนเสียหาย เกิดความหวาดระแวง ทำลายความสงบสุขต่อการอยู่ร่วมกัน ซึ่งเป็นความทุกข์อย่างยิ่ง 
ปาณาติบาตเป็นปัญหาที่เนื่องมาจากการขาดศีลธรรมขาดคุณธรรมและขาดปัญญา ดังนั้นจึงมีความจำเป็น
อย่างยิ่งที่จะต้องได้รับการป้องกันและแก้ไขอย่างเร่งด่วนด้วยการประพฤติปฏิบัติตามแนวทางบูรณาการการ
ป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ ได้แก่ การรักษากายวาจาและอาชีพตนเองให้ตั้งอยู่ในระเบียบวินัย 
เพื่อควบคุมพฤติกรรมตนเองไว้ไม่ให้เบียดเบียนล้างผลาญและทำลายชีวิตกัน การรักษาสุขภาพจิตของตนให้
ตั้งอยู่ในคุณธรรม มีจิตใจที่สะอาดบริสุทธิ์ มั่งคงเบิกบาน เพื่อข่มระงับอกุศลจิตทางใจไว้ไม่ให้คิดเบียดเบียน
อาฆาตพยาบาทและปองร้ายกัน สามารถดำเนินชีวิตที่ประกอบด้วยสัมมาทิฏฐิหรือการฝึกอบรมพัฒนาปญัญา 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2568)          604 

สามารถรู้เห็นอย่างถูกต้อง รู้จักผิดชอบชั่วดี รู้ว่าอะไรควรทำอะไรไม่ควรทำ รู้ว่าอะไรเป็นประโยชน์อะไรไม่เป็น
ประโยชน์ จนสามารถตัดขาดจากการเบียดเบียน การล้างผลาญทำลายชีวิตกันและกันได้ ซึ่งการงดเว้นจาก
พฤติกรรมการฆ่าย่อมทำให้ไม่มีความเดือดร้อนทั้งภายในและภายนอก อีกทั้งยังเป็นการพัฒนาความสัมพันธ์
ทางสังคมเพราะตั้งอยู่ในระเบียบวินัย อยู่ร่วมกับสิ่งแวดล้อมเพื่อนมนุษย์และสัตว์อื่น ๆ ได้ด้วยดีเกื้อกูลกัน 
และย่อมเห็นหนทางที่นำไปสู่การเสวยความสงบสุขท่ีแท้จริง คือการบรรลุมรรคผลและนิพพานในที่สุด อันเป็น
เป้าหมายสูงสุดในพุทธศาสนา 
 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
ผลจากการวิจัยเรื่อง “บูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์” ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ

เชิงนโยบายเพื่อให้หน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรนำไปใช้ดำเนินการ 3 ระดับ ดังนี้  
1.1 ระดับโครงสร้าง รัฐบาลควรนำ CSS Model ไปเป็นนโยบายและกลยุทธ์ขับเคลื่อนดำเนินการ

ปฏิบัติในหน่วยงานต่าง ๆ โดยการมีส่วนร่วมของชุมชน ท้องถิ่น สถานบันทางศาสนา สถานบันทางการศึกษา 
เช่น ทำแผนส่งเสริมให้บิดามารดาหรือผู้ปกครองนำไปใช้อบรมสั่งสอนบุตรหลาน หรือส่งเสริมให้ครูอาจารย์
นำไปใช้อบรมสั่งสอนเด็กนักเรียนหรือลูกศิษย์ เพ่ือพัฒนาศักยภาพของผู้ได้รับการอบรมสั่งสอนให้มีศีลธรรมใน
การควบคุมพฤติกรรมตนเองให้มีระเบียบเรียบร้อย มีคุณธรรมรู้จักละอายบาปรังเกียจความชั่ว มีสุขภาพจิตที่
สะอาดงดงาม หวังดีเกื ้อกูลกัน และมีปัญญารู้จักพิจารณาหาเหตุผล ซึ่งจะเป็นการป้องกันและการสร้าง
ภูมิคุ้มกันในการรับมือกับปัญหาการฆ่ากันตาย หรือภัยก่อการร้ายได้เป็นอย่างดี  

1.2 ระดับครอบครัว หน่วยงานที่เกี ่ยวข้องควรผลักดันนำ CSS Model ไปประยุกต์ใช้ในการ
ดำเนินงานกับครอบครัวต่าง ๆ ในสังคมไทย เพื่อให้สมาชิกในทุกครอบครัวได้ตระหนักรู้และเห็นผลกระทบที่
เกิดจากพฤติกรรมการล่วงละเมิดร่างกายและชีวิตกัน และสนับสนุนส่งเสริมให้สมาชิกในทุกครอบครัวรู ้และ
เข้าใจแนวทางบูรณาการการป้องกันปาณาติบาตด้วยพุทธกระบวนทัศน์ เพื ่อเสริมสร้างบุคลิกภาพและ
สุขภาพจิตของคนในครอบครัวมีชีวิตที่ประกอบด้วยความไม่เบียดเบียน มีแต่ความสุขสงบเป็นบรรทัดฐานของ
สังคม 

1.3 ระดับบุคคล แม้จะเป็นเพียงสมาชิกส่วนเล็กที่สุดของสังคมแต่ถ้าสมาชิกส่วนเล็กนี้ได้สร้าง
ปัญหาแล้วย่อมส่งผลโดยรวมต่อสังคมได้มากที่สุด ดังนั้นการป้องกันและแก้ไขปัญหาพฤติกรรมการล้างผลาญ
ทำลายชีวิตกันจึงต้องเริ่มต้นการจัดการที่ตัวบุคคลก่อนเป็นสำคัญ ด้วยการนำ CSS Model ไปดำเนินการ
ปฏิบัติเพื่อขับเคลื่อนการพัฒนาบุคลิกภาพ สุขภาพจิต และปัญญา เพ่ือการลด ละ เลิก ปัญหาเกี่ยวกับการล้าง
ผลาญทำลายชีวิตกัน เมื่อปัญหาหมดสิ้นลง สังคมย่อมได้ความผาสุก ได้คุณภาพการดำเนินชีวิตในสังคมที่
เจริญรุ่งเรืองทั้งด้านวัตถุและจิตใจควบคู่กันไป สามารถอยู่ร่วมกันได้ด้วยความสงบสุข รักใคร่กลมเกลียวกัน ไม่
แก่งแย่งชิงดีชิงเด่นกัน ไม่ข่มเห่งเบียดเบียนทำร้ายกัน มีจิตใจที่ประกอบด้วยความปรารถนาดีต่อกัน อันจะ
นำมาซึ่งความเรียบร้อย และสันติสุขต่อคนในสังคมไทยในที่สุด 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็น ดังนี้ 

2.1 บูรณาการพุทธกระบวนทัศน์สำหรับขัดเกลาพฤติกรรมเบียดเบียนของผู้นำชั้นปกครอง 
2.2 บูรณาการการป้องกันปัญหามุสาวาทท่ีเกิดขึ้นในสังคมไทยด้วยพุทธกระบวนทัศน์ 
2.3 บูรณาการพุทธกระบวนทัศน์สำหรับบำบัดสุขภาพจิตของนักโทษในเรือนจำจังหวัดร้อยเอ็ด  



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 2 (March-April 2025)          605 

 

References 
Atthaphat, C. (2007). Ethics. Bangkok: Ramkhamhaeng University Press. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1977). Morality and humanity. Surat Thani: Dhammadana Foundation. 
Inthasara, W. (2019). Morality Concentration Wisdom. Samut Prakan: Kalyanatham Club. 
Jinnge, P. (2014). Public Mind Development among the Youths in Buddhist Approach. (Doctoral 

Dissertation). Mahamakut Buddhist University. Nakhon Pathom. 
Maechee Wongphet Kongjan. (2 0 1 2 ) .  The Solution of the Family’s Violence in Buddhist 

Scripture. (Doctoral Dissertation). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Ayutthaya. 

Mahamakut Buddhist University. (2016 ) .  Tipiṭaka and Atthakathā Translated 91  Volumes. 
Bangkok: Mahamakut Buddhist University Foundation under Royal Patronage. 

Muthukan, P. (1992). Buddhism Part 1. Bangkok: Mahamakut Buddhist University. 
Ngamjitcharoen, W. (2009). Theravada Buddhism. Bangkok: Thammasat University Press. 
Phoraksa, T., & Lerdtomornsakul, U. (2022). “Analysis of the Psychological and Sociological 

Perspectives on Serial Killers”. Journal of Wisdom the Political Science and Multi-
Disciplinary Sciences, 5(1), 207-220. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2008 ) .  Ethical Development. Bangkok: College of 
Buddhism and Philosophy, Rajabhat Phranakhon University. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2010). Buddhist principles. Bangkok: Beautiful Print. 
Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2012). The Highest Benefit of this Life (Wisdom, Purity 

and Compassion Meet Here). Bangkok: Dhammadana. 
Phra Khrupaladsuvattanamethakul (Chaiyan Surbkrapan). (2013). Integration of Modern Thais’ 

Ways of Life with Buddhist Ethics. (Doctoral Dissertation). Mahamakut Buddhist 
University. Nakhon Pathom. 

Phra Ratchawaramuni (Prayut Payutto). (1986 ) .  Technology and Religion. Bangkok: Komol 
Keemthong Foundation. 

Phra Wanlop Vajiravaṃso (Detchphew). (2018). A Comparative Study of the Abstention from 
the Destruction of Life (Pāṇātipāta) in Theravada Buddhism and Jainism. (Master’s 
Thesis). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Ayutthaya. 

Phramaha Khuntong Khemsiri (Kaewsamut). (2014). The Moral Status and Rights of Animals in 
Theravãda Buddhism. (Doctoral Dissertation). Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. Ayutthaya. 

Phramaha Suthon Yasasilo (Pholchob). (2 0 1 4 ) .  The Everyday Happy Living of Dhamma 
Practitioner according to Principles of Theravada Buddhist Philosophy. (Doctoral 
Dissertation). Mahamakut Buddhist University. Nakhon Pathom. 

Phramaha Tawee Thānavaro (Onpussa). (1991). The Killing and Ethical Problems in Buddhist 
Philosophy. (Master’s Thesis). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Bangkok. 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2568)          606 

Phramaha Waranon Thitanon (Nuan Kham). (2 0 0 2 ) .  The Relationship between the Five 
Precepts and Social Peace: An Analytical Study. (Master’s Thesis). Mahamakut 
Buddhist University. Bangkok. 

Phromtha, S. (1992). Buddhism and Ethical Problems. Bangkok: Phutthachat. 
Phromtha, S. (1998 ) .  Buddhism and Ethical Issues: Prostitution, Abortion and Euthanasia. 

Bangkok: Chulalongkorn University Press. 
Phromtha, S. (2011). Death Justice. Bangkok: Panya Journal Publishing House. 
Rahula, W. S. (1989) . What the Buddha Taught. (Translated by Thipphakesorn, C. and team). 

Bangkok: Mahachulalongkorn Library. 
Rattanyu, S. (2007 ) .  Criminal Process in Homicide Cases of the Death-Sentenced Prisoners. 

(Master’s Thesis). Srinakharinwirot University. Bangkok. 
Saengcharoensap, K. (2016). A Psychological Perspective on Criminal Behavior: A Case Study 

on Personality Theory of Nathan Leopold and Richard Loeb Cases. Public Health & 
Health Laws Journal, 2(3), 381-392. 

Somdej Phra Wanrat (Chun Brahmakutto). (2014). The World Can Be Peaceful through Morality. 
Bangkok: Office of the Director of the Royal Dharma Field. 

Somdet Phra Buddhaghosacariya (P. A. Payutto). (2018 ) .  Sustainable Development. Nakhon 
Pathom: Dhamma Donation for the Study of Dhamma. 

Somdet Phra Buddhaghosacariya (P. A. Payutto). (2022). The Unheralded Value of the Vinaya 
the Buddhist Teachings on Social Discipline. Bangkok: SKP Foundation. 

Somdet Phra Buddhaghosacariya (P. A. Payutto). (2 0 2 2 ). Three Tri. Bangkok: Banjong 
Songwankunchai, Printed for Free. 

Somdet Phra Sangharaja (Charoen Suwatthanamahathera). (2 0 0 6 ) .  Buddhist Principles. 
Bangkok: Mahamakut Buddhist University. 

Srisawat, S. (2 0 1 6 ) .  Relinguishment of Kodha according to Buddhadhamma. (Doctoral 
Dissertation). Mahamakut Buddhist University. Nakhon Pathom. 

Suwannabuppha, A. (1975). Criminology Principles. Bangkok: Thai Wattana Panich. 
Thongprasit, J. (1996). Applied Philosophy Religion. Bangkok: Compact Print. 
 


