
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          82 

*ยันต์ล้านนา : ประวัติศาสตร์ คุณค่า และกระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะในล้านนา  
Lanna Yantra: Its History, Value and Process of Art Creation in Lanna 

     
สุบิน ปวงดอกแดง 

Subin Puangdokdaeng  
มูลนิธิสุบินนิมิต 

Subin Nimit Foundation, Thailand. 
Corresponding Author’s Email: Subin2570@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือ 1) ศึกษาประวัติ ความเป็นมาและคุณค่าของยันต์ล้านนา 2) เพ่ือพัฒนา
กระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญายันต์ในล้านนา และ 3) ยกระดับการพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะ       
เชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนา การวิจัยครั้งนี้ใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ ที่ได้จากการสืบค้นข้อมูล
ทางด้านเอกสารที่เกี่ยวข้อง ความเชื่อในทางพระพุทธศาสนา ความเชื่อภูมิปัญญาล้านนา เครื่องรางของขลัง 
การประกอบพิธีกรรมของชาวล้านนารวมถึงบุคคลที่สนใจในยันต์ล้านนา จ านวน 31 คน เครื่องมือที่ใช้ในการ
วิจัย ได้แก่ แบบสัมภาษณ์เชิงลึก และ แบบสนทนากลุ่ม และวิเคราะห์ข้อมูล ด้วยการวิเคราะห์เนื้อหา 

ผลการวิจัยสรุปได้ดังนี้ 1. จากความเชื่อของชาวล้านนาที่มีต่อยันต์ล้านนา พบว่า ความเชื่อเป็นการ
สืบทอดที่เกิดจากภูมิปัญญาในเรื่องของยันต์ล้านนาที่ใช้หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา จากการใช้อักขระ
รวมถึงตัวอักษรล้านนา การใช้ยันต์ล้านนาเพ่ือเป็นเครื่องราง ของขลังที่มีความศักดิ์สิทธิ์ ใช้คุ้มครองและ
ป้องกันตัวจากอันตรายตามความเชื่อของทางล้านนา โดยยันต์ล้านนาส่งผลทางด้านจิตใจให้มีพลังการด าเนิ น
ชีวิตที่มีแต่ความสุข จากยันต์ล้านนาสู่งานสร้างสรรค์ทางด้านศิลปะและวัฒนธรรมที่ผสมผสานความเชื่อ        
ในเรื่องจาก ผี พราหมณ์ พุทธ อันเป็นความเชื่อท่ีสืบทอดกันมาจนถึงปัจจุบัน 2. กระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะ
จากภูมิปัญญาล้านนา พบว่า เป็นกระบวนการที่น าเอาองค์ความรู้ทางด้านศิลปะพ้ืนบ้านของล้านนาที่เกี่ยวข้อง
ของการด าเนินชีวิตของชาวล้านนา ด้วยการพัฒนาสร้างสรรค์ผลงานที่มีเอกลักษณ์ความเป็นล้านนา โดยเริ่ม
จาก “บุคคล” สู่ “วัด” “ชุมชน” และ “พ้ืนที่สาธารณะ” มีการพัฒนาศิลปะและผลิตภัณฑ์ที่เกี่ยวข้องกับยันต์
ล้านนาด้วยการน าภูมิปัญญาท้องถิ่นไปใช้ เป็นการอนุรักษ์และถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นล้านนา ด้วยการ
พัฒนาศักยภาพและภูมิปัญญาของท้องถิ่นที่เกิดจากบุคคลจากความเชื่อ พิธีกรรม รวมถึงค าสอนที่ถูกถ่ายทอด
จากบรรพบุรุษในเรื่องของยันต์ล้านนา ซึ่งงานสร้างสรรค์เป็นการเปลี่ยนแปลงด้วยการพัฒนาที่ยังใช้ภูมิปัญญา
ท้องถิ่นเป็นองค์ประกอบตามข้อจ ากัดและข้อปฏิบัติ ที่ยังคงด้วยยึดถือมาตามความเชื่อและทัศนคติของความ
เป็นล้านนา 3. การพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนา พบว่า ยุคสมัยเกิดการ
เปลี่ยนแปลง จากรูปแบบเดิมของยันต์ล้านนาที่เขียนลงบน กระดาษสา ใบลาน แผ่นตอง บนผ้า เขาสัตว์ และ
ไม้ ด้วยข้อจ ากัดของขนาดที่ใหญ่รวมถึงลวดลาย จึงเกิดแนวคิดของการพัฒนารูปแบบให้มีขนาดเล็กสามารถ
พกพาได้ง่าย แต่ยังคงรักษาเอกลักษณ์ของความเป็นล้านนา เช่น การสร้างยันต์ล้านนาที่มีรูปแบบเดิม
เปลี่ยนเป็นรูปแบบใหม่ที่มีความสวยงาม มีการเรียนรู้ที่เกิดจากภูมิปัญญายันต์ล้านนาจากครูอาจารย์          
การแลกเปลี่ยนเรียนรู้จากผู้เชี่ยวชาญและประสบการณ์ของผู้ถือยันต์ล้านนา จึงเกิดเป็นการพัฒนาผลิตภัณฑ์

                                                           
*Received September 10, 2024; Revised February 18, 2025; Accepted February 21, 2025 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          83 

 

ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนาด้วยการสร้างทัศนคติความเชื่อให้กับบุคคลรุ่นใหม่ที่สนใจในงาน
ศิลปะของยันต์ที่ยังคงมีเอกลักษณ์เป็นทั้งงานศิลปะที่ทรงคุณค่าและควรรักษาสืบไป 

 

ค าส าคัญ: ยันต์ล้านนา; ประวัติศาสตร์; คุณค่า; การสร้างสรรค์ศิลปะในล้านนา 
 
Abstract 

The study had the following objectives: 1) to investigate the history, background, and 
value of Lanna yantra; 2) to develop the process of art creation based on the local wisdom 
of yantra in Lanna; and 3) to enhance the development of creative art products derived from 
the local wisdom of yantra in Lanna. The study employed a qualitative research method, with 
data collected from documents related to Buddhist beliefs, Lanna local wisdom and beliefs, 
amulets, the performance of rituals by Lanna people, and 31 individuals interested in Lanna 
yantra. The research tools included in-depth interview forms and focus group discussion forms. 
The data obtained were analyzed using content analysis.  

The following results were found from the study: 1) The belief in Lanna yantra is 
inherited from the local wisdom of yantra in Lanna, which is influenced by Buddhist teachings. 
This belief includes the use of Lanna scripts and Lanna yantra as sacred amulets for protection 
from danger. Lanna yantra has a spiritual influence, providing encouragement and strength for 
people to lead a happy life. It has also been used in creative art and culture, integrating beliefs 
in spirits as well as religious beliefs, such as those of Brahmins and Buddhists, which have 
been passed down from the past to the present. 2) The process of art creation based on 
Lanna local wisdom involves the integration of knowledge from Lanna folk art, which is deeply 
connected to the lives of the Lanna people. This process focuses on developing creative 
products that embody Lanna identity, starting from the individual to the temple, community, 
and public spaces. Art and products related to Lanna yantra are developed by applying local 
wisdom, which includes the preservation and transmission of Lanna traditions. This process 
fosters the development of local wisdom and potential, stemming from personal beliefs, 
rituals, and teachings on Lanna yantra passed down from ancestors. Creative work represents 
an evolution that still incorporates local wisdom, while adhering to the practices, beliefs, and 
values that are central to Lanna culture. 3) The development of creative art products based 
on the local wisdom of Lanna yantra demonstrates how the traditional Lanna methods of 
writing on materials such as rice paper, palm leaves, banana leaves, cloth, animal horns, and 
wood have evolved. Due to the large sizes and intricate patterns of these original formats, the 
idea emerged to create a more portable version, while still preserving the unique identity of 
Lanna. This led to the transformation of Lanna yantra from its original format to a more 
compact and aesthetically pleasing version. The process involved learning from Lanna yantra 
masters, exchanging knowledge with experts, and drawing on the experiences of Lanna yantra 
practitioners. This resulted in the creation of creative art products rooted in the wisdom of 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          84 

Lanna yantra, fostering attitudes and beliefs among new generations interested in yantra art. 
The goal is to maintain its unique identity as a valuable form of art that should be preserved 
for future generations. 
 

Keywords: Lanna Yantra; History; Value; Art Creation in Lanna 
 
บทน า 

ในสมัยโบราณในทางเหนือของประเทศไทยที่ประกอบไปด้วย 8 จังหวัดคือ เชียงใหม่ ล าพูน ล าปาง 
เชียงราย พะเยา แพร่ น่าน และแม่ฮ่องสอน โดยเป็นอาณาจักรล้านนาที่มีความสวยงามเรียบง่าย รวมถึง   
เป็นอาณาจักรที่มีเอกลักษณ์เฉพาะท้องถิ่น ทางด้าน ภาษา พูด อ่าน เขียนและการแต่งกายที่สวยงามบ่งบอก
ถึงความเป็นชาวล้านนา วิถีชีวิตและความเป็นอยู่ของชาวล้านนาในกรอบของวัฒนธรรมท้องถิ่นที่ปัจจุบัน
เรียกว่า “คนเมือง” หรือ “คนล้านนา” โดยมีชื่อตามการปกครองของอาณาจักรล้านนาที่ตั้งขึ้นในพุทธศตวรรษ
ที่ 18 โดย พญามังราย อันมีศูนย์กลางอาณาจักรอยู่ที่ เมืองนพบุรีศรีนครพิงค์เชียงใหม่ (Tansiri, 2006) หรือ   
ที่เรียกว่า จังหวัดเชียงใหม่ในปัจจุบัน ชาวล้านนามาความเชื่อว่า ยันต์เป็นสิ่งหนึ่ งที่ถูกสร้างขึ้นตามความเชื่อ    
ใช้เป็นเครื่องมือในการยึดเหนี่ยวทางด้านจิตใจ รวมถึงเป็นเครื่องมือในการสร้างพลังขับเคลื่อนของชีวิต           
มีความส าเร็จตามเป้าหมายที่ก าหนดไว้ โดยความเชื่อของแต่ละบุคคลเป็นตัวก าหนด รวมถึงการน าหลักธรรม
ค าสอนทางพระพุทธศาสนามาใช้เป็นองค์ประกอบของยันต์ล้านนา จากความเชื่อว่าศาสนานั้น ๆ ว่าสามารถ
ปกป้องคุ้มครอง จากทุกข์โศกโรคภัยได้รวมถึงส่งเสริมในหน้าที่การงาน สมหวังในรัก รวมถึงความศรัทธา      
ยังเป็นทั้งวิถีทางและเป็นปัจจัยเสริมของชีวิต ความศรัทธาในพระพุทธศาสนา ความศรัทธาในทางไสยศาสตร์ 
และโหราศาสตร์ที่คอยเติมความเชื่อมั่นให้กับตนเอง  

ยันต์ล้านนามีความโดดเด่นและมีความสวยงามที่มีเอกลักษณ์และความต่างจากยันต์ของท้องถิ่นอ่ืน 
ยันต์ล้านนามีรูปแบบของการเขียนยันต์ เน้นสิ่งที่ผู้ถือหรือเจ้าของปรารถนารวมถึงความต้องการในการน าไปใช้
เ พ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุด และยันต์ล้านนายังเป็นความเชื่อในเรื่องของภูมิปัญญา แล ะความเชื่อ               
ด้านไสยศาสตร์ ความเชื่อที่เหนือธรรมชาติและการพิสูจน์ด้วยหลักทางด้านวิทยาศาสตร์ ซึ่งยันต์ ( Yantra)   
เป็นค าเพ้ียนมาจากค าว่า ยัญญ์ ซึ่งมาจากภาษาบาลี ตามความเชื่อ ยันต์คือสิ่งของหรือวัตถุที่มนุษย์ได้ค้นพบ
และน าสิ่งที่ได้น ามาบูชา กราบไหว้ บวงสรวงเพ่ือให้เกิดความเป็นศิริมงคลต่อชีวิตในทุกด้าน ยันต์ล้านนา         
มีรูปแบบและลักษณะที่ตายตัว มีเส้นยันต์หรือกระดูกยันต์เป็นองค์ประกอบเปรียบเส้นของยันต์ เสมือนสายรก
ของพระพุทธเจ้า ส่วนรอยเส้นที่ขีดขวางไปมา ใช้ส าหรับใส่คาถาก ากับ  

จากแนวคิดทางตะวันออก พบว่ายันต์มีรากศัพท์ภาษาสันสกฤต คือ “เครื่องมือ” หรือ “อาวุธ”     
ส่วนชาวตะวันตก ยันต์ คือ แผนภาพโดยปรากฏเป็นสัญลักษณ์ เป็นเครื่องมือ มีกระบวนการหรือสัญลักษณ์
เหมือนเครื่องจักรในการท างานที่สอดคล้องกันกับโครงสร้างและองค์กร มีรูปทรงเรขาคณิตตามหลักความเชื่อ
ทางศาสนา โดยยันต์เป็นศาสตร์แขนงหนึ่งทางด้านจิตวิญาณที่มีความเชื่อว่ายันต์สร้างอ านาจ บารมีคุ้มครอง   
ให้เกิดความปลอดภัยจากสิ่งชั่วร้ายสิ่งที่ไม่ดี รวมถึงยันต์ยังเป็นเครื่องราง ช่วยดลบันดาลให้ได้ รับสิ่งที่           
พึงประสงค์ มีเสน่ห์ และช่วยให้บุคคลนั้นได้รับความนิยมชมชอบจากผู้พบเห็น ตามความเชื่อของนักคติชน 
มนุษย์เริ่มสนใจในวัฒนธรรมรอบๆ ตัว ต่างๆ กันไปเช่น ความเชื่อ โชคลาง และไสยศาสตร์ การละเล่นสิ่งที่ท า
ในยามว่าง ฟังนิยาย ฟังเพลง อ่านนิทาน เรื่องเหล่านี้ได้รับการยกย่องด้วยปากจากคนรุ่นหนึ่งไปสู่อีกรุ่นหนึ่ง 
จากพ่อแม่ถึงลูก กินเวลาหลายชั่วอายุคน (Khananurak, 2007) ยันต์ คือเพ่ือใช้เป็นเครื่องราง เฉพาะอย่าง
แรกคงใช้กันในวงแคบ แต่อย่างหลังใช้กันมากและเป็นที่นิยมอย่างกว้างขวาง และยันต์อย่างหลังที่ว่าใน ส่วน



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          85 

 

ของไทยจะลงด้วยตัวเลขและอักษรขอมโดยมีลักษณะปรากฏทั่วไปเป็นแผ่นยันต์ หรับ “ยันต์” ของล้านนา    
จะลงด้วยตัวเลขและอักษรธรรมล้านนา มีทั้งรูปลักษณะที่เป็นแผ่นยันต์และตะกรุด มีวัตถุประสงค์ในการใช้
ส่วนใหญ่เป็นเครื่องราง (Matichoweekly, 2021) 

กระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะในล้านนา ที่สังเคราะห์องค์ความรู้ด้านศิลปะพ้ืนบ้านที่มีในพื้นที่ล้านนา 
มีการเรียนรู้และการอนุรักษ์ศิลปะที่เกี่ยวข้องกับชาวล้านนาตามความเชื่อและภูมิปัญญาท้องถิ่นจึงเกิดเป็นการ
ถ่ายทอดงานศิลปะที่สวยงาม มีรูปแบบและความสวยงามที่คงเอกลักษณ์ มีตารางหรือลายเส้นเป็นตัวเลข 
อักขระหรือรูปภาพที่เขียน สัก หรือแกะสลักลงบนแผ่นผ้า ผิวหนัง ไม้ โลหะ ถือว่าเป็นของขลัง ที่น าหัวข้อ
ธรรม ด้วยการใช้รหัสอักขระและตัวเลขลงในที่จ ากัดส าหรับไปใช้ปฏิบัติ “ยันต์ล้านนา” จะลงด้วยตัวเลขและ
อักษรธรรมล้านนา มีทั้งรูปลักษณะที่เป็นแผ่นยันต์และตะกรุด การใช้จะค านึงถึงวัตถุประสงค์ของการใช้ เช่น 
ยันต์ที่ให้ผลทางสิริมงคล ทางโชคลาภ ทางเมตตามหานิยม ด้านสะเดาะเคราะห์ ป้องกันผี ป้องกันอาวุธ 
ป้องกันภัยอันตราย ป้องกันพืชผลและสัตว์เลี้ยง รวมถึงการน ายันต์ไปใช้กระท ากับผู้อ่ืน การลงยันต์ล้านนาต้อง
หาฤกษ์ยามที่เหมาะสมกับประเภทของยันต์ล้านนาเป็นอาณาจักรที่เก่าแก่และยิ่งใหญ่มาแต่โบราณ มีความ
รุ่งเรืองทั้งทางด้าน ศาสนา ศิลปะ ประเพณี และวัฒนธรรม มีทั้งภาษาพูดและเขียน อันเป็นเอกลักษณ์ของ
ตนเองมีการเชื่อมโยงกับพระพุทธศาสนา โดยการน าเอาหลักการแนวคิด ความเชื่อทางพระพุทธศาสนาเข้ามา 
เป็นองค์ประกอบในการเขียนยันต์ ทั้งทางตรง และทางอ้อมอีกทั้งมีการน าหลักธรรมเขียนลงในยันต์ เพ่ือให้
ผู้ใช้ได้ปฏิบัติตน เพ่ือใช้ในการปฏิบัติธรรม ยันต์ที่มาจากแนวคิดความเชื่อเดิมในท้องถิ่นเป็นการผสานแนวคิด
ความเชื่อที่เป็นต านานความเชื่อต่าง ๆ ก่อเกิดเป็นเส้นสายลายยันต์ที่มีความงดงามมีรูปแบบเป็นของ         
ของตนเองที่มีเอกลักษณ์เป็นของตนเอง มีอักขระคาถาที่ก ากับในยันต์ล้านนาใช้อักขระล้านนา หรืออักขระ
ธัมม์ล้านนา (ตั๋วเมือง) ในการจารึกเขียนยันต์ โดยยันต์ล้านนาจะต้องมีคาถาก ากับเพ่ือให้ยันต์คงความศักดิ์สิทธิ์
และมีความเข้มขลัง นอกจากนี้กระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะในล้านนา ยังมีการเรียนรู้และการอนุรักษ์ศิลปะ     
ที่เกี่ยวข้องกับชาวล้านนาตามความเชื่อและความศรัทธา ในรูปแบบของผลงานที่มีเอกลักษณ์และสร้างสรรค์    
ที่มีลักษณะของศิลปะที่เกี่ยวกับการใช้ชีวิ ต และกิจกรรมของบุคคลตามยุคและสมัย มีสถาปัตยกรรม  
ประติมากรรม และจิตกรรม รวมทั้งเครื่องสักการะในพ้ืนที่ล้านนา โดยเริ่มจากการพัฒนาและสร้างผลงาน
ศิลปะจาก “บุคคล” สู่ “วัด” “ชุมชน” และ “พ้ืนที่สาธารณะ” รวมถึงรูปแบบที่ส่งผลต่อการพัฒนาทางด้าน
กิจกรรมส่งเสริมศิลปะในทุกรูปแบบทั้งศิลปะแบบดั้งเดิม ศิลปะร่วมสมัยเพ่ือสังคม และความเชื่อความศรัทธา
ที่เกิดขึ้นจากรุ่นสู่รุ่น ชาวล้านนามีความเชื่อว่าการสร้างขวัญ และก าลังใจให้ตนเองเป็นบุคคลที่เข้มแข็ง           
มีก าลังใจในการด าเนินชีวิต รวมถึงชาวล้านนามีความเชื่อว่า เครื่องราง ประเภทยันต์ล้านนา มีส่วนช่วยในการ
สร้างขวัญและก าลังใจ เสริมสร้างความเชื่อมั่นแต่เป็นสิ่งที่ตอบสนองทางด้านความเชื่อของบุคคลได้  (Summa 
et al. 1991)  

การพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนา จากความเชื่อและความศรัทธา
ของคนยุคสมัยเก่ามีการสืบทอดทางภูมิปัญญายันต์ล้านนาในรูปแบบเดิมจนมีการประยุกต์และน ามาใช้         
ในยุคปัจจุบัน ด้วยยุคและสมัยที่เปลี่ยนแปลงไปความเจริญก้าวหน้าทางเทคโนโลยีเข้ามามีบทบาทที่ส าคัญของ
การเปลี่ยนแปลงรูปแบบของยันต์ล้านนา จากเดิมรูปแบบเป็นการเขียนบน กระดาษสา แผ่นตอง บนไม้       
บนผืนผ้า ที่เกิดจากการถ่ายทอดความรู้ด้านภูมิปัญญาในเรื่องของยันต์ล้านนา น าไปสู่การการพัฒนาผลิตภัณฑ์ 
ในรูปแบบที่มีขนาดเล็ก ย่อขยายให้พกพาง่ายขึ้น แต่คุณค่าของยันต์ล้านนา ยังคงมีเอกลักษณ์ที่สวยงาม และ
เป็นเครื่องรางที่สร้างความเชื่อ ความศรัทธาเช่นเดิม ดังนั้ นผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษายันต์ล้านนาที่มี
ประวัติศาสตร์ ความเป็นมาที่น่าค้นหา ทรงคุณค่าที่เป็นมรดกสืบทอดของชาวล้านนา สู่พัฒนากระบวนการ
สร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญายันต์ในล้านนา และมีกระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะในล้านนา ที่น าเอา



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          86 

เอกลักษณ์ความเป็นล้านนา ทางด้านอักขระที่สวยงามไม่เหมือนใคร ถ่ายทอดเป็นผลงานทางด้านศิลปะ       
อันทรงคุณค่า คู่ควรต่อการเก็บรักษา เป็นการยกระดับการพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญา
ยันต์ล้านนา ที่มีความสมัยใหม่ เปลี่ยนแปลงรูปร่างและลักษณะ ขนาดที่เล็กลงจากเดิม แต่ยังคงมีคุณค่า 
สวยงามประณีตสวยงามอันเป็นเอกลักษณ์ของชาวล้านนา ที่สังคมหรือผู้คนที่ศรัทธาและชื่นชอบในยุคสมัย
ปัจจุบัน 
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. ศึกษาประวัติ ความเป็นมาและคุณค่าของยันต์ล้านนา  
2. พัฒนากระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญายันต์ในล้านนา  
3. ยกระดับการพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนา 

 
วิธีด าเนินการวิจัย 

 งานวิจัยเรื่อง ยันต์ล้านนา:ประวัติศาสตร์ คุณค่าและกระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะในล้านนา จังหวัด
เชียงใหม่ เป็นวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) โดยการสืบค้นข้อมูลที่เกี่ยวข้องจากเอกสาร 
(Documentary Investigation) ประกอบด้วย 1) ประวัติและความเป็นมาของชาวล้านนา 2) การเรียนรู้      
ในด้านกิจกรรม 3) ความเชื่อภูมิปัญญาล้านนาในสิ่งที่เหนือธรรมชาติ 4) สิ่งที่ชาวล้านนาใช้เป็นเครื่องบูชาหรือ
สักการะ 5) การเรียนรู้เรื่องศาสตร์คาถา 6) การลงยันต์อักขระเพ่ือความเข้มขลัง  และน าความรู้ที่ได้รับการ
ถ่ายทอดจากพระสงฆ์-สามเณร วัดและชุมชน ที่มีองค์ความรู้และแนวปฏิบัติทางด้านพิธีกรรมล้านนา โดยมี
ความช านาญเฉพาะทางในด้านมนต์คาถาอันเป็นเครื่องมือที่ส าคัญของพิธีกรรม ผู้ให้ ข้อมูลทางด้านพิธีกรรม
รวมถึงประวัติและคุณค่าความส าคัญของพิธีกรรมล้านนา รวมถึงการศึกษาแก่นความรู้และแนวปฏิบัติ         
จากผู้มากประสบการณ์และเชี่ยวชาญต่อการใช้มนต์คาถาต่อการประกอบพิธีกรรมล้านนา โดยมีรายละเอียด
และข้ันตอนของการด าเนินการดังต่อไปนี้ 

ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Investigation) 
การศึกษาวิจัยเกี่ยวกับยันต์ล้านนานั้น เริ่มต้นจาก การศึกษาข้อมูลเอกสารและต าราทางวิชาการ       

ที่เกี่ยวข้องกับภูมิปัญญาท้องถิ่นล้านนา โดยมุ่งเน้นไปที่ ประวัติศาสตร์ ความเชื่อ และศิลปะ ซึ่งเป็น
องค์ประกอบส าคัญท่ีท าให้ยันต์ล้านนามีคุณค่าทั้งทางจิตใจและวัฒนธรรม 

การศึกษาครั้งนี้มุ่งเน้นการส ารวจ ประวัติศาสตร์และความเป็นมาของชาวล้านนา ตั้งแต่อดีตจนถึง
ปัจจุบัน โดยให้ความส าคัญกับการเปลี่ยนแปลงของความเชื่อและการสืบทอดภูมิปัญญาที่เกี่ยวข้องกับ         
ยันต์ นอกจากนี้ยังมีการศึกษา ความเชื่อด้านสิ่งเหนือธรรมชาติและความเชื่อที่สามารถพิสูจน์ได้ ผ่านเอกสาร
ทางศาสนาและต าราพ้ืนบ้าน 

ส่วนหนึ่งของงานวิจัยยังเน้นการศึกษาเกี่ยวกับ เครื่องบูชาและวัตถุมงคลที่เกี่ยวข้องกับยันต์ล้านนา 
ซึ่งเป็นสัญลักษณ์แห่งศรัทธาและความเชื่อของคนล้านนา รวมถึง ศาสตร์คาถาและการลงยันต์อักขระ ซึ่งเป็น
องค์ประกอบส าคัญในการสร้างยันต์ล้านนาให้มีความศักดิ์สิทธิ์ 

นอกจากนี้ยังมีการศึกษา กิจกรรมทางศิลปะ วัฒนธรรม และประเพณี ที่เกี่ยวข้องกับยันต์ล้านนา     
ซึ่งสะท้อนถึงการหลอมรวมความเชื่อเข้ากับชีวิตประจ าวันของชาวล้านนา จากนั้นจึงมีการรวบรวมข้อมูล
ทั้งหมดเพ่ือน าไปวิเคราะห์และสังเคราะห์ให้เกิดเป็นชุดองค์ความรู้ที่สามารถน าไปพัฒนาต่อได้ 

 
 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          87 

 

ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) 
การศึกษาวิจัยเชิงคุณภาพมีบทบาทส าคัญในการท าความเข้าใจ มิติทางสังคม ศาสนา และวัฒนธรรม 

ที่เกี่ยวข้องกับยันต์ล้านนา โดยมีการ สัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) และ การสนทนากลุ่ม (Focus 
Group Discussion) เพ่ือให้ได้ข้อมูลที่ละเอียดและครอบคลุม 

การสัมภาษณ์เชิงลึก ด าเนินการกับบุคคลส าคัญ 3 กลุ่ม ได้แก่ พระสงฆ์ผู้เชี่ยวชาญด้านมนต์ล้านนา 
จ านวน 5 รูป ครูภูมิปัญญาล้านนา จ านวน 6 ราย ตัวแทนจากแหล่งข้อมูลทางวิชาการและเจ้าส านักด้านยันต์
ล้านนา 

การสนทนากลุ่ม จัดขึ้นเพ่ือให้ผู้ที่เกี่ยวข้องกับยันต์ล้านนาได้แลกเปลี่ยนความคิดเห็น โดยเน้นไปที่      
ผู้ที่มีศรัทธาและน ายันต์ล้านนาไปใช้ในชีวิตประจ าวัน จ านวน 10 ราย 

ขั้นตอนที่ 3 พ้ืนที่การวิจัย กลุ่มเป้าหมาย และผู้ให้ข้อมูลส าคัญ 
พ้ืนที่วิจัยของงานศึกษานี้ก าหนดไว้ที่ จังหวัดเชียงใหม่ ซึ่งเป็นศูนย์กลางของวัฒนธรรมล้านนา โดยมี

กลุ่มเป้าหมายและผู้ให้ข้อมูลส าคัญ ได้แก่ พระสงฆ์และครูภูมิปัญญา ที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรมยันต์ล้านนา 
ตัวแทนจากองค์กรทางวิชาการ ที่มีความรู้เกี่ยวกับยันต์ล้านนา ประชาชนทั่วไปที่มีศรัทธาต่อยันต์ล้านนา 

งานวิจัยนี้ใช้แนวทาง การบรรยายพรรณนา (Descriptive Research) เพ่ือให้สามารถสื่อสารและ
อธิบายองค์ความรู้ที่เก่ียวข้องกับยันต์ล้านนาได้อย่างละเอียด 

ขั้นตอนที่ 4 เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย การเก็บข้อมูลในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ใช้ เครื่องมือหลัก            
2 ประเภท ได้แก่ 

1. แบบสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) 
- ใช้ส าหรับสัมภาษณ์ผู้เชี่ยวชาญด้านพิธีกรรมยันต์ล้านนา 
- เก็บข้อมูลเกี่ยวกับประวัติ ความหมาย และการใช้ยันต์ล้านนา 
- วิเคราะห์แนวทางในการพัฒนาผลิตภัณฑ์ทางศิลปะที่เก่ียวข้องกับยันต์ 

2. แบบสนทนากลุ่ม (Focus Group Discussion) 
- ใช้ในการส ารวจความคิดเห็นเกี่ยวกับความเชื่อเรื่องยันต์ล้านนา 
- ศึกษาความเป็นไปได้ในการน ายันต์ล้านนาไปใช้ในชีวิตประจ าวัน 

ขั้นตอนที่ 5 การเก็บรวบรวมข้อมูลและการปฏิบัติการวิจัย การด าเนินการเก็บรวบรวมข้อมูล       
แบ่งออกเป็น 4 ระยะ ได้แก่ 

1. ระยะเตรียมการวิจัย 
- ศึกษาข้อมูลเอกสารที่เก่ียวข้อง 
- ขอความร่วมมือจากสถาบันและแหล่งข้อมูล 

2. ระยะการสังเคราะห์ข้อมูลเอกสาร 
- น าข้อมูลจากแหล่งต่างๆ มาวิเคราะห์และจัดท าเป็นชุดองค์ความรู้ 

3. ระยะการเก็บข้อมูลภาคสนาม 
- ใช้แบบสัมภาษณ์เชิงลึกและการสนทนากลุ่มในการเก็บข้อมูล 
- ส ารวจความเชื่อ ศิลปะ และแนวทางในการพัฒนาผลิตภัณฑ์จากยันต์ล้านนา 

4. ระยะการวิเคราะห์และสรุปผล 
- รวบรวมข้อมูลทั้งหมดที่ได้จากการลงพ้ืนที่ 
- สรุปผลการวิจัยและจัดท ารายงานวิทยานิพนธ์ 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          88 

ขั้นตอนที่ 6 การวิเคราะห์ผลข้อมูล 
การวิเคราะห์ข้อมูลได้จากเอกสารและภาคสนามมีรายละเอียดในแต่ละขั้นตอนดังต่อไปนี้ 
1. วิ เคราะห์แบบแบบสัมภาษณ์ ( indepth interview ) โดยมีค าถามประกอบการสัมภาษณ์             

ในลักษณะบุคคลต่อบุคคลผู้ทรงคุณวุฒิที่มีความรู้และเชี่ยวชาญในด้านยันต์ล้านนา จากข้อมูลพ้ืนฐานทั่วไป
ของผู้ให้สัมภาษณ์ องค์ความรู้ทั่วไปเก่ียวกับศึกษาประวัติ ความเป็นมาและคุณค่าของยันต์ล้านนา  

2. น าแบบสัมภาษณ์ท่ีได้จากการสัมภาษณ์ วิจัยสู่การสังเคราะห์ เป็นเนื้อหาของ การพัฒนาผลิตภัณฑ์
ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนาที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว รวมถึงปัญหาอุปสรรค และ
ข้อเสนอแนะน าไปสู่การหาค าตอบงานวิจัยที่ก าหนดไว้โดยใช้แบบพรรณนาโดยใช้วิธีการวิเคราะห์เนื้อหา 
(Content analysis) จัดหมวดหมู่ตามประเด็น และจัดแสดงเนื้อหาที่มีประโยชน์และน าไปสู่การวิจัยที่ตรงกับ
วัตถุประสงค์หรือเป้าหมายที่ก าหนดไว้  

3. วิเคราะห์แบบสนทนากลุ่ม (Focus group ) ที่ได้รับเพ่ือสนับสนุนข้อมูลงานวิจัย ในเรื่องความเชื่อ
เรื่องยันต์ล้านนาและการใช้ภูมิปัญญาที่มีต่อยันต์ล้านนา การน าไปใช้ผลิตภัณฑ์ที่เกี่ยวข้องกับยันต์ล้านนา   
ด้วยการน าภูมิปัญญาท้องถิ่น รวมถึงประสิทธิผลที่ได้จากการใช้ยันต์ล้านนาที่สามารถน าไปใช้ในชีวิตประจ าวัน 
ที่ท าให้ชีวิตประสบความส าเร็จในด้านต่างๆ 
 
ผลการวิจัย 

วัตถุประสงค์ที่ 1 จากการศึกษาประวัติ ความเป็นมาและคุณค่าของยันต์ล้านนา พบว่า ยันต์ล้านนา  
ในสมัยโบราณยังไม่มีหลักฐานชัดเจน ลักษณะของยันต์ล้านนา มีดังนี้ มีรอยเส้นที่ขีดขวางไปมา เพ่ือใช้          
ในการลงคาถา โดยเส้นยันต์ และความเชื่อเรื่องยันต์และอักขระ องค์ประกอบ 4 ส่วน คือ 1.คาถาที่ลงในยันต์ 
2.วิธีการลงยันต์ 3.จิตใจของผู้ลงยันต์ และ 4.ความศรัทธาของผู้ถือยันต์  ค าลงยันต์ คือคาถามงคลสูตรว่าด้วย
มงคลชีวิต 38 ประการที่ใช้สวดเสริมความเป็นสิริมงคลให้กับชีวิต การเขียนคาถา ลงไปในตายันต์ ที่ชาวล้านนา
หรือครูบาอาจารย์ เรียกว่า “ลงเต้น” กลับไปมาจนเต็มตายันต์ การลง เต้น ยันต์ล้านนาจะประกอบได้ด้วย    
ค าจ านวน 32 ที่ใช้ส าหรับการลง ตารางยันต์ล้านนา คือ *อะเสวะนา จะ พาลานัง , การไม่คบคนพาลทั้งหลาย 
ปัณฑิตานัญจะ เสวะนา, การคบแต่บัณฑิตทั้งหลาย ปูชา จะ ปูชะนียานัง, การบูชาคนที่ควรบูชา เอตัมมังคะ
ละมุตตะมัง. รูปแบบและการลงเต้น ที่ครูบาอาจารย์ผู้เชี่ยวชาญเรื่องยันต์ล้านนา ที่วางรูปแบบด้วยการอ่านค า
และการวางเลขจากครูบาอาจารย์ผู้สร้างตารางยันต์ขึ้นมา จากภูมิปัญญาล้านนาที่มีการออกแบบด้วยอักขระ
ล้านนาที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัวก่อให้เกิดความเชื่อและศรัทธาต่อผู้ที่ได้ครอบครอง ตามความเชื่อของมนุษย์
ประกอบไปด้วย ความเชื่อในธรรมชาติ และ ความเชื่อในคติถือผีสาง เทวดา มีผลบันดาลให้เกิดความสุข และ
ความทุกข์แก่มนุษย์ รวมถึงการน าหลักทางพระพุทธศาสนามาปรับใช้พิธีกรรมในพุทธศาสนาเพ่ือความ
ศักดิ์สิทธิ์ เข้มขลัง การใช้ยันต์ล้านนาในยุคปัจจุบัน สะท้อนให้เห็นวิถีชีวิตของบุคคลในยุคปัจจุบัน การน าเอา
หัวใจ อิ ติ ปิ โส ทั้ง 8 ด้านหรือการน าทิศทั้ง 8 มาใช้เพ่ือให้เกิดเป็นมงคล รวมถึง ชาวล้านนาเชื่อว่ายันต์นี้     
จะช่วยแก้ คุณผี ป้องกันคนร้าย ปีศาจร้าย สัตว์มีพิษ จากความเชื่อในสิ่งเหนือธรรมชาติ เชื่อทางไสยศาสตร์ 
และโหราศาสตร์ และความเชื่อในค าสอนของพุทธศาสนา ค าสอนต่าง ๆ ของพระพุทธเจ้า มีองค์ประกอบ ศีล, 
สมาธิ และ ปัญญา การใช้ธรรมน าชีวิตไปสู่ความเจริญรุ่งเรือง เป็นเครื่องช่วยให้สามารถสร้างความดีอ่ืน  ๆ     
ทุกอย่าง และช่วยให้ประสบความเจริญก้าวหน้าในชีวิต เป็นคนดี ประพฤติตามพระธรรมค าสั่งสอนของ
พระพุทธเจ้าศึกษาปฏิบัติธรรม ประกอบอาชีพได้อย่างสุจริต คบหาสมาคมกับคนดี ท าดี พูดดี คิดดีและชักน า
ผู้อ่ืนให้ท าพูดคิดดีด้วย อยู่ในศีล ศรัทธา ซื่อตรง เคยได้สร้างคุณงามความดี ด้วยการให้ทาน รักษาศีล เจริญ
ภาวนา  



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          89 

 

จากความเชื่อของชาวล้านนาที่มีต่อยันต์ล้านนาเป็นการสืบทอดและอนุรักษ์ในทางวัฒนธรรม         
ภูมิปัญญาท้องถิ่นการสร้างกรอบความคิดในเรื่องของยันต์ล้านนาที่มีความชัดเจนในเรื่องของการใช้ อักขระ
และตัวอักษร รวมถึงการน าภูมิปัญญาทางด้านความเชื่อที่มีต่อยันต์ล้านนามาใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อตนเองและ
สังคม ยันต์ล้านนาถูกสืบทอดมาจากบรรพบุรุษ เริ่มจากการเรียนรู้ในด้านของภาษาบาลี เรียนภาษาตัว เมือง 
การพูด อ่าน ออกเสียง จิตนาการ รวมถึงการสั่งสมความเชื่อจากความเชื่อของชาวล้านนา ที่สอนว่ายันต์
ล้านนาจะช่วยให้การด ารงชีวิตของเรามีความปลอดภัย ยันต์เป็นของขลัง เป็นของศักดิ์สิทธิ์ เป็นของที่บุคคล 
นั้นๆ มีไว้ครอบครอง แล้วจะเกิดพลังความเข้มขลัง มีจิตใจ สภาพร่างกายที่เข้มแข็ง นอกจากนี้การสรรค์สร้าง
งานศิลปะที่เกิดจากยันต์ล้านนา สู่การประยุกต์จนเป็นผลิตภัณฑ์ที่มีคุณค่ามีลักษณะและกระบวนการวิธีก าร 
สร้างสรรค์ รูปแบบที่มีลักษณะ โมเดลทันสมัยใส่แล้ว สวยงามแปลกตามีความเป็นเอกลักษณ์แต่ยังคงรักษา 
วัฒนธรรมรูปแบบ ให้สามารถเข้าถึงความเป็นล้านนา ได้ด้วยงานสร้างสรรค์ศิลปะและการประยุกต์ ยันต์
ล้านนาสู่เครื่องประดับท่ีมีขนาดเล็กและมีความสวยงาม  

วัตถุประสงค์ที่ 2 จากการศึกษาพัฒนากระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญายันต์ล้านนา 
พบว่ากระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญาล้านนา คือองค์ความรู้ด้านศิลปะพ้ืนบ้านล้านนา มีการ
เรียนรู้และการอนุรักษ์ศิลปะที่เกี่ยวข้องกับชาวล้านนาตามความเชื่อและความศรัทธา มีรูปแบบของผลงานที่มี
เอกลักษณ์และสร้างสรรค์ เกี่ยวกับการใช้ชีวิต มีเครื่องสักการะในพื้นที่ล้านนา โดยเริ่มจากการพัฒนาและสร้าง
ผลงานศิลปะจาก “บุคคล” สู่ “วัด” “ชุมชน” และ “พ้ืนที่สาธารณะ” มีรูปแบบที่ส่งผลต่อการพัฒนา ทางด้าน
กิจกรรมส่งเสริมศิลปะในทุกรูปแบบทั้งศิลปะแบบดั้งเดิม ศิลปะร่วมสมัยเพ่ือสังคม และความเชื่อความศรัทธา
ที่เกิดขึ้นจากรุ่นสู่รุ่น รวมถึงการพัฒนาศิลปะและการพัฒนาผลิตภัณฑ์ที่เกี่ยวข้องกับยันต์ด้วยการน าภูมิปัญญา
ท้องถิ่นไปใช้ การอนุรักษ์และถ่ายทอดภูมิปัญญาท้องถิ่นล้านนา ด้วยการพัฒนาศักยภาพและภูมิปัญญาของ
ท้องถิ่นท่ีเกิดจากบุคคล ด้านความเชื่อ พิธีกรรมล้านนา ประเพณีรวมถึง ค าสอน ต่าง ๆ ของคนท่ีเกี่ยวกับยันต์
ล้านนา การพัฒนารูปแบบของยันต์ล้านนาให้เป็นในรูปแบบของเครื่องรางของขลัง จากภูมิปัญญาล้านนา     
การสร้างเครื่องรางที่มียันต์ล้านนาเป็นองค์ประกอบ โดยการเรียกชื่อของยันต์เพ่ือการใช้ประโยชน์ชองใช้     
จากภูมิปัญญาของล้านนาในเรื่องของการใช้ยันต์ล้านนาเพ่ือวัตถุประสงค์ของการใช้ และการพัฒนาศิลปะและ
การพัฒนาผลิตภัณฑ์ ควรเริ่มเรียนรู้จากการศึกษาหาความรู้ในเรื่องของ ภาษาธรรม การเริ่มต้นเขียนอักษร
ธรรมและการเรียนรู้ถึงความก้าวหน้า ความต้องการของบุคคลหรือคนยุคใหญ่ที่ชื่นชอบในยันต์ล้านนา แต่ไม่
ชอบพกพาวัตถุที่มีขนาดใหญ่ แต่ใช้วัตถุที่ง่ายต่อการเก็บรักษา เช่น การสืบสานถ่ายทอดความรู้จากรุ่นสู่รุ่น 
การส่งเสริมอนุรักษ์ประเพณีและพิธีกรรม ด้วยการอนุรักษ์สืบทอดประเพณี วัฒนธรรม และพิธีกรรมต่าง  ๆ 
ของชาวล้านนา มีวิธีการถ่ายทอดวิชาความรู้ ประเพณี วัฒนธรรม และศาสตร์พิธีกรรมล้านนา ให้คนรุ่นหลัง
และชาวต่างชาติผู้สนใจ ส่งเสริมการพัฒนาสังคม เพ่ือให้เกิดความรู้น าไปปฏิบัติและเผยแพร่ให้เกิดประโยชน์ 
การพัฒนากระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญายันต์ล้านนาประกอบด้วย ความเชื่อเรื่องของธรรมชาติ
ในรูปแบบที่ดั่งเดิม ไม่เน้นความงดงาม แต่เน้นธรรมชาติ และความเป็นจริงที่คงเอกลักษณ์เดิม ในรูปแบบที่เกิด
จากความเชื่อการจินตนาการ ความศรัทธาที่เน้นความเข้มขลัง มากกว่าความสวยงาม แต่เน้นในเรื่องของคาถา 
การลงอักษรเลขยันต์ ที่สมบูรณ์แบบมากกว่าแต่ในปัจจุบัน การพัฒนา เปลี่ยนแปลงด้วยกระบวนการ 
สร้างสรรค์ งานศิลปะแนวคิด แต่ยังคงใช้ภูมิปัญญาล้านนา มาเป็นองค์ประกอบ ในการจัดสร้าง วัตถุแต่ยังคง
ข้อจ ากัด และข้อปฏิบัติ ที่ยังคงยึดถือมาตามความเชื่อและทัศนคติของความเป็นล้านนา 

วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการศึกษายกระดับการพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์
ล้านนา พบว่า การพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนา จากความเชื่อและความ
ศรัทธาของคนยุคสมัยเก่ามีการสืบทอดทางภูมิปัญญายันต์ล้านนาในรูปแบบเดิมจนมีการประยุกต์และน ามาใช้



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          90 

ในยุคปัจจุบัน ด้วยยุคและสมัยที่เปลี่ยนแปลงไปความเจริญก้าวหน้าทางเทคโนโลยีเข้ามามีบทบาทที่ส าคัญ   
ของการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของยันต์ล้านนา จากเดิมรูปแบบเป็นการเขียนบน กระดาษสา แผ่นตอง บนไม้ 
บนผืนผ้า ที่เกิดจากการถ่ายทอดความรู้ด้านภูมิปัญญาในเรื่องของยันต์ล้านนา น าไปสู่การการพัฒนาผลิตภัณฑ์ 
ในรูปแบบที่มีขนาดเล็ก ย่อขยายให้พกพาง่ายขึ้น แต่คุณค่าของยันต์ล้านนา ยังคงมีเอกลักษณ์ที่สวยงาม และ
เป็นเครื่องรางที่สร้างความเชื่อ ความศรัทธาเช่นเดิม รวมถึงการพัฒนาจากตัวแทนของคนรุ่นใหม่ที่ได้รับการ
สืบทอดมาจากครูบาอาจารย์ผู้มีความเชี่ยวชาญในเรื่องของยันต์ล้านนา โดยผู้วิจัยขอน าเสนอรูปแบบของยันต์
ล้านนา ในรูปแบบต่างๆ เช่น รูปแบบของยันต์ล้านนาที่ท าจากผ้า น าไปสู่การประยุกต์เป็นเสื้อในยุกต์ปัจจุบัน    
ที่มีการพัฒนาในรูปของลวดลาย รวมถึงการยกระดับของยันต์เก่าด้วยการสร้างยันต์ขึ้นมาใหม่ จากการ
ยกระดับการพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนา การบริหารจัดการบุคคลที่มี
ความคิด ความสนใจที่จะเรียนรู้ พร้อมรับการถ่ายทอดจากครูบาอาจารย์ผู้ประสาทวิชาความรู้ในเรื่องของยันต์
ล้านนา สร้างกระบวนการการถ่ายทอด ภูมิปัญญาล้านนาในเรื่องของยันต์ล้านนา ในเรื่องของการเรียนรู้        
ในระดับขั้นพ้ืนฐาน การพูด อ่าน ออกเสียงล้านนา รวมถึงการเรียนรู้ในเรื่องของค าศัพท์ค าเมือง นอกจาก
การศึกษาเรียนรู้ในเรื่องของการสร้างเครือข่ายทางด้านเทคโนโลยี การเปิดสอนและอบรมในเรื่องของยันต์
ล้านนา ในการน าเสนอผ่านสื่อออนไลน์ การสร้างทัศนะคติความเชื่อให้กับบุคคลรุ่นใหม่ที่สนใจในงานศิลปะ
ของยันต์ที่ยังคงมีเอกลักษณ์เป็นทั้งงานศิลปะที่ทรงคุณค่าและควรรักษาสืบไป  
 
องค์ความรู้ใหม่  

1. จากการศึกษาประวัติศาสตร์ และความเป็นมาของยันต์ล้านนา แสดงให้เห็นว่ายันต์ล้านนา        
เป็นองค์ความรู้ที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว มีรากฐานจาก หลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา ผสมผสานกับ         
ภูมิปัญญาท้องถิ่น โดยอาศัยการลงอักขระและเลขยันต์ที่แฝงไปด้วยพลังศรัทธา เชื่อกันว่าสามารถปกป้อง
คุ้มครองผู้ครอบครองให้พ้นจากอันตราย ภูมิปัญญานี้ถูกสืบทอดผ่านการเรียนรู้ภาษาบาลี อักษรล้านนา และ
การฝึกฝนด้านคาถาเพ่ือรักษาความศักดิ์สิทธิ์และคุณค่าทางจิตใจ นอกจากการใช้ยันต์เพ่ือความเชื่อแล้ว 
ปัจจุบันมีการ น ายันต์ล้านนามาประยุกต์เป็นผลิตภัณฑ์ศิลปะ ที่ทันสมัย เช่น เครื่องประดับขนาดเล็ก ที่ยังคง
กลิ่นอายวัฒนธรรมล้านนา 

2. การพัฒนากระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญายันต์ล้านนา เดิมที ยันต์ล้านนาเน้น       
ความศักดิ์สิทธิ์ มากกว่าความสวยงาม โดยการออกแบบขึ้นจากจินตนาการและความศรัทธา ปัจจุบันมีการ
ผสมผสาน แนวคิดใหม่และเทคโนโลยีสมัยใหม่ ในการออกแบบ ท าให้ยันต์ล้านนามีรูปแบบที่สวยงามขึ้ น 
ขณะเดียวกันยังคงไว้ซึ่ง อักขระล้านนาและเลขยันต์ เพ่ือให้ยันต์ยังคงความเข้มขลังตามความเชื่อดั้งเดิม เช่น 
การปรับปรุงลวดลาย นก หงส์ หรือมังกร ให้มีเส้นสายอ่อนช้อยขึ้น แต่ยังคงเลขยันต์ไว้ตามแบบแผนเดิม 

3. การยกระดับการพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนาด้วยการสืบสาน
ภูมิปัญญาคือการร่วมมือร่วมใจกันในทุกฝ่ายและทุกองค์กรที่เกี่ยวข้องกับความเป็นล้านนาด้วยการสร้างความ
เข้าใจ เนื้อหาสาระและการถ่ายทอดน าเสนอรูปแบบที่ทันสมัยให้กับคนรุ่นใหม่ เช่น การใช้ฟอนต์ล้านนา        
ในรูปแบบใหม่แต่ยังคงอ่านได้ค าที่เหมือนเดิม รวมถึงมีการจัดอบรมการเรียนการสอนในระดับพ้ืนฐาน เช่น 
การเตรียมตัวในเรื่องของการเรียนภาษาล้านนา พูด อ่าน เขียน เรียนรู้และเข้าใจค าศัพท์ของล้านนารวมถึง   
การถ่ายทอดภูมิปัญญาด้านยันต์ล้านนา ให้กับผู้สนใจด้วยการใช้สื่อเทคโนโลยีที่ทันสมัย เช่น การให้ความรู้    
ในเรื่องยันต์ล้านนาผ่าน สื่อออนไลน์ ประเภทยูทูป ไลน์ เฟรซปุ๊คและติ๊กต๊อก เป็นต้น 
  
 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          91 

 

 
 

Picture 1: The New Body of Knowledge 
 

อภิปรายผลการวิจัย 
ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 ประวัติ ความเป็นมาและคุณค่าของยันต์ล้านนา พบว่า ความเป็นมา

ของยันต์ล้านนา พบว่า ในสมัยโบราณยังไม่มีหลักฐานชัดเจน เป็นความเชื่อของชาวล้านนา ยันต์เกิดขึ้นมานาน
โดยการสืบทอดรุ่นสู่รุ่นจากครูบาอาจารย์ ส่วนวัฒนธรรมการสักยันต์โบราณช่วยให้ผู้สักมีจิตใจที่เข้มแข็ง มั่นใจ
มากขึ้น ซึ่งในปัจจุบันมนุษย์เรา โดยมีลายสักต่างๆ บ่งบอกถึงความชื่นชอบในส่วนบุคคลที่ชอบในการเลือกและ
พิจารณา การสักคือการน าสีที่ไม่ละลายมาฝังลงไปในผิวหนัง และจะฝังอยู่อย่างนั้นไปตลอดชีวิต จนกระทั่ง
ตาย และเน่าเปื่อย รอยสักอาจจะเป็นการบอกลักษณะนิสัยของตัวผู้สักได้ ความนิยมชมชอบจากผู้พบเห็น     
อีกด้วย การสักยันต์เป็นความชอบของบุคคล การสักยันต์เป็นศิลปะที่ชาวล้านนา ยังให้ความชื่นชอบ            
ในสมัยโบราณ สอดคล้องกับ Summa et al. (1991) กล่าวว่า การสักยันต์ ในผู้ชายบางท่านได้ให้เหตุผลของ
การสักยันต์เพ่ือความแข็งแกร่งทางด้านจิตใจและความคงกระพัน สอดคล้องกับ Matichoweekly (2021) 
กล่าวว่าวัตถุประสงค์ของยันต์ คือ ย่นย่อหัวข้อธรรมด้วยรหัสอักขระและตัวเลขลงในที่จ ากัดส าหรับไปใช้ปฏิบัติ 
และใช้เป็นเครื่องราง การสร้างขวัญและก าลังใจ เสริมสร้างความเชื่อมั่น มั่นใจให้กับผู้สัก เต็มไปด้วยความ
ศรัทธา มีจิตใจที่กล้าหาญเข้มแข็ง ชาวล้านนาจะเมินชายที่สะโพกขาวเพราะเชื่อว่าชายนั้นมีความขี้ขลาด       
ไม่เป็นชายชาตรี ยันต์ล้านนาเป็นของวิเศษที่จะสามารถประสิทธิคุณให้กับผู้ครอบครอง สอดคล้องกับ Chiang 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          92 

Mai Univercity Library (1999) ประสิทธิคุณของยันต์จะสัมฤทธิ์จาก ค าฝอยที่ว่าไว้ ต้องมีองค์ประกอบ      
ในหลากหลายประการด้วยกัน 4 ส่วน คือ คาถาที่ลงในยันต์ วิธีการลงยันต์ จิตใจของผู้ลงยันต์ และความ
ศรัทธาของผู้ถือยันต์ จากภูมิปัญญาล้านนาที่มีการออกแบบด้วยอักขระล้านนาที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว
ก่อให้เกิดความเชื่อและศรัทธาต่อผู้ที่ได้ครอบครอง ยันต์ล้านนามีส่วนช่วยให้ตนและครอบครัวพบกับความสุข
และความส าเร็จในชีวิตในทุกๆ การบูรณาการกันอย่างลงตัว ยันต์ล้านนาน่าจะสืบทอด มาจากไสยศาสตร์ 
ความเข้มขลังของยันต์ล้านนาขึ้นอยู่กับความเชื่อของผู้ใช้ และการยึดถือปฏิบัติจากการเรียนรู้ของครูบา
อาจารย์ที่แฝงไว้ในลวดลายของยันต์ ยันต์ล้านนาเริ่มต้นจากการน าบทสวดทางพระพุทธศาสนา คัมภีร์พระสูตร
มาประยุกต์ใช้ โดยน าหัวใจ ค าที่เป็นสิริมงคล หรือค าที่มีเนื้อหาเป็นหัวใจของบทสวด เช่น ค าว่า อิสวาสุ 
รวมถึงบทสวดสรรเสริญพระพุทธเจ้า พระธรรมมาเจ้า และพระสังฆเจ้าด้วย การน าเอาหัวใจ อิ ติ ปิ โส         
ทั้ง 8 ด้านหรือการน าทิศทั้ง 8 มาใช้เพ่ือให้เกิดเป็นมงคล สอดคล้องกับ Phrapisnupol Suwannaroopo 
(Rooptong) (2011) กล่าวว่า“ยันต์” คือ วัตถุประสงค์ของยันต์เพ่ือคุ้มครอง ป้องกัน เมตตา เสน่ห์ วิธีการ    
ท ายันต์ในล้านนามีขั้นตอนต่างเพ่ือให้เกิดประสิทธิคุณตามวัตถุประสงค์ท่ีก าหนดไว้ และบทสวดมนต์ พุทธมนต์
รวมถึงมนต์ล้านนา ที่น าบทสวดหรือคาถา ใช้ค าหน้าหรือหัวใจ มีใช้ก ากับเป็นเลขยันต์ บทสวด มงคลสูตร    
รัตนสูตร กรณียเมตตา ยันต์ล้านนามีคาถาหัวใจเศรษฐี “อุ อา กะ สะ” อันเป็นคาถาที่เป็นค าบริกรรมทั่วไป 
รวมถึงการใช้ก ากับในยันต์ล้านนา ในพระคาถาถ้ามาจากล้านนา บทสวดมนต์จะขึ้นต้นด้วย ค าว่า “โอม” 
เสมอ วิถีชีวิตของสังคมพุทธจักร ด้วยการท าบุญของพระสงฆ์ สอดคล้องกับ Phrapisnupol Suwannaroopo 
(Rooptong) (2011) กล่าวว่า หลักพุทธธรรมและคุณค่าของยันต์เทียน อันเป็นส่วนหนึ่งของยันต์ล้านนา     
เป็นพิธีกรรมทางความเชื่อของคนล้านนาที่สืบทอดมาแต่โบราณ การน าเอาหลักค าสอนทางพระพุทธศาสนา
หรือที่เรียกว่า “หลักพุทธธรรม” มาเขียนในรูปแบบของอักขระเลขยันต์ โดยย่อเอาแต่หัวใจส าคัญของ        
หลักพุทธธรรมมาลงเป็นยันต์ วิธีการนี้ถือเป็นแนวคิดในการเผยแผ่หลักพุทธธรรมที่ชาญฉลาดของคนล้านนา
โบราณ ที่จะน าคนให้เข้าถึงแก่นธรรม ได้แก่ ไตรสรณคมน์ ไตรลักษณ์ อริยสัจ 4 ความเชื่อตามแนวทาง      
พุทธศาสนา เป็นความเชื่ออันมีเหตุผล เชื่อกรรม กฎแห่งกรรม เชื่อว่ากรรม มีอยู่จริง  ผลของกรรมมีจริง คือ 
เชื่อว่ากรรมที่ท าแล้วต้องมีผล และผลมีเหตุ เชื่อความที่สัตว์มีกรรมเป็นของตน ความเชื่อในค าสอนของ      
พุทธศาสนา ทางด้านจิตใจ สอดคล้องกับ Phra Bhramagunabhorn (P.A. Payutto) (2013) กล่าวว่า จักร 4 
ธรรมน าชีวิตไปสู่ความเจริญรุ่งเรือง ดุจล้อน ารถไปสู่ที่หมาย เรียกว่า พหุการธรรม คือธรรมมีอุปการะมาก   
เป็นเครื่องช่วยให้สามารถสร้างความดีอ่ืนๆ ทุกอย่าง และช่วยให้ประสบความเจริญก้าวหน้าในชีวิต บรรลุ    
ความงอกงาม สอดคล้องกับ Payomyong (1994) กล่าวว่าความเชื่อของชาวล้านนาในแต่ละท้องถิ่น มีความ
แตกต่างกันไปตามพ้ืนฐานของความรู้ที่ได้รับสืบ ๆ มา จากบรรพบุรุษของตน ความเชื่อของชาวล้านนาที่มีต่อ
ยันต์ล้านนา ด้วยการน าภูมิปัญญาทางด้านความเชื่อที่มีต่อยันต์ล้านนามาใช้ให้เกิดประโยชน์ต่อตนเองและ
สังคม การสวมใส่ เครื่องประดับที่มีลักษณะการใช้ยันต์ล้านนาเป็นองค์ประกอบหรือส่วนประกอบของ
เครื่องประดับชิ้นนั้นๆ จะท าให้ผู้สวมใส่มีความเชื่อมั่นว่าใส่แล้วจะเพ่ิม ความเข้มขังจะท าให้ผู้พบเห็นเกิดความ
รักเกิดความเมตตากับผู้ที่มียันต์ล้านนาไว้ครอบครอง จากความเชื่อเรื่องยันต์ล้านนาและการใช้ภูมิปัญญาที่มี
ต่อยันต์ล้านนา ความเชื่อและความศรัทธา คือ การสร้างสิ่งที่เป็นตัวแทนของความศักดิ์สิทธิ์ในรูปแบบของวัตถุ
ที่ถูกเรียกว่า วัตถุมงคลหรือเครื่องรางของขลัง รวมถึงการแสดงออกมาบุคคลใดมีรอยสักยันต์ บุคคลนั้นคือ   
ชายแท้ และการบูรณาการ ระหว่างความเชื่อ ความรู้ทางภูมิปัญญาทางล้านนา และหลักค าสอนทาง          
พุทธศาสนา น าไปสู่การน าไปใช้ในชีวิตประจ าวัน การสร้างสรรค์เครื่องรางของขลังเกิดจากความต้องการของ
บุคคลว่า มีความประสงค์ว่าต้องการสักยันต์ในรูปแบบไหน สอดคล้องกับ Chiang Mai Univercity Library 
(1999) ผู้ลงยันต์ต้องมีจิตใจที่สงบ ชื่นบาน ผ่องใส ไม่เครียดรวมถึง ไม่มีอารมณ์ที่โกรธ มีจิตใจที่เข้มแข็ง       



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          93 

 

กล้าหาญ เช่นการลงยันต์เกี่ยวกับ ยันต์ข่าม (คงกระพัน) รวมถึงการลงยันต์ นะเมตตาเพ่ือให้เกิดความเข้มขลัง
ด้วย ผู้ศรัทธา หรือผู้ได้รับยันต์จะต้องมีความเชื่อมั่นและความศรัทธาอย่างจริงใจ ไม่ใช่เพ่ือการทดลองและ     
ท าตามบคุคลใด ยันต์นั้นๆจึงจะประสิทธิผลได้อย่างแน่นอน  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 การพัฒนากระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญายันต์ล้านนา 
พบว่า กระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญาล้านนา คือองค์ความรู้ด้านศิลปะพ้ืนบ้านล้านนา มีการ
เรียนรู้และการอนุรักษ์ศิลปะที่เกี่ยวข้องกับชาวล้านนาตามความเชื่อและความศรัทธา มีรูปแบบของผลงานที่มี
เอกลักษณ์และสร้างสรรค์ เกี่ยวกับการใช้ชีวิต มีเครื่องสักการะในพื้นที่ล้านนา โดยเริ่มจากการพัฒนาและสร้าง
ผลงานศิลปะดั้งเดิม สอดคล้องกับ Vinitasatitkun, and Phramaha Chan Chirametthi (Lowalun) (2015) 
กล่าวว่า ความเชื่อของมนุษย์ คือ 1. ความเชื่อในธรรมชาติ  และ 2. ความเชื่อในคติถือผีสาง เทวดา มีผล
บันดาลให้เกิดความสุขและความทุกข์แก่มนุษย์ การพัฒนาและสร้างผลงานศิลปะจาก “บุคคล” สู่ “วัด” 
“ชุมชน” และ “พ้ืนที่สาธารณะ” สอดคล้องกับ Choibamroong (2011) กล่าวว่า ลักษณะส าคัญของ         
ภูมิปัญญาท้องถิ่น เป็นเรื่องของการใช้ความรู้ ทักษะ ความเชื่อและพฤติกรรม ที่แสดงถึงความสัมพันธ์ระหว่าง
คนกับคน คนกับสิ่งเหนือธรรมชาติ เป็นองค์รวมหรือกิจกรรมทุกอย่างในวิถีชีวิต ด้วยการแก้ไขปัญหา          
การเรียนรู้เพ่ือความอยู่รอดของบุคคล ชุมชนและสังคม มีรูปแบบที่ส่งผลต่อการพัฒนาในด้านกิจกรรมส่งเสริม
ศิลปะในทุกรูปแบบทั้งศิลปะแบบดั้งเดิม ศิลปะร่วมสมัยเพ่ือสังคม และความเชื่อความศรัทธาที่เกิดขึ้นจากรุ่น   
สู่รุ่น สอดคล้องกับ Wasi (1991) กล่าวว่า ภูมิปัญญาท้องถิ่น มีความจ าเพาะกับท้องถิ่นเกิดจากประสบการณ์ 
หรือความจัดเจนจากชีวิตและสังคมในท้องถิ่นหนึ่ง ๆ มีความเชื่อมโยงรวมถึงการบูรณาการ ทางด้านภูมิปัญญา
ที่เกิดจากการน าประสบการณ์มาใช้จริง และ ภูมิปัญญาชาวบ้านมีลักษณะเป็นทั้งรูปธรรมและนามธรรม 
รวมถึงชาวล้านนามีความเชื่อว่าการสร้างขวัญ และก าลังใจให้ตนเองเป็นบุคคลที่เข้มแข็ง มีก าลังใจในการ
ด าเนินชีวิต การพัฒนาศักยภาพและภูมิปัญญาของท้องถิ่นที่เกิดจากบุคคล สอดคล้องกับ Chimplee (2012) 
กล่าวว่า ประเภทของภูมิปัญญาท้องถิ่น ดังนี้ ภาษาและวัฒนธรรม ศาสนาและประเพณี การถ่ายทอดแนวคิด 
ความเชื่อ ให้การศึกษาทั้งที่มีรูปแบบและไม่มีรูปแบบ การส่งเสริมให้เกิดการเรียนรู้ ด้านการแพทย์ ในการ
จัดการ ป้องกัน ดูแล รักษาสุขภาพ การเรียนรู้ และถ่ายทอดเพ่ือบ าบัดและขจัดโรคภัยไข้เจ็บต่าง  ๆ ทั้งใน    
ส่วนบุคคลและสังคมส่วนรวม การสร้างความมั่น ใจของความคุ้มครองให้เกิดความสงบสุขต่ อการด าเนินชีวิต 
ด้วยศักยภาพและภูมิปัญญาของท้องถิ่นที่เกิดขึ้น สอดคล้องกับ Pongpit (2010) กล่าวถึง ภูมิปัญญาเป็น
ปรัชญาชีวิต เป็นศาสตร์และศิลป์ของการด าเนินชีวิตของชาวบ้าน เป็นฐานคิดและหลักเกณฑ์การก าหนด
คุณค่าและจริยธรรมที่มีการสั่งสมสืบทอดกันมาช้านาน ชีวิตพอเพียง ไม่โลภ อยู่เย็นเป็นสุข สอดคล้องกับ 
Phrakhru Sophonphatthananuyut et al. (2005 )  กล่ า วว่ าศั กยภาพและภูมิ ปัญญาของท้ อ ง ถิ่ น 
ประกอบด้วย ศักยภาพและภูมิปัญญาของท้องถิ่นที่เกิดจากการจัดระบบความสัมพันธ์ระหว่างคนกับธรรมชาติ 
ท าให้เกิดระบบความเชื่อ พิธีกรรม ประเพณี ค าสอน ต่าง ๆ การจัดระบบความสัมพันธ์ ระหว่างคนกับคน      
ซึ่งผลของการจัดระบบความสัมพันธ์เช่นนี้ท าให้เกิดแบบแผนปฏิบัติหรือปทัสถานส าหรับการอยู่ร่วมกันของ
บุคคลในชุม ชนท้องถิ่น ค าสอน พิธีกรรมและประเพณี การอาศัย พ่ึงพาทรัพยากรธรรมชาติในด้านต่าง ๆ เช่น 
การใช้สมนุไพร และภูมิปัญญาท้องถิ่น เป็นพื้นความรู้ความสามารถของกลุ่มคนในท้องถิ่นหนึ่ง ๆ สร้างข้ึนจาก
การสั่งสมประสบการณ์และความเฉลียวฉลาดของแต่ละคนผ่านกระบวนการเลือกสรร เรียนรู้ ปรุงแต่ง พัฒนา 
และถ่ายทอดสืบต่อกันมา เพ่ือใช้แก้ปัญหาและพัฒนาชีวิตของคนในท้องถิ่นให้สมดุลกันกับสภาพแวดล้อมทาง
ธรรมชาติและสภาพแวดล้อมทางสังคม สรุปได้ว่าการพัฒนากระบวนการสร้างสรรค์ศิลปะจากภูมิปัญญายันต์
ล้านนาประกอบด้วย ความเชื่อเรื่องของธรรมชาติในรูปแบบที่ดั่งเดิม ไม่เน้นความงดงาม แต่เน้นธรรมชาติ 
และความเป็นจริงที่คงเอกลักษณ์เดิม ในรูปแบบที่เกิดจากความเชื่อการจินตนาการ ความศรัทธาที่เน้น      



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          94 

ความเข้มขลัง มากกว่าความสวยงาม แต่เน้นในเรื่องของคาถา การลงอักษรเลขยันต์ ที่สมบูรณ์แบบมากกว่า   
แต่ในปัจจุบัน รูปแบบของยันต์ล้านนาเกิดการพัฒนา เปลี่ยนแปลงด้วยกระบวนการ สร้างสรรค์ งานศิลปะ
แนวคิด แต่ยังคงใช้ภูมิปัญญาล้านนา มาเป็นองค์ประกอบ ในการจัดสร้าง วัตถุแต่ยังคงข้อจ ากัด และข้อปฏิบัติ 
ที่ยังคงยึดถือมา ว่าคุณสมบัติของยันต์ล้านนาจะต้องเป็นไปตามภูมิปัญญาที่ได้สืบทอดมาไม่สามารถ
เปลี่ยนแปลงได้ การก ากับเลขของยันต์ ล้านนาและอักษรล้านนา ยังคงใช้ก ากับรูปภาพนั้นเหมือนเดิม จะถือว่า
ภาพนั้นมีความเข้มขลัง ตามความเชื่อและทัศนคติของความเป็นล้านนา 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 การยกระดับการพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญา
ยันต์ล้านนา พบว่า การพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนา จากความเชื่อและ
ความศรัทธาของคนยุคสมัยเก่ามีการสืบทอดทางภูมิปัญญายันต์ล้านนาในรูปแบบเดิมจนมีการประยุกต์และ
น ามาใช้ในยุคปัจจุบัน ด้วยยุคและสมัยที่เปลี่ยนแปลงไปความเจริญก้าวหน้าทางเทคโนโลยีเข้ามามีบทบาท     
ที่ส าคัญของการเปลี่ยนแปลงรูปแบบของยันต์ล้านนา จากเดิมรูปแบบเป็นการเขียนบน กระดาษสา แผ่นตอง 
บนไม้ บนผืนผ้า ที่เกิดจากการถ่ายทอด ความรู้ด้านภูมิปัญญาในเรื่องของยันต์ล้านนา น าไปสู่การการพัฒนา
ผลิตภัณฑ์ ในรูปแบบที่มีขนาดเล็ก ย่อขยายให้พกพาง่ายขึ้น แต่คุณค่าของยันต์ล้านนา ยังคงมีเอกลักษณ์        
ที่สวยงาม และเป็นเครื่องรางที่สร้างความเชื่อ ความศรัทธาเช่นเดิม จากการสืบค้นข้อมูลต าราหายาก รวมถึง
การพัฒนาจากตัวแทนของคนรุ่นใหม่ที่ได้รับการสืบทอดมาจากครูบาอาจารย์ผู้มีความเชี่ยวชาญในเรื่องของ
ยันต์ล้านนา รูปแบบของผลิตภัณฑ์ยันต์ล้านนา ที่ผู้สนใจได้รับและครอบครอง ไม่ว่าจะเป็นรูปแบบของการสัก
ยันต์บนผิวหนังของตนเอง ยังรวมไปถึงการพกพาวัตถุมงคลที่มียันต์เป็นองค์ประกอบ รูปแบบของยันต์ล้านนา
ที่ท าจากผ้า น าไปสู่การประยุกต์เป็นเสื้อในยุกต์ปัจจุบันที่มีลวดลายที่เกิดจากการพัฒนาให้สวยงาม สอดคล้อง
กับ Sripasang (2015) กล่าวว่า ผ้ายันต์สิหิงค์หลวง เป็นผ้ายันต์ที่มีขนาดใหญ่ เป็นผ้ายันต์ที่พบยาก ผ้ายันต์
พระสิงห์ เป็นตัวแทนของพระพุทธสิหิงค์ เป็นพระพุทธรูปคู่บ้านคู่เมืองของชาวเชียงใหม่ ชาวล้านนาโบราณ
นิยมพกพาเพ่ือความเป็นสิริมงคลของชีวิต ในด้านต่างๆ  

การยกระดับการพัฒนาผลิตภัณฑ์ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนา คือการเริ่มจากการ
เรียนรู้ด้วย องค์ความรู้ด้านตัวอักษรธรรมล้านนา ด้วยการส่งเสริมเผยแพร่ อักษรฟอนต์ อักษรธรรมล้านนา 
การออกแบบปรับปรุงพัฒนารูปลักษณะของอักษรออกแบบปรับปรุงพัฒนารูปลักษณะของอักษร ให้ร่วม       
ยุคสมัยยุคสมัย (contemporary ) มีความเป็นเอกลักษณ์เฉพาะตัว การพัฒนาเพ่ือให้ยันต์ล้านนาคงคุณค่า
ความเป็นล้านนา ด้วยการบริหารจัดการบุคคลที่มีความคิด ความสนใจที่จะเรียนรู้ พร้อมรับการถ่ายทอดจาก
ครูบาอาจารย์ผู้ประสาทวิชาความรู้ในเรื่องของยันต์ล้านนา สร้างกระบวนการการถ่ายทอด ภูมิปัญญาล้านนา
ในเรื่องของยันต์ล้านนา ในเรื่องของการเรียนรู้ในระดับขั้นพ้ืนฐาน การพูด อ่าน ออกเสียงล้านนา รวมถึง      
การเรียนรู้ในเรื่องของค าศัพท์ค าเมือง นอกจากการศึกษาเรียนรู้ในเรื่องของการสร้างเครือข่ายทาง              
ด้านเทคโนโลยี การเปิดสอนและอบรมในเรื่องของยันต์ล้านนา ในการน าเสนอผ่านสื่อออนไลน์ การสร้าง
ทัศนคติความเชื่อให้กับบุคคลรุ่นใหม่ที่สนใจในงานศิลปะของยันต์ที่ยังคงมีเอกลักษณ์เป็นทั้งงานศิลปะ           
ที่ทรงคุณค่าและควรรักษาสืบไป รวมถึงการพัฒนารูปแบบผลิตภัณฑ์จากยันต์ล้านนา  ในรูปแบบของ     
กระเป๋าผ้า พระเครื่อง เครื่องรางวัตถุมงคล ตะกรุดรูปแบบต่างๆ สรุปได้ว่าการยกระดับการพัฒนาผลิตภัณฑ์
ศิลปะเชิงสร้างสรรค์จากภูมิปัญญายันต์ล้านนาด้วยการสืบสานภูมิปัญญา คือ การร่วมมือร่วมใจกันในทุกฝ่าย
และทุกองค์กรที่เกี่ยวข้องกับความเป็นล้านนาด้วยการสร้างความเข้าใจ เนื้อหาสาระและการถ่ายทอด น าเสนอ
รูปแบบที่ทันสมัย เช่น การใช้ฟอนต์ล้านนาในรูปแบบใหม่แต่ยังคงอ่านได้ค าท่ีเหมือนเดิม รวมถึงมีการจัดอบรม
การเรียนการสอนในระดับพ้ืนฐาน เช่น การเตรียมตัวในเรื่องของการเรียนภาษาล้านนา พูด อ่าน เขียน เรียนรู้



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          95 

 

และเข้าใจค าศัพท์ของล้านนารวมถึงการถ่ายทอดภูมิปัญญาด้านยันต์ล้านนา ให้กับผู้สนใจด้วยการใช้สื่อ
เทคโนโลยีที่ทันสมัย เช่น การให้ความรู้ในเรื่องยันต์ล้านนาผ่าน สื่อออนไลน์เป็นต้น 

 
สรุป 

ยันต์ล้านนาเป็นมรดกทางภูมิปัญญาที่สะท้อนความเชื่อ ศิลปะ และหลักค าสอนทางพุทธศาสนา     
ผ่านการลงอักขระและเลขยันต์ที่มีเอกลักษณ์เฉพาะตัว ชาวล้านนาเชื่อว่ายันต์ช่วยปกป้องคุ้มครองและเสริม 
สิริมงคล โดยสืบทอดผ่านการเรียนรู้อักษรล้านนาและศาสตร์คาถา ปัจจุบันมีการพัฒนาให้ทันสมัย โดยน ามา
ประยุกต์เป็นผลิตภัณฑ์ศิลปะ เช่น เครื่องประดับและเครื่องแต่งกาย พร้อมทั้งเผยแพร่ผ่านเทคโนโลยีดิจิทัล
เพ่ือให้เข้าถึงคนรุ่นใหม่ การเปลี่ยนแปลงนี้ช่วยรักษาคุณค่าของยันต์ล้านนาไว้ ในขณะเดียวกันก็ท าให้เป็น     
ส่วนหนึ่งของศิลปะและวัฒนธรรมร่วมสมัย 
 
ข้อเสนอแนะ  

1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
ควรมีการส่งเสริมให้องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นหรือหน่วยงานของรัฐ ในเรื่องของการ พัฒนา       

อย่างสูงสุด โดยใช้ยันต์ล้านนาที่มีเอกลักษณ์เป็นเครื่องมือในการส่งเสริมภูมิปัญญาเพ่ือการใช้ภูมิปัญญาในการ
พัฒนาเศรษฐกิจ ชุมชน สังคม.ให้สามารถเพ่ิงพาตนเองได้ในอนาคต รวมถึงภาครัฐส่งเสริม สนับสนุนกระบวน
สืบทอด อย่างมีระบบ เพ่ือรักษาภูมิปัญญาล้านนาอันดีงามในเรื่องของยันต์ล้านนาสืบต่อไป 

2. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
2.1 ควรมีการศึกษาในเรื่องของการประกอบพิธีกรรมและผลสัมฤทธิ์ จากบุคคลผู้มีการสืบทอด 

ศรัทธาในการใช้ตามความเชื่อล้านนากับการแก้ปัญหามิติทางด้านเศรษฐกิจ และสังคมในยุคปัจจุบัน 
2.2 ควรวิจัยเรื่องสังคมทุนนิยมกับการพัฒนาความเชื่อและพิธีกรรมและควรมีการวิจัยในเรื่อง

เครือข่ายการท างานด้านพิธีกรรมและความเชื่อในสังคมล้านนากับชุมชนอ่ืนทั้งในและต่างประเทศ 
 

References 
Chiang Mai Univercity Library. (1999). Yantras and Mantras. Retrieved October 30, 2023, from 

https://library.cmu.ac.th/digital_collection/digitalheritage/show.php?RecID=72&FID=62
77 

Chimplee, K. (2012). Knowledge Management Models for Local Wisdom in Wickerwork 
Handicrafts: A Case Study of Local Community Enterprises in Nakhon Ratchasima 
Province. (Doctoral Dissertation). National Institute of Development Administration. 
Bangkok. 

Choibamroong, T. (2011). Wisdom for Creative Local Development. Bangkok: A.P. Graphic 
Design and Print Co., Ltd. 

Khananurak, M. (2007). Folklore. (2nd ed.). Bangkok: Odeonstore. 
Matichoweekly. (2021).Know the Types of “Lanna Yantras” from Protecting Against Spirits to 

Safeguarding Crops.  Retrieved October 30, 2 0 23, from https://www.matichon 
weekly.com/column/article_453352 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          96 

Payomyong, M. (1994). Lanna Thai Twelve-Month Traditions. (3rd ed.). Chiang Mai: Sorsapprint. 
Phra Bhramagunabhorn (P.A. Payutto). (2013). Dictionary of Buddhism. Bangkok: 

Sahadhammika Co., Ltd. 
Phrakhru Sophonphatthananuyut et al. (2005). A Study on the Problems of Applying Local 

Wisdom in Teaching and Learning Management in Phrapariyattidhamma Schools. 
Chulalongkornrajavidyalaya University, Phrae Campus. Phrae. 

Phrapisnupol Suwannaroopo (Rooptong). (2011). A Study of Buddha Dhamma and Value as 
Appeared in Lanna Yuntian: A Case Study of Amphur Muang, Lampang Province. 
(Master’s Thesis). Mahachulalongkorniajavidyalaya University. Bangkok. 

Pongpit, S. (2010). One Hundred Words You Should Know. Bangkok: Charoenwit Printing. 
Sripasang, W. (2015). Lanna Amulet.  RMUTL Journal of Business Administration and Liberal 

Arts, 3(1), 13-27. 
Summa, N. et al. (1991). Rituals and Social Communication. Chiang Mai: Faculty of Humanities, 

Chiang Mai University. 
Tansiri, A. (2006). Local Culture and Thai Culture. (1st ed.). Bangkok: Watana Panich Printing 

Co.,Ltd. 
Vinitasatitkun, P., & Phramaha Chan Chirametthi (Lowalun). (2015). Folklore: Beliefs in Thai 

Society. Journal of MCU Humanities Review, 1(1), 31-44. 
Wasi, P. (1991). Folk Wisdom and Cultural Operations. Bangkok: Office of the National Culture 

Commission. 
 


