
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          56 

*การจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี โดยพุทธสันติวิธี  
The Management of the Devata bali  Ritual through Buddhist Peaceful Means 

     

1ณัฐปุรเชษฐ์ สุขสมบัติวัฒนา และ อุทัย สติม่ัน 
1Nadpurached Suksombatwattana and Uthai Satiman 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

1Corresponding Author’s Email: nawadpoorached@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์บริบท สภาพปัญหาความต้องการเกี่ยวกับการจัดการ
พิธีกรรมการท าเทวตาพลีและแนวคิดวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี 2. เพ่ือศึกษา
วิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี และ 3. เพ่ือน าเสนอการจัดการพิธีกรรม  
การท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการศึกษาเอกสารและการสัมภาษณ์เชิงลึก 
จ านวน 15 คน และการสนทนากลุ่มผู้เชี่ยวชาญ จ านวน 8 คน วิเคราะห์ข้อมูลโดยการวิเคราะห์เนื้อหา  

ผลการศึกษาพบว่า 1. พิธีกรรมบวงสรวงกับยุคปัจจุบันพบว่า มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบจากดั้งเดิม
และมีแนวโน้มเป็นไปในลักษณะส่งเสริมความเชื่อที่ผิด หรือการน าไปผูกโยงกับเรื่องงมงาย หรือเห็นคุณค่าของ
วัตถุมากกว่าคุณค่าทางจิตใจ รวมถึงไม่เป็นการรักษาสิ่งแวดล้อม แนวคิดเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท า
เทวตาพลี เป็นการแสดงออกถึงความเชื่อของมนุษย์ในสิ่งที่เหนือธรรมชาติ หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเคารพนับถือ 
เพ่ือขอพร ขอบคุณ หรือเพ่ือสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับสิ่งเหล่านั้น พิธีกรรมนี้มีรากฐานมาจากความเชื่อ        
ส่วนบุคคล ประเพณี และวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มคน โดยมีวัตถุประสงค์ของพิธีกรรมบวงสรวงส่วนใหญ่        
ก็มักจะมีแนวโน้มหรือโน้มเอียงไปในด้านของการ 1) ขอพร 2) ขอบคุณ 3) แก้บน 4) ป้องกันภัย และ 5) สร้าง
ขวัญก าลังใจ 2. หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี ผลการวิเคราะห์หลักพุทธธรรม        
ที่เอ้ือต่อจัดการวัฒนธรรมในพิธีกรรมการท าเทวตาพลี พบว่า 1) หลักโภคอาทิยะ หรือ โภคาทิยะ 5 ข้อว่าด้วย
การท าพลี 5 อย่าง ข้อว่าด้วยเทวตาพลี ถวายเทวดา คือ สักการะบ ารุงหรือท าบุญอุทิศสิ่งที่เคารพบูชา        
ตามความเชื่อถือ 2) หลักอนุสติ 10 ข้อว่าด้วยเทวตานุสติ ระลึกถึงเทวดา คือ น้อมจิตระลึกถึงเทวดาทั้งหลาย  
ที่ตนเคยรู้และพิจารณาเห็นคุณธรรมอันท าบุคคลให้เป็นเทวดานั้น ๆ ตามที่มีอยู่ในตน และ3) หลักไตรสิกขา 
คือ ทาน ศีล ภาวนา 3. การจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี พบว่าควรประกอบไปด้วยหลัก   
5 ประการ ดังนี้ 1) รักษาแก่นแท้ 2) ปรับเปลี่ยนให้สอดคล้อง 3) สร้างความเข้าใจและการมีส่วนร่วม 4) ใช้
เทคโนโลยีและสื่อสมัยใหม่ และ 5) ผสานกับหลักไตรสิกขา  

 

ค าส าคัญ: การจัดการ; การท าเทวตาพลี; พุทธสันติวิธี 
  

Abstract  
The study had the following objectives: 1) to investigate the context, problems, and 

needs for the management of the Devatābalī ritual, as well as concepts related to the practice 

                                                           
*Received August 29, 2024; Revised February 18, 2025; Accepted February 21, 2025 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          57 

 

of the Devatābalī ritual; 2) to explore the Buddhadhamma that supports the management of 
the Devatābalī ritual; and 3) to present the management of the Devatābalī ritual through 
Buddhist peaceful means. The study employed a qualitative research method, collecting data 
from documents, in-depth interviews with 15 participants, and a focus group discussion with 
8 experts. The data obtained were analyzed using content analysis. 

The study found the following results: 1) The Devatābalī ritual in the present era has 
changed from its original form, with a tendency to promote wrong beliefs, tie to superstition, 
prioritize material values over spiritual ones, and fail to protect the environment. The concepts 
surrounding the practice of the Devatābalī ritual reflect human beliefs in the supernatural or 
sacred things, which people worship to show gratitude, ask for blessings, and build positive 
relationships. This ritual is rooted in personal belief, as well as the traditions and cultures of 
each group. The objectives of the ritual are mainly: (1) to ask for blessings; (2) to show 
gratitude; (3) to make offerings; (4) to protect oneself from danger; and (5) to build morale. 2) 
The Buddhadhamma that supports the management of the Devatābalī ritual includes the 
following: (1) Bhoga-ādiya, which refers to five reasons for earning and having wealth; 
performing the ritual allows one to worship the deities according to one’s faith; (2) Anussati, 
which refers to recollection; performing the ritual allows one to recollect the deities and 
contemplate the virtues that enable people to become like gods, as can be found in oneself; 
and (3) Tisikkhā, or the threefold training, which refers to dāna (giving), sīla (morality), and 
bhāvanā (development). 3) The management of the Devatābalī ritual through Buddhist 
peaceful means includes the following five principles: (1) preserving the core of the ritual; (2) 
adapting; (3) building understanding and participation; (4) using modern technology and media; 
and (5) integrating with the threefold training.  

 

Keywords: Management; Devatābalī Ritual; Buddhist Peaceful Means 
 
บทน า   

ประเทศไทย มีวัฒนธรรมและประเพณีต่าง ๆ ที่ปฏิบัติสืบทอดกันมาแต่โบราณ เช่น พิธีกรรม         
ทางศาสนาพุทธ ซึ่งเป็นพิธีกรรมที่เกี่ยวข้องกับศาสนาพราหมณ์อย่างแยกแยะไม่ได้ ผู้น าในการประกอบ
พิธีกรรมต่าง ๆ ของท้องถิ่นตามภาคต่าง ๆ ของประเทศ ส่วนใหญ่จะเป็นผู้ที่ชุมชนให้ความนับถือเมื่อมีการจัด
พิธีดังกล่าวขึ้น คนในชุมชนที่มาร่วมพิธีจะเกิดความรักความสามัคคี มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ช่วยเหลือซึ่งกันและ
กัน เป็นการสร้างความเจริญรุ่งเรืองและสร้างความเป็นปึกแผ่นแก่ชุมนุมอย่างดียิ่ง ปัจจุบันวัฒนธรรมและ
ประเพณีแบบโบราณก าลังเลือนหายไป ซึ่งคนสมัยใหม่มักจะละเลย แม้จะมีการน ามาปฏิบัติอยู่บ้าง แต่ยังขาด
ความรู้ความเข้าใจขั้นตอน ในเรื่องพิธีกรรมต่าง ๆ จึงท าให้มีการปฏิบัติอย่างไม่ถูกต้อง ขาดความเป็นระเบียบ
เรียบร้อย หากหน่วยงานหรือส่วนราชการที่มีหน้าที่ดูแลรับผิดชอบไม่เผยแพร่ความรู้ที่ถูกต้อง อาจท าให้
วัฒนธรรมและประเพณีท่ีดีงามมีความเสื่อมถอยไปเรื่อย ๆ จนในที่สุดจะเลือนหายไปตามกาลเวลา 

วัฒนธรรมประเพณีที่ดีงามซึ่งเป็นเอกลักษณ์ของท้องถิ่นนั้น ถือว่าเป็นสิ่งส าคัญที่จะต้องรวบรวม      
ให้เป็นหนึ่งเดียว เพราะพิธีกรรมเป็นเรื่องหลักที่ต้องเรียนรู้และเข้าใจโดยถ่องแท้  ซึ่งพิธีกรรมตามพจนานุกรม



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          58 

ฉบับราชบัณฑิตยสถาน (Royal Institute, 2011) ให้ความหมายไว้ว่า "พิธีกรรม" หมายถึง การบูชา แบบอย่าง
หรือแบบแผนต่าง ๆ ที่ปฏิบัติในทางศาสนา ส่วนพิธีกรรม คือ การกระท าที่คนเราสมมติขึ้น เป็นขั้นเป็นตอน    
มีระเบียบวิธี เพ่ือให้เป็นสื่อหรือหนทางที่จะน ามาซึ่งความส าเร็จในสิ่งที่คาดหวังไว้ ซึ่งท าให้เกิดความสบายใจ
และมีก าลังใจที่จะด าเนินชีวิตต่อไป เช่น พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา หรืออีกนัยหนึ่ง พิธีกรรม หมายถึง 
พฤติกรรมที่มนุษย์พ่ึงปฏิบัติต่อความเชื่อทางศาสนาของตนเอง ไม่ว่าจะเป็นศาสนาใด ๆ ก็ตาม ต่างก็มีการ
ปฏิบัติต่อศาสนาของตน ตามความเชื่อและความศรัทธาของตนเองในแต่ละศาสนา จึงก่อให้เกิดเป็น "พิธีกรรม" 
ทางศาสนาด้วยความเชื่อและความศรัทธา 

การสืบทอดพิธีกรรมของสังคมไทยมีความชัดเจนและปรากฏชัด เพราะเรามีวัฒนธรรมและประเพณี   
ที่ท ากันแต่โบราณ ที่เกี่ยวข้องกันมากคือพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา และยังมีพิธีกรรมที่ศาสนาพราหมณ์    
เข้ามาเกี่ยวข้องอีก ปัจจุบันเลยไม่รู้ว่าสิ่งที่ประพฤติปฏิบัติเป็นพราหมณ์หรือ  เป็นพุทธ แต่ไม่ว่าจะเป็น
พราหมณ์หรือพุทธผู้คนในชุมชนจะมีความสามัคคีปรองดอง กลมเกลียวรักในหมู่พวกของตน ผู้ สืบทอดหวังว่า
จะเกิดความเป็นปึกแผ่นมั่นคงในหมู่พวกพ้องเดียวกัน มีความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ สังคมก็จะมีความเจริญ แม้ใน
ปัจจุบันวัฒนธรรมหรือประเพณีที่ท ากันมาแต่โบราณก าลังจะเลือนหายไป คนรุ่นใหม่ไม่อนุรักษ์ของเดิมที่มี
ประโยชน์จึงพากันละเลย แม้มีเห็นปฏิบัติอยู่บ้าง ก็ยังขาดความรู้ความเข้าใจถูกต้อง ท าให้มีการปฏิบัติที่ไม่
ถูกต้องขาดความเป็นระเบียบ หน่วยงานที่เกี่ยวข้องก็ไม่มีการแนะน าหรือชี้แจงให้เรื่องที่ถูกต้องส่งผลต่อ
วัฒนธรรมและประเพณีที่ดีงามมีความเสื่อมถอยไปเรื่อย ๆ และไม่แน่ใจว่า พิธีกรรมและประเพณีที่ดีเหล่านี้
อาจจะเลือนหายหรือสูญสลายไปตามกาลเวลาอย่างแน่นอน  

พิธีกรรมเป็นการบูชาหรือแบบอย่างแบบแผนที่ปฏิบัติในศาสนา แต่เป็นสิ่งที่มนุษย์เราสมมุติขึ้นทั้งนั้น 
การประกอบพิธีกรรมต่าง ๆ สามารถสื่อให้เห็นถึงความส าเร็จที่จะเกิดขึ้น เพ่ือให้เกิดความสบายใจ และมี
ก าลังใจที่จะด าเนินชีวิตต่อไป ประเพณีหมายถึง ความประพฤติที่คนส่วนใหญ่ยึดถือเป็นแบบแผน และได้ท า
การปฏิบัติสืบต่อกันมาจนเป็นต้นแบบที่จะให้คนรุ่นต่อไปปฏิบัติตามกัน ถ้าคนในสังคมคนใดกลุ่มใดก็ตามฝ่าฝืน 
คนนั้นหรือกลุ่มนั้นจะถูกต าหนิจากสังคม แม้จะมีประเพณีที่ ยึดถือกันในลักษณะนี้ก็ยังมีประเพณีที่จะเป็นวิถี
แห่งการด าเนินชีวิตของสังคมนั้น ๆ โดยเฉพาะศาสนา ซึ่งมีอิทธิพลต่อประเพณีไทยมากที่สุด วัดวาอาราม      
ในประเทศก็สะท้อนให้เห็นถึงความส าคัญของการท านุบ ารุงพระพุทธศาสนา ฉะนั้นจะเห็นได้ว่าพิธีกรรมและ
ความเชื่อ ถ้าหากเกี่ยวเนื่องกับศาสนาก็จะเป็นเรื่องภาพรวมของสังคม แต่ถ้าหากเกี่ยวกับวิถีชีวิตประจ าวัน     
ก็จะเป็นเรื่องราวของ บุคคล เริ่มตั้งแต่การ เข้าสู่วัยรุ่น การเข้าวัยผู้ใหญ่ การเข้าสู่วัยครองเรือน และสุดท้าย
เป็นการเข้าสู่ บั้นปลายของชีวิต 

การบวงสรวงนับเป็นประเพณีปฏิบัติหรือธรรมเนียมส าคัญของจังหวัดเชียงราย ซึ่งได้แฝงอยู่ในวิถีชีวิต
ทั้งในเทศกาล งานประเพณี และพิธีกรรม ทั้งนี้เมื่อมีการปฏิบัติสืบทอดต่อ ๆ กันมาในทุกสมัยนับตั้งแต่อดีต
จนถึงในปัจจุบัน ประกอบกับความหลากหลายในทางชาติพันธุ์ในแต่ละพ้ืนที่ของจังหวัดเชียงราย จึงสะท้อน  
ให้เห็นถึงธรรมเนียมปฏิบัติด้านการบวงสรวงสังเวยที่แต่ละพ้ืนที่ได้ถือปฏิบัติกันมาด้วยความเคารพย าเกรง 
(Nuchit, 2006) ซึ่งค าว่าบวงสรวงหรือพิธีบวงสรวงเป็นพิธีกรรมพรามหณ์ที่สืบทอดกันมาและผสมผสานในพิธี
ของขาวพุทธ แต่ทางพุทธจะใช้ค าว่า การท าเทวตาพลีเป็นการแสดงออกถึงความเชื่อและความศรัทธาต่อ       
สิ่งศกัดิ์ก่อนจะประกอบพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนา  

การบวงสรวง หรือการท าเทวตาพลี คือ พิธีการทางพระพุทธศาสนา ที่ท่านโบราณคณาจารย์ได้กระท า 
เพ่ือเป็นการยอมรับนับถือท่านผู้มีพระคุณยิ่งใหญ่ในชีวิต (Phrakrusirirattananuwat et al., 2012) มีพระ
บรม-ศาสดาสัมมาสัมพุทธเจ้าทุก ๆ พระองค ์พระปัจเจกพุทธเจ้าทุก ๆ พระองค์ พระอริยสงฆ์สาวก เทพไท้เท
วา คุณบิดามารดา อาจารย์ทุก ๆ พระองค์ ทุก ๆ ชาติ รวมทั้งพระภูมิเจ้าที่ ท่านท้าวจาตุมหาราชทั้ง 4 ท่าน    



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          59 

 

พระยายมราช เคารพท่านผู้เป็นใหญ่ในทั้ง 3 โลก การบวงสรวง คนส่วนมากเข้าใจผิดคิดว่าเป็นพิธีกรรมของ
พราหมณ ์บวงสรวงเป็นภาษาพราหมณ์สมัยพุทธกาลก็เป็นภาษาบาลี ส่วนภาษาไทยแปลว่ายอมรับนับถือท่าน
ผู้มีพระคุณ คือพระรัตนตรัย พรหม เทวา ผู้เป็นใหญ่ดูแลโลก ดูแลคุ้มครองผู้ที่มีบุญบารมีไม่ให้ได้รับอันตราย
จากอุบัติเหตุ จากผู้ร้าย จากภัยธรรมชาติ เป็นพิธีการบูชาพระคุณความดีของท่ านที่มีคุณงามความดีต่อ      
สรรพสัตว์ทั้ง 3 โลก จุดประสงค์ของการบวงสรวงมีมากมายหลายข้อ แล้วแต่จุดประสงค์ของแต่ละท่านที่จะ
บวงสรวงเพ่ืออะไร ก็ตั้งจิตอธิษฐาน อัญเชิญท่านผู้เป็นใหญ่ ท่านผู้มีพระคุณ ถ้าศาสนาพราหมณ์ก็บูชา       
พระพรหม เทวาอารักษ์ ถ้าเป็นชาวพุทธก็อัญเชิญท่านผู้เป็นใหญ่สูงสุด คือองค์พระบรมศาสดาสัมมา-    
สัมพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์เจ้า พระอริยสาวกทุก ๆ พระองค ์เบื้องบนพระนิพพาน คุณบิดา
มารดาทุก ๆชาติ เทพเจ้าพระพรหมเทวดาที่ดูแลคุ้มครองป้องกันทั้ง 3 โลก เมื่อพระองค์ท่านเสด็จมาแล้ว
ตามที่เราตั้งใจอัญเชิญด้วยความเคารพนับถือ ด้วยใจจริง ขอให้ท่านช่วยเหลืองานใหญ่  ๆ ที่เราจะท า เช่น 
สร้างวัด สร้างบ้าน สร้างตึก เป็นต้น ก็ท าให้ ผีวิญญาณ คนสัตว์ ได้เห็นพระท่านมา ได้โมทนา ยินดี เมื่อได้เห็น
แสงสว่างจากท่านผู้บริสุทธิ์ มีปัญญาบารมี มีความสุขสดชื่น โลกก็ไม่วุ่นวายเดือดร้อนจนเกินไป สรรพสัตว์    
จะอยู่ร่วมกันอย่างร่มเย็น จากความเป็นมาและความส าคัญของการศึกษาดังกล่าว ผู้ศึกษาจึงมีความสนใจที่จะ
ศึกษาการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี 

  
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์บริบท สภาพปัญหาความต้องการเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี
และแนวคิดวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี 

2. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี  
3. เพ่ือน าเสนอรูปแบบการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี  

 
 วิธีด าเนินการวิจัย 

งานวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) มุ่งศึกษาจากเอกสารและงานวิจัย        
ที่เก่ียวข้อง (Documentary Research) มุ่งเน้นวิเคราะห์บริบท สภาพปัญหาความต้องการเกี่ยวกับการจัดการ
พิธีกรรมการท าเทวตาพลีและแนวคิดวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี และเพ่ือศึกษา
วิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก ผู้ให้ข้อมูลส าคัญ 
จ านวน ๑๕ รูป/คน การสนทนากลุ่มเชี่ยวชาญ จ านวน ๘ รูป/คน วิเคราะห์ข้อมูลโดยการวิเคราะห์เนื้อหา 
จากนั้นน าเสนอรูปแบบการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี ดังนี้ 

ขั้นที่ 1 วิเคราะห์วิเคราะห์สภาพปัญหาความต้องการเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี
และแนวคิดวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี โดยการสัมภาษณ์เชิงลึกกับผู้ให้ข้อมูลส าคัญ 

ขั้นที่ 2 ศึกษาแนวคิดที่เกี่ยวข้องกับการจัดพิธีกรรมการท าเทวตาพลี  ผู้วิจัย ศึกษาด้านเนื้อหา 
วิเคราะห์แนวคิดการท าเทวตาพลี โดยการสัมภาษณ์เจาะลึก (In -Depth Interview) พระสงฆ์ ผู้เชี่ยวชาญ
ด้านการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี 

ขั้นที่ 3 วิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี  ผู้วิจัย ศึกษาวิเคราะห์   
หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี โดยผู้วิจัยได้เคราะห์จากคัมภีร์ทางพระพุทธศาสนา
เถรวาท ผู้เชี่ยวชาญทางพระพุทธศาสนาพระสงฆ์ นักวิชาการ  

ขั้นที่ 4 บูรณาการแนวคิดและยกร่างการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีเพ่ือเสนอผู้เชี่ยวชาญ
ตรวจสอบ  



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          60 

ขั้นที่ 5 น าเสนอรูปแบบการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธีที่สอดคล้องกับ      
สภาพสังคมไทยในปัจจุบัน 
 
ผลการวิจัย 

จ ากการศึ กษ าวิ จั ย นี้  ผู้ วิ จั ย  ได้ ส รุ ปผลการวิ จั ยที่ ส อด รั บ กั บ วั ตถุ ป ร ะส งค์ ทั้ ง  3  ข้ อ  
มีรายละเอียด ดังต่อไปนี้ 

1) ศึกษาวิเคราะห์บริบท สภาพปัญหาความต้องการเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี
และแนวคิดวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี  

พิธีกรรมบวงสรวงกับยุคปัจจุบัน พบว่า มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบจากดั้งเดิมและมีแนวโน้มเป็นไป    
ในลักษณะส่งเสริมความเชื่อที่ผิด ๆ หรือการน าไปผูกโยงกับเรื่องงมงาย หรือเห็นคุณค่าของวัตถุมากกว่าคุณค่า
ทางจิตใจและไม่น าไปสู่การสร้างความเข้าใจในหลักธรรมค าสอนที่ถูกต้อง รวมถึงไม่เป็นการรักษาสิ่งแวดล้อม  
แนวคิดเก่ียวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี พบว่า 

1. พิธีกรรมบวงสรวง เป็นการแสดงออกถึงความเชื่อของมนุษย์ในสิ่งที่เหนือธรรมชาติ หรือ           
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเคารพนับถือ เพ่ือขอพร ขอบคุณ หรือเพ่ือสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับสิ่งเหล่านั้น พิธีกรรมนี้      
มีรากฐานมาจากความเชื่อส่วนบุคคล ประเพณี และวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มคน ซึ่งอาจมีความแตกต่างกันไป
ในรายละเอียด แต่โดยรวมแล้วมีจุดมุ่งหมายเพ่ือสร้างความอุ่นใจและความมั่นคงในชีวิต 

2. พิธีกรรมบวงสรวง สื่อถึงประเด็นต่าง ๆ ดังนี้ 1) ความเชื่อในสิ่งที่มองไม่เห็น เช่น เทพเจ้า ผีสาง 
หรือพลังงานบางอย่างที่ควบคุมชีวิตของมนุษย์ 2) ความเคารพ แสดงออกถึงความเคารพต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเชื่อ 
3) ความหวัง โดยหวังจะได้รับสิ่งที่ดี เช่น ความสุข ความเจริญ ความส าเร็จ หรือการป้องกันภัยอันตราย          
4) ความผูกพัน โดยเน้นสร้างความผูกพันระหว่างบุคคลกับชุมชน หรือกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และ 5) วัฒนธรรม ซึ่งเป็น
ส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมและประเพณีท่ีสืบทอดกันมา 

3. พิธีกรรมบวงสรวง มีความเป็นมา หลักการ กระบวนการ วิธีการ โดยสรุป ได้แก่ 1) ความเป็นมา 
มีมาตั้งแต่สมัยโบราณ เกิดจากความพยายามของมนุษย์ที่จะอธิบายปรากฏการณ์ธรรมชาติและเหตุการณ์    
ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นในชีวิต 2) หลักการ ขึ้นอยู่กับความเชื่อของแต่ละกลุ่มคน แต่โดยทั่วไปจะเน้นการบูชา          
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ด้วยเครื่องเซ่นไหว้ การสวดมนต์ หรือการท าพิธีกรรมต่าง ๆ และ 3) กระบวนการ มีข้ันตอนต่าง ๆ 
เช่น การเตรียมสถานที่ การเตรียมเครื่องเซ่นไหว้ การท าความสะอาดร่างกาย การสวดมนต์ และการถวาย
เครื่องเซ่นไหว้ 

4. วัตถุประสงค์ของพิธีกรรมบวงสรวงส่วนใหญ่ก็มักจะมีแนวโน้มหรือโน้มเอียงไปในด้านของการ    
1) ขอพร ขอให้สิ่งศักดิ์สิทธิ์ช่วยเหลือให้ประสบความส าเร็จในสิ่งที่ปรารถนา 2) ขอบคุณ ขอบคุณสิ่งศักดิ์สิทธิ์  
ที่ประทานพรให้ 3) แก้บน เป็นการตอบแทนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ช่วยเหลือให้ประสบความส าเร็จ 4) ป้องกันภัย 
ขอให้สิ่งศักดิ์สิทธิ์คุ้มครองป้องกันจากภัยอันตราย และ 5) สร้างขวัญก าลังใจ ช่วยให้ผู้ประกอบพิธีรู้สึกอุ่นใจ
และมีก าลังใจในการด าเนินชีวิต 

สรุ ปและ วิ เ ค ร า ะห์ ปั ญหาขอ งพิ ธี ก ร ร มบว งสร ว ง ใน ปั จ จุ บั น  จ ากข้ อมู ล เ บื้ อ ง ต้ น  
จะสังเกตเห็นได้ชัดว่าพิธีกรรมบวงสรวงในปัจจุบันก าลังเผชิญกับปัญหาและความท้าทายหลายประการ ได้แก่ 

ปัญหาหลัก การบิดเบือนความหมาย: พิธีกรรมถูกน ามาใช้ในลักษณะที่ผิดเพ้ียนไปจากความหมาย
เดิม กลายเป็นการเน้นที่เรื่องของความงมงายและการแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตัวมากกว่าการพัฒนาจิตใจ
และความเข้าใจในหลักธรรม ขาดความเข้าใจในหลักการ: ผู้คนจ านวนมากขาดความเข้าใจในที่มาที่ไปและ
ความหมายที่แท้จริงของพิธีกรรม ท าให้การปฏิบัติกลายเป็นเพียงพิธีกรรมภายนอกที่ขาดแก่นแท้ เน้นวัตถุ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          61 

 

มากกว่าจิตใจ: การให้ความส าคัญกับเครื่องเซ่นไหว้และพิธีกรรมภายนอกมากกว่าการพัฒนาจิตใจ ท าให้     
ขาดความหมายและคุณค่าที่แท้จริง ขาดความเชื่อมโยงกับหลักธรรม: พิธีกรรมไม่ได้ถูกน ามาใช้เพ่ือส่งเสริม    
ให้เกิดความเข้าใจในหลักธรรมค าสอนที่ถูกต้อง ไม่ค านึงถึงสิ่งแวดล้อม: การใช้เครื่องเซ่นไหว้ที่ไม่เป็นมิตร       
ต่อสิ่งแวดล้อม ส่งผลกระทบต่อธรรมชาติ 

สาเหตุของปัญหา การสืบทอดความเชื่อที่ผิดเพ้ียน: ความเชื่อและค่านิยมที่ผิดพลาดถูกถ่ายทอดกัน
มาจากรุ่นสู่รุ่น การค้าขายความเชื่อ: การมีผู้ที่อาศัยความเชื่อของผู้อ่ืนแสวงหาผลประโยชน์ ท าให้พิธีกรรม
กลายเป็นธุรกิจ การขาดความรู้ความเข้าใจ: ผู้คนขาดความรู้ความเข้าใจในหลักธรรมค าสอนที่ถูกต้อง        
การเปลี่ยนแปลงของสังคม: สังคมปัจจุบันเปลี่ยนแปลงไปอย่างรวดเร็ว ท าให้คนรุ่นใหม่ให้ความส าคัญกับเรื่อง
วัตถุมากกว่าเรื่องจิตใจ 

แนวทางแก้ไข ส่งเสริมการศึกษา: สร้างความเข้าใจที่ถูกต้องเกี่ยวกับพิธีกรรมและหลักธรรมค าสอน 
เน้นคุณค่าทางจิตใจ: ส่งเสริมให้ผู้คนให้ความส าคัญกับการพัฒนาจิตใจมากกว่าการแสวงหาผลประโยชน์      
ทางวัตถุ รักษาสิ่งแวดล้อม: เลือกใช้เครื่องเซ่นไหว้ที่เป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อม ส่งเสริมความร่วมมือ: ร่วมกัน
อนุรักษ์และพัฒนาพิธีกรรมให้สอดคล้องกับยุคสมัย ปรับปรุงกฎหมาย: มีกฎหมายที่เกี่ยวข้องกับการประกอบ
พิธีกรรมที่ชัดเจน 

สรุป พิธีกรรมบวงสรวงเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมและความเชื่อของคนไทย การปรับเปลี่ยนพิธีกรรม
ให้สอดคล้องกับยุคสมัยและหลักธรรมค าสอนที่ถูกต้อง จะช่วยให้พิธีกรรมยังคงมีความหมายและเป็นประโยชน์
ต่อสังคมต่อไป 

2) เพื่อศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอื้อต่อจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี  
ผลการวิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อจัดการวัฒนธรรมในพิธีกรรมการท าเทวตาพลี  
1. หลักโภคอาทิยะ หรือ โภคาทิยะ 5 (ประโยชน์ที่ควรถือเอาจากโภคทรัพย์ หรือ เหตุผลที่อริยสาวก

ควรยึดถือ ในการที่จะมีหรือครอบครองโภคทรัพย์ ) ข้อว่าด้วยการท าพลี 5 อย่าง ก) ญาติพลี สงเคราะห์ญาติ 
ข) อติถิพลี ต้อนรับแขก ค) ปุพพเปตพลี ท าบุญอุทิศให้ผู้ล่วงลับ ง) ราชพลี บ ารุงราชการด้วยการเสียภาษี
อากรเปน็ต้น จ) เทวตาพลี ถวายเทวดา คือ สักการะบ ารุงหรือท าบุญอุทิศสิ่งที่เคารพบูชา ตามความเชื่อถือ 

2. หลักอนุสติ 10 (ความระลึกถึง, อารมณ์อันควรระลึกถึงเนือง ๆ ข้อว่าด้วยเทวตานุสติ (ระลึกถึง
เทวดา คือ น้อมจิตระลึกถึงเทวดาทั้งหลายที่ตนเคยรู้และพิจารณาเห็นคุณธรรมอันท าบุคคลให้เป็นเทวดานั้น ๆ 
ตามท่ีมีอยู่ในตน และหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 คือ ทาน ศีล ภาวนา 

ผลการวิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อการจัดการวัฒนธรรมในพิธีกรรมการท าเทวตาพลี          
จากการศึกษาหลัก โภคาทิยะ 5 และ อนุสติ 10 พบว่าหลักพุทธธรรมเหล่านี้สามารถน ามาประยุกต์ใช้ในการ
จัดการวัฒนธรรมในพิธีกรรมการท าเทวตาพลีได้อย่างเหมาะสม โดยเน้นที่การปรับเปลี่ยนมุมมองและเจตนา   
ในการประกอบพิธีกรรมให้สอดคล้องกับหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า ดังนี้ 

หลักโภคาทิยะ 5 และการท าเทวตาพลี การท าเทวตาพลี เป็นหนึ่งในโภคาทิยะ 5 ซึ่งหมายถึง      
การท าบุญอุทิศให้แก่เทวดา เพ่ือแสดงความเคารพและขอพร การปรับเปลี่ยนมุมมอง: จากเดิมท่ีเน้นการขอพร
เพ่ือประโยชน์ส่วนตัว ควรปรับเปลี่ยนเป็นการท าบุญเพ่ืออุทิศส่วนกุศลให้แก่เทวดา ด้วยความเคารพและ  
ความกตัญญู เน้นเจตนา: ความส าคัญอยู่ที่เจตนาในการท าบุญ ไม่ใช่รูปแบบหรือขนาดของเครื่องเซ่นไหว้ 
เชื่อมโยงกับหลักธรรมอ่ืน ๆ: การท าเทวตาพลีควรเชื่อมโยงกับหลักธรรมอ่ืน ๆ เช่น เมตตา กรุณา มุทิตา 
อุเบกขา เพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุด 

หลักอนุสติ 10 และการท าเทวตาพลี เทวตานุสติ: การระลึกถึงคุณธรรมของเทวดา จะช่วยให้          
ผู้ปฏิบัติเกิดความเลื่อมใสและอยากที่จะปฏิบัติตาม การพิจารณาคุณธรรม: เมื่อพิจารณาถึงคุณธรรมของ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          62 

เทวดา ก็จะเห็นว่าการเป็นเทวดานั้นเกิดจากการท าความดี การให้ทาน การรักษาศีล และการเจริญภาวนา  
การน าไปปฏิบัติ: การน าหลักเทวตานุสติมาประยุกต์ใช้กับการท าเทวตาพลี จะช่วยให้ผู้ปฏิบัติเกิดความเข้าใจ  
ที่ถูกต้อง และสามารถปฏิบัติตนได้อย่างเหมาะสม 

3) เพื่อน าเสนอรูปแบบการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี  
เพ่ือน าเสนอการจัดการวัฒนธรรมในพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธีสามารถสรุปได้ดังนี้ 
1. รักษาแก่นแท้ หมายถึง การเน้นความศรัทธาและความเคารพ แม้จะมีการปรับเปลี่ยนพิธีกรรม   

แต่ควรรักษาแก่นแท้ของการแสดงความเคารพและศรัทธาต่อเทพเจ้าและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ โดยเน้นความบริสุทธิ์ใจ
ในการปฏิบัติพิธีกรรม การคงไว้ซึ่งองค์ประกอบที่ส าคัญ รักษาองค์ประกอบที่มีความหมายและส าคัญ เช่น   
การสวดมนต์ การถวายของบูชา (เช่น ดอกไม้ ธูปเทียน) และการแสดงความกตัญญูต่อเทพเจ้าและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 

2. ปรับเปลี่ยนให้สอดคล้อง หมายถึง การยกเลิกการบูชายัญสัตว์ ในยุคปัจจุบันที่ค่านิยมเรื่ อง      
การไม่เบียดเบียนและความเมตตาต่อสัตว์มีความส าคัญมากขึ้น ควรเลิกการบูชายัญสัตว์และเปลี่ยนมาใช้
สัญลักษณ์ที่ไม่เบียดเบียน เช่น การถวายดอกไม้ ผลไม้ หรือธัญพืชแทน การใช้สัญลักษณ์ที่ไม่รุนแรง 
ปรับเปลี่ยนการใช้สัญลักษณ์ในพิธีกรรมให้เหมาะสมกับค่านิยมสมัยใหม่ เช่น การใช้ธูปเทียน ดอกไม้ หรือ
ผลไม้แทนการเสียสละสิ่งของที่อาจก่อให้เกิดความรุนแรงหรือความขัดแย้ง 

3. สร้างความเข้าใจและการมีส่วนร่วม หมายถึง การอธิบายความหมายของพิธีกรรม การอธิบาย
ความหมายและวัตถุประสงค์ของพิธีกรรมให้ผู้เข้าร่วมเข้าใจอย่างชัดเจนจะช่วยสร้างความเข้าใจและความ
เชื่อมั่นในการปฏิบัติพิธีกรรม การใช้ภาษาท่ีเข้าใจง่ายและสอดคล้องกับยุคสมัยเป็นสิ่งส าคัญ การส่งเสริมการมี
ส่วนร่วม ส่งเสริมการมีส่วนร่วมของคนทุกกลุ่มในชุมชน ไม่ว่าจะเป็นเด็ก ผู้ใหญ่ หรือผู้สูงอายุ เพ่ือสร้างความ
เป็นอันหนึ่งอันเดียวกันและความสามัคคีในชุมชน 

4. ใช้เทคโนโลยีและสื่อสมัยใหม่ หมายถึง การบันทึกและเผยแพร่พิธีกรรม ใช้เทคโนโลยีสมัยใหม่     
ในการบันทึกและเผยแพร่พิธีกรรมผ่านสื่อออนไลน์ เช่น การถ่ายทอดสด การท าวิดีโอสารคดี หรือการสร้าง
เนื้อหาดิจิทัลที่สามารถเข้าถึงได้ง่ายและน่าสนใจ การใช้สื่อสังคมออนไลน์ในการสื่อสาร ใช้สื่อสังคมออนไลน์  
ในการสื่อสารและเผยแพร่ข้อมูลเกี่ยวกับพิธีกรรม เช่น การอธิบายความหมาย การแนะน าขั้นตอน หรือการ
แบ่งปันประสบการณ์จากผู้เข้าร่วมพิธีกรรม 

5. ผสานกับหลักบุญสิกขา 3 หมายถึง หลักทาน ศีล ภาวนา หรือบุญสิกขา มีการให้ทาน การนั่ง
สมาธิก่อนหรือหลังพิธี การสวดมนต์ร่วมกัน หรือการเจริญสติในระหว่างพิธีกรรม เพ่ือเสริมสร้างความสงบสุข
ในจิตใจ การใช้พิธีกรรมเป็นโอกาสในการปฏิบัติธรรม การใช้พิธีกรรมเป็นโอกาสในการเสริมสร้างความรู้และ
ปฏิบัติธรรมตามหลักศาสนาพราหมณ์และหลักพราะพุทธศาสนา 

โดยมีแนวคิดวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีดังนี้ 
1. พิธีกรรมบวงสรวง สะท้อนถึงหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ดังนี้ 1) ความกตัญญู การขอบคุณ  

ในสิ่งที่ได้รับ 2) การให้ทาน การถวายเครื่องเซ่นไหว้ 3) การท าบุญ การสร้างกุศล 4) ความเชื่อในกรรม เชื่อว่า
การกระท าของมนุษย์จะส่งผลต่อชีวิต และ 5) ความไม่ประมาท การตระหนักถึงความไม่แน่นอนของชีวิต 

2.  พิธี กรรมการบวงสรวง  เป็นกุส โลบายที่ ใช้ ในการ พัฒนาสันติ ในสั งคมไทยได้  ดั งนี้ 
1) สร้างความสามัคคี การร่วมกันประกอบพิธีกรรมท าให้เกิดความสามัคคีในชุมชน 2) ลดความขัดแย้ง การให้
ความส าคัญกับสิ่งที่ทุกคนเชื่อร่วมกัน ช่วยลดความขัดแย้ง  3) สร้างความสงบสุข การประกอบพิธีกรรม     
อย่างสงบและเรียบร้อย สร้างบรรยากาศที่สงบสุข 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          63 

 

3. พิธีกรรมบวงสรวง จะมีประสิทธิผลต้องขึ้นอยู่กับปัจจัยหลายประการ ประกอบด้วย 1) ความ
ศรัทธา ความเชื่อมั่นในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 2) ความตั้งใจ ความตั้งใจจริงในการประกอบพิธี 3) ความบริสุทธิ์ใจ        
การกระท าด้วยใจที่บริสุทธิ์ และ 4) การปฏิบัติตน การปฏิบัติตนตามหลักธรรมค าสอน 

4 .  สิ่ ง ที่ ผู้ เ ข้ า ร่ ว ม พิ ธี ค า ด ห วั ง จ า ก พิ ธี ก ร ร ม บ ว ง ส ร ว ง ที่ ต น เ อ ง ไ ด้ เ ข้ า ร่ ว ม  คื อ  
1) ความอุ่นใจ รู้สึกอุ่นใจและปลอดภัย 2) ความส าเร็จ หวังจะประสบความส าเร็จในสิ่งที่ปรารถนา 3) ความสุข 
หวังจะได้รับความสุขความเจริญ 4) การคุ้มครอง หวังจะได้รับการคุ้มครองจากสิ่งชั่วร้าย และ 5) การให้อภัย 
หวังจะได้รับการให้อภัยจากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ 
 
องค์ความรู้ใหม่  

องค์ความรู้ใหม่การจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีที่สอดรับกับสังคมพุทธ องค์ความรู้ใหม่ต้นแบบ
การท าพิธีเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี มีดังนี ้

1. หลักการส าคัญในการปรับเปลี่ยนรูปแบบเทวตาพลี ควรเน้นการพัฒนาจิตใจ มุ่งเน้นการฝึกฝน
จิตใจให้บริสุทธิ์ ลดความยึดติดในรูปธรรม ลดความส าคัญของเครื่องเซ่นไหว้และพิธีกรรมภายนอก เน้นที่
เจตนาและความบริสุทธิ์ของจิตใจ เชื่อมโยงกับหลักธรรมค าสอน เช่น การให้ทาน การรักษาศีล การเจริญ
ภาวนา มาประยุกต์ใช้ในการท าพิธีกรรม ส่งเสริมให้เกิดความสามัคคีในชุมชนและสังคม และรักษาสิ่งแวดล้อม 
เลือกใช้เครื่องเซ่นไหว้ที่เป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อม ซึ่งรูปแบบการท าเทวตาพลีที่เหมาะสมตามหลักพุทธสันติวิธี
ก่อให้เกิดความสงบสุขท้ังแก่ตนเองและผู้อื่น 

1) เจตนาที่บริสุทธิ์ การเข้าร่วมพิธีควรเกิดจากเจตนาที่บริสุทธิ์ เพ่ืออุทิศส่วนกุศลให้แก่ผู้ อ่ืนและ      
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ ไม่ใช่เพื่อหวังผลตอบแทน 

2) การพัฒนาจิตใจ เน้นการฝึกฝนจิตใจให้บริสุทธิ์ เช่น การท าสมาธิ การเจริญภาวนา เพ่ือให้เกิด
ปัญญาและความเข้าใจในธรรมชาติของสิ่งต่าง ๆ 

3) การให้ทาน การแบ่งปันสิ่งของหรือทรัพย์สินแก่ผู้ที่ขาดแคลน หรือการบริจาคเพ่ือสาธารณะ
ประโยชน์ 

4) การรักษาศีล การรักษาศีล 5 หรือศีล 8 เพ่ือเป็นการฝึกตนให้มีคุณธรรม 
5) การเจริญปัญญา การศึกษาและปฏิบัติตามหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า เพ่ือให้เกิดปัญญา

และความเข้าใจในชีวิต 
2. พิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี 
พิธีกรรมการท าเทวตาพลี พิธีกรรมนี้จะประกอบด้วยขั้นตอนต่าง ๆ โดยทั่วไป ดังนี้ 1) การเตรียม

สถานที่: เลือกสถานที่ที่เหมาะสม โดยท าความสะอาดสถานที่ให้เรียบร้อย 2) การจัดเตรียมเครื่องเซ่นไหว้ : 
เตรียมเครื่องเซ่นไหว้ตามความเหมาะสม เช่น ข้าวต้มมัด ขนม ผลไม้ ดอกไม้  ธูป เทียน และเครื่องดื่ม 3) การ
อัญเชิญ: กล่าวค าอัญเชิญสิ่งศักดิ์สิทธิ์มาประทับในเครื่องเซ่นไหว้  4) การไหว้: จุดธูปเทียน กราบไหว้            
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ พร้อมกล่าวค าอธิษฐานขอพร และ 5) การถวายเครื่องเซ่นไหว้: น าเครื่องเซ่นไหว้ไปวางไว้        
หน้าสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เป็นต้น ซึ่งพิธีกรรมการท าเทวตาพลีมีความแตกต่างกันไปในแต่ละท้องถิ่น ทั้งในแง่ของ
เครื่องเซ่นไหว้ ค าอธิษฐาน และข้ันตอนต่าง ๆ 

ส่วนพิธีกรรมท าเทวตาพลีแบบพุทธสันติวิธีจะแตกต่างจากพิธีกรรมแบบทั่วไป คือไม่เน้นเครื่องเซ่น
ไหว้ ไม่จ าเป็นต้องมีเครื่องเซ่นไหว้ที่อลังการ ไม่เน้นพิธีกรรมภายนอก เน้นที่เจตนาภายในมากกว่า เน้นการ
พัฒนาตนเอง มุ่งเน้นที่การพัฒนาจิตใจให้บริสุทธิ์ มุ่งเน้นการสร้างความสงบสุขทั้งแก่ตนเองและผู้อ่ืน โดยจะ
เน้นที่การพัฒนาจิตใจและการสร้างกุศลโดยเน้นที่เจตนาที่บริสุทธิ์ มุ่งการพัฒนาจิตใจ การให้ทาน การแบ่งปัน



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          64 

สิ่งของหรือทรัพย์สินแก่ผู้ที่ขาดแคลน หรือการบริจาคเพ่ือสาธารณะประโยชน์  การรักษาศีล 5 หรือศีล 8     
เพ่ือเป็นการฝึกตนให้มีคุณธรรม การเจริญปัญญาเพ่ือให้เกิดปัญญาและความเข้าใจในชีวิต สิ่งที่ควรระลึกเสมอ 
ความตั้งใจจริง ความเมตตาต่อทุกสรรพสิ่ง ใช้ปัญญาในการพิจารณาสิ่งต่าง ๆ 

สรุป พิธีกรรมท าเทวตาพลีแบบพุทธสันติวิธีเป็นวิธีการที่เน้นการพัฒนาจิตใจและการสร้างกุศล
มากกว่าการยึดติดกับพิธีกรรมภายนอก การปฏิบัติตามหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้าจะน าไปสู่ความสุข    
ที่แท้จริงและเป็นการท าบุญที่ยิ่งใหญ่กว่าการท าพิธีกรรมภายนอก 

3. โองการที่ออกแบบให้เหมาะสมกับสังคมพุทธ โองการ คือ ค ากล่าวที่มีความหมายดีงาม มักใช้ใน
พิธีกรรมต่าง ๆ เพ่ือความเป็นสิริมงคล หรือเพ่ืออธิษฐานขอพร โดยโองการเหล่านี้สามารถแบ่งออกได้เป็น      
2 ประเภทหลัก คือ 

1) โองการทั่วไป เป็นโองการที่ใช้กันทั่วไปในสังคมไทย ไม่ได้จ ากัดเฉพาะในกลุ่มพุทธศาสนิกชน อาจมี
การกล่าวถึงเทพเจ้า หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์อ่ืน ๆ นอกเหนือจากพระพุทธเจ้า เนื้อหา มักเน้นขอพรในเรื่องทั่วไป เช่น 
ความสุข ความเจริญ ความส าเร็จ การปกป้องคุ้มครองจากสิ่งชั่วร้ายตัวอย่าง “ขอสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลายในสากล
โลก จงดลบันดาลให้ข้าพเจ้าประสบแต่ความสุขความเจริญ” 

2) โองการที่ออกแบบให้เหมาะสมกับสังคมพุทธ ลักษณะ เป็นโองการที่สอดคล้องกับหลักธรรม       
ค าสอนของพระพุทธศาสนา โดยเน้นที่การสร้างกุศล การพัฒนาจิตใจ และการดับทุกข์  เนื้อหา มักกล่าวถึง  
พระรัตนตรัย (พระพุทธเจ้า พระธรรม และพระสงฆ์) การท าบุญ การรักษาศีล การเจริญภาวนา และการอุทิศ
ส่วนกุศล ตัวอย่าง “ข้าพเจ้าขออาราธนาคุณพระศรีรัตนตรัย และสิ่งศักดิ์สิทธิ์ทั้งหลาย จงเป็นสักขีพยาน      
ในการกระท ากุศลของข้าพเจ้าในวันนี้ ขอให้กุศลผลบุญที่ข้าพเจ้าได้สร้างขึ้น จงส่งผลให้ข้าพเจ้าและญาติมิตร
ทั้งหลาย ได้พบแต่ความสุขความเจริญ” 

เหตุผลที่ควรใช้โองการที่เหมาะสมกับสังคมพุทธ 1) สอดคล้องกับความเชื่อ ส าหรับพุทธศาสนิกชน 
การใช้โองการที่สอดคล้องกับหลักธรรมค าสอนจะท าให้รู้สึกเชื่อมโยงกับศาสนาของตนมากขึ้น  2) ส่งเสริมการ
ท าความดี การกล่าวโองการที่เน้นการสร้างกุศล จะกระตุ้นให้ผู้กล่าวและผู้ฟังเกิดความตั้งใจที่จะท าความดี  
และ 3) สร้างสรรค์สังคม การส่งเสริมหลักธรรมทางพุทธศาสนา จะช่วยสร้างสังคมที่สงบสุขและมีคุณธรรม  

สรุปการเลือกใช้โองการนั้นขึ้นอยู่กับความเชื่อและความต้องการของแต่ละบุคคล แต่การใช้โองการ     
ที่เหมาะสมกับสังคมพุทธ จะช่วยให้การท าพิธีกรรมต่าง ๆ มีความหมายมากยิ่งขึ้น และส่งผลดีต่อจิตใจของ     
ผู้ปฏิบัติ 

4. เครื่องบวงสรวงในพิธีกรรมเทวตาพลีแบบพุทธสันติวิธี  เครื่องบวงสรวงเป็นส่วนส าคัญ          
ของพิธีกรรมเทวตาพลี โดยมีความหมายและวัตถุประสงค์ที่แตกต่างกันไปตามความเชื่อและหลักธรรมของ   
แต่ละศาสนาหรือลัทธิ 

เครื่องบวงสรวงในพิธีกรรมเทวตาพลีแบบทั่วไป ลักษณะ มักเน้นที่รูปธรรม เช่น อาหารคาวหวาน 
ผลไม้ ดอกไม้ ธูป เทียน เครื่องดื่ม เครื่องใช้ต่าง ๆ เพ่ือเป็นการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์ วัตถุประสงค์ เพ่ือเป็นการ
แสดงความเคารพต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ ขอพร ขอความคุ้มครอง และเพ่ือเป็นการตอบแทนบุญคุณที่ได้รับ ความเชื่อ 
เชื่อว่าสิ่งศักดิ์สิทธิ์จะพอใจในเครื่องเซ่นไหว้ที่น ามาถวาย และจะประทานพรตามท่ีขอ 

เครื่องบวงสรวงในพิธีกรรมเทวตาพลีแบบพุทธสันติวิธี  ลักษณะ: เน้นที่เจตนาและการกระท า            
ที่เป็นกุศลมากกว่ารูปธรรมของเครื่องเซ่นไหว้ อาจมีการใช้ดอกไม้ ธูป เทียน แต่ไม่จ าเป็นต้องมีมากมาย  
วัตถุประสงค์ เพ่ือเป็นการสร้างกุศล อุทิศส่วนกุศลให้แก่สิ่งศักดิ์สิทธิ์ หรือผู้ที่ล่วงลับไปแล้ว และเพ่ือพัฒนา
จิตใจของผู้ท าบุญ ความเชื่อ เชื่อว่าเจตนาที่บริสุทธิ์ในการท าบุญและการกระท าที่เป็นกุศล จะส่งผลให้เกิด
ความสุขและความเจริญ 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          65 

 

 
 

Diagram 1: The New Body of Knowledge  
 

อภิปรายผลการวิจัย 
 1) เพื่อศึกษาวิเคราะห์บริบท สภาพปัญหาความต้องการเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท า     

เทวตาพลีและแนวคิดวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตา พบว่า 1) พิธีกรรมบวงสรวง     
เป็นการแสดงออกถึงความเชื่อของมนุษย์ในสิ่งที่เหนือธรรมชาติ หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเคารพนับถือ เพ่ือขอพร 
ขอบคุณ หรือเพ่ือสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับสิ่งเหล่านั้น พิธีกรรมนี้มีรากฐานมาจากความเชื่อส่วนบุคคล 
ประเพณี และวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มคน ซึ่งอาจมีความแตกต่างกันไปในรายละเอียด แต่โดยรวมแล้ว           
มีจุดมุ่งหมายเพ่ือสร้างความอุ่นใจและความมั่นคงในชีวิต 2) พิธีกรรมบวงสรวง สื่อถึงประเด็นต่าง ๆ ดังนี้     
(1) ความเชื่อในสิ่งที่มองไม่เห็น เช่น เทพเจ้า ผีสาง หรือพลังงานบางอย่างที่ควบคุมชีวิตของมนุษย์  (2) ความ
เคารพ แสดงออกถึงความเคารพต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเชื่อ (3) ความหวัง โดยหวังจะได้รับสิ่งที่ดี เช่น ความสุข 
ความเจริญ ความส าเร็จ หรือการป้องกันภัยอันตราย (4) ความผูกพัน โดยเน้นสร้างความผูกพันระหว่างบุคคล
กับชุมชน หรือกับสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และ (5) วัฒนธรรม ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของวัฒนธรรมและประเพณีที่สืบทอดกันมา 
Saenglap (2003) ได้ศึกษาเรื่อง “ความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับศาลเจ้าพ่อพระยาศรีโทนของชุมชนต าบล
หนองบัว อ าเภอภูเรือ จังหวัดเลย” ผลการวิจัยพบว่า ชาวชุมชนหนองบัวยังคงมี ความเชื่อต่อเจ้า พ่อพระยา
ศรีโทนอย่างมั่นคง และยึดถือเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์และพร้อมใจประกอบพิธีกรรมเกี่ยวกับศาลเจ้าพ่อเป็น
ประจ าทุกปี องค์ประกอบของพิธีกรรมแบ่งออกเป็นสามด้าน องค์ประกอบแรกคือองค์ประกอบด้านบุคคล 
องค์ประกอบที่สอง คือองค์ประกอบด้านเวลาและสถานที่ ซึ่งจะมีพิธีกรรมเกี่ยวกับเจ้าพ่อ 2 พิธีกรรม คือ พิธี
กรรมการเลี้ยงศาลเจ้าพ่อพระยาศรีโทน และพิธีกรรมการเชิญเจ้านายเข้าเมือง องค์ประกอบสุดท้าย คือ
องค์ประกอบด้านวัสดุ ส่วนขั้นตอนของการประกอบพิธีกรรม จะด าเนินไปตามล าดับขั้นตอนของพิธีกรรม     
แม้จะมีการเปลี่ยนแปลงบางส่วนของพิธีกรรมเพ่ือให้เข้ากับวิถีชีวิตและความเปลี่ยนแปลงของสังคม            
แต่ชาวบ้านยังคงมีความเลื่อมใสและเชื่อมั่นเหมือนเดิม เพราะจากการประกอบพิธีกรรมตามความเชื่อของ     
ทุก ๆ ปี ก็เกิดผลในด้านดีต่อชุมชนต าบลหนองบัวและท าให้สังคมมีระเบียบ ก่อให้เกิดความสงบสุขของสังคม
จากการศึกษาท าให้ทราบว่า ความเชื่อและพิธีกรรมเป็นภูมิปัญญาของบรรพบุรุษที่ต้องการให้พิธีกรรม       



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          66 

เป็นเครื่องมือในการอบรมสั่งสอนให้ลูกหลานมีความสามัคคีกัน มีพฤติกรรมที่ดีงามและถูกต้ องท าให้สังคม        
มีระเบียบ ร่วมใจรักษาประเพณีของท้องถิ่นและสามารถดูแลรักษาสภาพแวดล้อมให้มีความสมบูรณ์ เป็นป่าไม้ 
ของชุมชนที่มีความสมดุลของระบบนิเวศน์ เป็นมรดกลูกหลานได้ใช้ประโยชน์ในการด ารงชีวิตต่อไป              
3) พิธีกรรมบวงสรวง มีความเป็นมา หลักการ กระบวนการ วิธีการ โดยสรุป ได้แก่ (1) ความเป็นมา มีมาตั้งแต่
สมัยโบราณ เกิดจากความพยายามของมนุษย์ที่จะอธิบายปรากฏการณ์ธรรมชาติและเหตุการณ์ต่าง  ๆ           
ที่เกิดขึ้นในชีวิต (2) หลักการ ขึ้นอยู่กับความเชื่อของแต่ละกลุ่มคน แต่โดยทั่วไปจะเน้นการบูชาสิ่งศักดิ์สิทธิ์
ด้วยเครื่องเซ่นไหว้ การสวดมนต์ หรือการท าพิธีกรรมต่าง ๆ และ (3) กระบวนการ มีขั้นตอนต่าง ๆ เช่น      
การเตรียมสถานที่ การเตรียมเครื่องเซ่นไหว้ การท าความสะอาดร่างกาย การสวดมนต์ และการถวาย
เครื่องเซ่นไหว้ และ 4) วัตถุประสงค์ของพิธีกรรมบวงสรวงส่วนใหญ่ก็มักจะมีแนวโน้มหรือโน้มเอียงไปในด้าน
ของการ (1) ขอพร ขอให้สิ่งศักดิ์สิทธิ์ช่วยเหลือให้ประสบความส าเร็จในสิ่งที่ปรารถนา (2) ขอบคุณ ขอบคุณ    
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ประทานพรให้ (3) แก้บน เป็นการตอบแทนสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ช่วยเหลือให้ประสบความส าเร็จ         
4) ป้องกันภัย ขอให้สิ่งศักดิ์สิทธิ์คุ้มครองป้องกันจากภัยอันตราย และ (5) สร้างขวัญก าลังใจ ช่วยให้ผู้ประกอบ
พิธีรู้สึกอุ่นใจและมีก าลังใจในการด าเนินชีวิต  ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ  Phramaha Prasobrerk 
Charuwatho (Rattanayong) (2007) ได้ศึกษาเรื่อง “การศึกษาเชิงวิเคราะห์ แนวความคิดเรื่องการบูชา      
ในพระพุทธศาสนา” การศึกษาพบว่า การบูชาเป็นหลักธรรมส าคัญ ประการหนึ่ง ที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า      
เป็นมงคลอันสูงสุด พ้ืนฐานส าคัญของการบูชาเกิดจากการที่มนุษย์ได้เห็น ปรากฏการณ์ทางธรรมชาติ เชื่อว่า
เป็นอ านาจของสิ่งที่มองไม่เห็น ที่มีอ านาจเหนือตนแล้วมนุษย์เกิด กลัวภัย หวังความปลอดภัยในชีวิต จึงท า
การอ้อนวอนบูชา นอกจากนี้แล้ว ศรัทธา คือ ความเชื่อ ความเลื่อมใส ก็เป็นอีกสาเหตุหนึ่งที่ท าให้มีการบูชา 
แต่ความเชื่อ ความเลื่อมใสที่ดีนั้นจะต้องมี ปัญญาเป็นเครื่องก ากับด้วย จึงจะเป็นความเชื่อ ความเลื่อมใส       
ที่ถูกต้องแท้จริง ดังนั้น หลักธรรมที่ส่งเสริมให้ มีการบูชา ได้แก่ สาราณียธรรม คือ ธรรมเป็นที่ตั้งแห่งความ
ระลึกถึงกัน ท าให้คนในสังคมมีการบูชากัน เคารพนับถือกัน ช่วยเหลือเกื้อกูลกันและมีความสามัคคีเป็นน้ าหนึ่ง
ใจเดียวกัน และอปริหานิยธรรม คือ ธรรมไม่เป็นที่ตั้งแห่งความเสื่อม คือมีแต่ความเจริญ เป็นหลักธรรมที่จะ
ช่วยเสริมสร้างให้มีการบูชากันตามล าดับผู้ใหญ่ผู้น้อย สอนให้รู้จักเคารพ กราบไหว้ผู้หลักผู้ใหญ่ ท าให้เป็นคน
อ่อนน้อม ถ่อมตนและมีสัมมาคารวะ แนวคิดวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการวัฒนธรรมในพิธีการท าเทวตาพลี     
1) พิธีกรรมบวงสรวง สะท้อนถึงหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ดังนี้ (1) ความกตัญญู การขอบคุณในสิ่งที่
ได้รับ (2) การให้ทาน การถวายเครื่องเซ่นไหว้ (3) การท าบุญ การสร้างกุศล (4) ความเชื่อในกรรม เชื่อว่า    
การกระท าของมนุษย์จะส่งผลต่อชีวิต และ (5) ความไม่ประมาท การตระหนักถึงความไม่แน่นอนของชีวิต     
2) พิธีกรรมการบวงสรวงเป็นกุสโลบายที่ใช้ในการพัฒนาสันติในสังคมไทยได้ ดังนี้(1) สร้างความสามัคคี      
การร่วมกันประกอบพิธีกรรมท าให้เกิดความสามัคคีในชุมชน (2) ลดความขัดแย้ง การให้ความส าคัญกับสิ่งที่
ทุกคนเชื่อร่วมกัน ช่วยลดความขัดแย้ง (3) สร้างความสงบสุข การประกอบพิธีกรรมอย่างสงบและเรียบร้อย 
สร้างบรรยากาศที่สงบสุข 3) พิธีกรรมบวงสรวงจะมีประสิทธิผลต้องขึ้นอยู่กับปัจจัยหลายประการ 
ประกอบด้วย (1) ความศรัทธา ความเชื่อมั่นในสิ่งศักดิ์สิทธิ์ (2) ความตั้งใจ ความตั้งใจจริงในการประกอบพิธี 
(3) ความบริสุทธิ์ใจ การกระท าด้วยใจที่บริสุทธิ์ และ (4) การปฏิบัติตน การปฏิบัติตนตามหลักธรรมค าสอน   
4) สิ่งที่ผู้เข้าร่วมพิธีคาดหวังจากพิธีกรรมบวงสรวงที่ตนเองได้เข้าร่วม คือ (1) ความอุ่นใจ รู้สึกอุ่นใจและ
ปลอดภัย (2) ความส าเร็จ หวังจะประสบความส าเร็จในสิ่งที่ปรารถนา (3) ความสุข หวังจะได้รับความสุขความ
เจริญ (4) การคุ้มครอง หวังจะได้รับการคุ้มครองจากสิ่งชั่วร้าย และ (5) การให้อภัย หวังจะได้รับการให้อภัย
จากสิ่งศักดิ์สิทธิ์ และ 5) พิธีกรรมบวงสรวงกับยุคปัจจุบัน ควรปฏิบัติโดยปรับเปลี่ยนให้เหมาะสม ปรับเปลี่ยน
รูปแบบของพิธีกรรมให้สอดคล้องกับยุคสมัยและความเหมาะสม หลีกเลี่ยงความเชื่อที่ผิด ๆ หรือการน าไป    



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          67 

 

ผูกโยงกับเรื่องงมงาย เน้นคุณค่าทางจิตใจมากกว่าพิธีกรรมภายนอก ส่งเสริมความเข้าใจในหลักธรรมค าสอน  
ที่ถูกต้อง และรักษาสิ่งแวดล้อม เลือกใช้เครื่องเซ่นไหว้ที่เป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อม  

2) เพื่อศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอื้อต่อจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี ในพิธีกรรมการท า
เทวตาพลีผลการวิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อจัดการวัฒนธรรมในพิธีกรรมการท าเทวตาพลีบริษัท      
เจ้าสัวกรุงลงกา 519 จ ากัด หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาประกอบด้วยหลักบุญสิกขา 3 และหลักพลีกรรม 
ข้อว่าด้วยเทวตาพลี และหลักอนุสสติ 10 ข้อว่าด้วยเทวตานุสสติซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ Phuwanon 
(2002) ได้ศึกษาเรื่อง “ความเชื่อและพิธีกรรมเกี่ยวกับพระพุทธรูปหลวงพ่อสองพ่ีน้อง กรณีศึกษา             
บ้านหนองเขียด อ าเภอชุมแพ จังหวัดขอนแก่น” ในด้านความเชื่อและ ความศรัทธาพบว่า ชาวต าบลหนอง 
เขียดและประชาชนในเขตใกล้เคียงได้มีความเชื่อ และความศรัทธาในองค์พระพุทธรูปหลวงพ่อ สองพ่ีน้องมาก 
เกี่ยวกับแรงบันดาลให้ส าเร็จดังความปรารถนาของผู้มาบนบานให้ประสบความส าเร็จในเรื่อง ของลาภยศ 
การศึกษา คดีความ และความสุขในครอบครัว เป็นต้น ด้านพิธีกรรมพบว่า พิธีกรรมที่ส าคัญ เกี่ยวกับ
พระพุทธรูปหลวงพ่อสองพ่ีน้อง คือ พิธีอัญเชิญลงมาจากยอดพระธาตุ พิธีบูชาบวงสรวง พิธีสรงน้ า พิธีแห่      
ไปตามหมู่บ้าน พิธีอัญเชิญขึ้นประดิษฐานไว้บนยอดพระธาตุ ตลอดจบพิธีบนบานและพิธีแก้บน เป็นต้น 

3) เพื่อน าเสนอการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี ผลการศึกษาการจัดการพิธี
กรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี พบว่าควรประกอบไปด้วยหลัก 5 ประการ ดังนี้ 1) รักษาแก่นแท้ 
หมายถึง ควรรักษาแก่นแท้ของการแสดงความเคารพและศรัทธาต่อเทพเจ้าและสิ่งศักดิ์สิทธิ์ โดยเน้นความ
บริสุทธิ์ใจในการปฏิบัติพิธีกรรม 2) ปรับเปลี่ยนให้สอดคล้อง หมายถึง ควรเลิกการบูชายัญสัตว์และเปลี่ยนมา
ใช้สัญลักษณ์ที่ไม่เบียดเบียน เช่น การถวายดอกไม้ ผลไม้ หรือธัญพืชแทน 3) สร้างความเข้าใจและการมี    
ส่วนร่วม หมายถึง ให้ผู้เข้าร่วมเข้าใจอย่างชัดเจนจะช่วยสร้างความเข้าใจและความเชื่อมั่นในการปฏิบัติ
พิธีกรรม การใช้ภาษาที่เข้าใจง่ายและสอดคล้องกับยุคสมัย 4) ใช้เทคโนโลยีและสื่อสมัยใหม่ หมายถึง การใช้
สื่อสังคมออนไลน์ในการสื่อสาร และ5) ผสานกับหลักบุญสิกขา 3 หมายถึง หลักทาน ศีล ภาวนา หรือบุญ
สิกขา มีการให้ทาน การนั่งสมาธิก่อนหรือหลังพิธี การสวดมนต์ร่วมกัน หรือการเจริญสติในระหว่างพิธีกรรม 
เพ่ือเสริมสร้างความสงบสุขในจิตใจ การใช้พิธีกรรมเป็นโอกาสในการปฏิบัติธรรม การใช้พิธีกรรมเป็นโอกาส  
ในการเสริมสร้างความรู้และปฏิบัติธรรมตามหลักศาสนาพราหมณ์และหลักพระพุทธศาสนาสอดคล้องกับ 
Phramaha Prasobrerk Charuwatho (Rattanayong) (2007) ได้ศึกษาเรื่อง “การศึกษาเชิงวิ เคราะห์  
แนวความคิดเรื่องการบูชาในพระพุทธศาสนา” การศึกษาพบว่า การบูชาเป็นหลักธรรมส าคัญประการหนึ่ง      
ที่พระพุทธเจ้าตรัสว่า เป็นมงคลอันสูงสุด พ้ืนฐานส าคัญของการบูชาเกิดจากการที่มนุษย์ได้เห็น ปรากฏการณ์
ทางธรรมชาติ เชื่อว่าเป็นอ านาจของสิ่งที่มองไม่เห็น ที่มีอ านาจเหนือตนแล้วมนุษย์เกิด กลัวภัย หวังความ
ปลอดภัยในชีวิต จึงท าการอ้อนวอนบูชา นอกจากนี้แล้ว ศรัทธา คือ ความเชื่อ ความเลื่อมใส ก็เป็นอีกสาเหตุ
หนึ่งที่ท าให้มีการบูชา แต่ความเชื่อ ความเลื่อมใสที่ดีนั้นจะต้องมี ปัญญาเป็นเครื่องก ากับด้วย จึงจะเป็นความ
เชื่อ ความเลื่อมใสที่ถูกต้องแท้จริง ดังนั้น หลักธรรมที่ส่งเสริมให้ มีการบูชา ได้แก่ สาราณียธรรม คือ ธรรมเป็น
ที่ตั้งแห่งความระลึกถึงกัน ท าให้คนในสังคมมีการบูชากัน เคารพนับถือกัน ช่วยเหลือเกื้อกูลกันและมีความ
สามัคคีเป็นน้ าหนึ่งใจเดียวกัน และอปริหานิยธรรม คือ ธรรมไม่เป็นที่ตั้งแห่งความเสื่อม คือมีแต่ความเจริญ 
เป็นหลักธรรมที่จะช่วยเสริมสร้างให้มีการบูชากันตามล าดับผู้ใหญ่ผู้น้อย สอนให้รู้จักเคารพ กราบไหว้ผู้หลัก
ผู้ใหญ่ ท าให้เป็นคนอ่อนน้อม ถ่อมตนและมีสัมมาคารวะ 
 
 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568)          68 

สรุป  
พิธีกรรมบวงสรวงกับยุคปัจจุบันพบว่า มีการปรับเปลี่ยนรูปแบบจากดั้งเดิมและมีแนวโน้มเป็นไป     

ในลักษณะส่งเสริมความเชื่อที่ผิด ๆ หรือการน าไปผูกโยงกับเรื่องงมงาย หรือเห็นคุณค่าของวัตถุมากกว่าคุณค่า
ทางจิตใจและไม่น าไปสู่การสร้างความเข้าใจในหลักธรรมค าสอนที่ถูกต้อง รวมถึงไม่เป็นการรักษาสิ่งแวดล้อม 
แนวคิดเกี่ยวกับการจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี เป็นการแสดงออกถึงความเชื่อของมนุษย์ในสิ่งที่เหนือ
ธรรมชาติ หรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ตนเคารพนับถือ เพ่ือขอพร ขอบคุณ หรือเพ่ือสร้างความสัมพันธ์ที่ดีกับสิ่งเหล่านั้น 
พิธีกรรมนี้มีรากฐานมาจากความเชื่อส่วนบุคคล ประเพณี และวัฒนธรรมของแต่ละกลุ่มคน ซึ่งอาจมีความ
แตกต่างกันไปในรายละเอียด แต่โดยรวมแล้วมีจุดมุ่งหมายเพ่ือสร้างความอุ่นใจและความม่ันคงในชีวิต 

หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลี ผลการวิเคราะห์หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อ
จัดการวัฒนธรรมในพิธีกรรมการท าเทวตาพลี  พบว่า 1) หลักโภคอาทิยะ หรือ โภคาทิยะ 5 (ประโยชน์          
ที่ควรถือเอาจากโภคทรัพย์ หรือ เหตุผลที่อริยสาวกควรยึดถือ ในการที่จะมีหรือครอบครองโภคทรัพย์) ข้อว่า
ด้วยการท าพลี 5 อย่าง ก. ญาติพลี สงเคราะห์ญาติ ข. อติถิพลี ต้อนรับแขก ค. ปุพพเปตพลี ท าบุญอุทิศให้      
ผู้ล่วงลับ ง. ราชพลี บ ารุงราชการด้วยการเสียภาษีอากรเป็นต้น จ. เทวตาพลี ถวายเทวดา คือ สักการะบ ารุง
หรือท าบุญอุทิศสิ่งที่เคารพบูชา ตามความเชื่อถือ 2) หลักอนุสติ 10 (ความระลึกถึง, อารมณ์อันควรระลึกถึง
เนือง ๆ ข้อว่าด้วยเทวตานุสติ (ระลึกถึงเทวดา คือ น้อมจิตระลึกถึงเทวดาทั้งหลายที่ตนเคยรู้และพิจารณา     
เห็นคุณธรรมอันท าบุคคลให้เป็นเทวดานั้น ๆ ตามที่มีอยู่ในตน และ 3) หลักบุญกิริยาวัตถุ 3 คือ คือ ทาน ศีล 
ภาวนา ส่วน การจัดการพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี พบว่าควรประกอบไปด้วยหลัก 5 ประการ 
ดังนี้1) รักษาแก่นแท้ หมายถึง ควรรักษาแก่นแท้ของการแสดงความเคารพและศรัทธาต่อเทพเจ้าและ          
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ โดยเน้นความบริสุทธิ์ใจในการปฏิบัติพิธีกรรม 2) ปรับเปลี่ยนให้สอดคล้อง หมายถึง ควรเลิกการ
บูชายัญสัตว์และเปลี่ยนมาใช้สัญลักษณ์ที่ไม่เบียดเบียน เช่น การถวายดอกไม้ ผลไม้ หรือธัญพืชแทน 3) สร้าง
ความเข้าใจและการมีส่วนร่วม หมายถึง ให้ผู้เข้าร่วมเข้าใจอย่างชัดเจนจะช่วยสร้างความเข้าใจและความ
เชื่อมั่นในการปฏิบัติพิธีกรรม การใช้ภาษาที่เข้าใจง่ายและสอดคล้องกับยุคสมัย 4) ใช้เทคโนโลยีและสื่อ
สมัยใหม่ หมายถึง การใช้สื่อสังคมออนไลน์ในการสื่อสาร และ 5) ผสานกับหลักบุญกิริยาวัตถุ 3 คือ หลักทาน 
ศีล ภาวนา  
 
ข้อเสนอแนะ 

1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
การจัดการในพิธีกรรมการท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี  นับว่าเป็นการเอ้ือเฟ้ือต่อสังคมที่สงบสุข    

จากการจัดการนพิธีกรรมท าเทวตาพลีโดยพุทธสันติวิธี ไม่เพียงแต่เป็นการปรับปรุงรูปแบบพิธีกรรมให้ทันสมัย 
แต่ยังเป็นการสร้างสรรค์สังคมที่น่าอยู่และยั่งยืน โดยมีหลักการของพุทธธรรมเป็นแนวทางในการด าเนินชีวิต 
ดังนั้น ผู้มีส่วนเกี่ยวข้องทุกภาคส่วนควรให้การสนับสนุนหรือส่งเสริมให้เกิดการเรียนรู้ที่ขยายวงกว้าง
โดยเฉพาะในประเด็นการประกอบพิธีกรรมบวงสรวง มีความเป็นมา หลักการ กระบวนการ วิธีการของพิธี
บวงสรวงอย่างไร ให้มีความชัดเจนยิ่งขึ้น 

2. ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
แนวคิดวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับการจัดการในพิธีการท าเทวตาพลี  พิธีกรรมบวงสรวงกับยุคปัจจุบัน          

เป็นประเด็นที่ยังคงท้าทายว่าเพ่ือให้เกิดประโยชน์ร่วมกัน ควรปฏิบัติโดยปรับเปลี่ยนให้เหมาะสม ปรับเปลี่ยน
รูปแบบของพิธีกรรมให้สอดคล้องกับยุคสมัยและความเหมาะสม หลีกเลี่ยงความเชื่อที่ผิด ๆ หรือการน าไป    
ผูกโยงกับเรื่องงมงาย เน้นคุณค่าทางจิตใจมากกว่าพิธีกรรมภายนอก ส่งเสริมความเข้าใจในหลักธรรมค าสอน  



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 1 (January-February 2025)          69 

 

ที่ถูกต้อง และรักษาสิ่งแวดล้อม เลือกใช้เครื่องเซ่นไหว้ที่เป็นมิตรต่อสิ่งแวดล้อม เป็นต้น ผู้ที่มีความสนใจใฝ่รู้   
ก็ควรท าการศึกษาเพ่ิมเติมดังนี้ 

1. ศึกษาวิเคราะห์คุณค่าทางจริยธรรมต่อการปฏิบัติตนต่อพิธีกรรมในศาสนาต่าง ๆ  
2. อิทธิพลของพิธีกรรมทางความเชื่อที่มีผลต่อการพัฒนาจิตใจของสังคม  
3. ศึกษาวิเคราะห์เทวตาพลีเพื่อเสริมสร้างสังคมสันติสุข 
4. ศึกษาความเชื่อและผลจากการเข้าร่วมพิธีกรรมเทวตาพลี 
5. คุณค่าและประโยชน์ของความเชื่อในพิธีกรรมทางศาสนาและไม่ใช่ศาสนา 

 
References 
Nuchit, P. (2006). Rituals and Beliefs Concerning the House-Raising Ritual of the City Pillar 

Shrine, Phra Wo Phra Ta, Mueang District, Nong Bua Lamphu Province. (Master’s 
Thesis). Loei Rajabhat University. Loei. 

Phrakrusirirattananuwat et al. (2012). Vows and Sacrifices: Concepts, Principles and Influences 
on Thai Society. (Research Report). Ayutthaya: Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University.  

Phramaha Prasobrerk Charuwatho (Rattanayong). (2007). The Analytikal Study of the Concept 
of Worship in Buddhism. (Master’s Thesis). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Bangkok. 

Phuwanon, W. (2002). Beliefs and Rituals Regarding the Buddha Image of Luang Por Song Phi 
Nong: A Case Study of Ban Nong Khiat, Chum Phae District, Khon Kaen Province. 
(Master’s Thesis). Loei Rajabhat University. Loei.  

Royal Institute. (2011). Royal Institute Dictionary B.E. 2554. Bangkok: Nanmeebooks. 
Saenglap, S. (2003). Beliefs and rituals regarding Chao Pho Phraya Srithon of the Nong Bua 

Sub-District Community, Phu Ruea District, Loei Province. (Master’s Thesis). Loei 
Rajabhat University. Loei. 

 


