
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1278 

*พุทธสันติวิธี : ทฤษฎีและยุทธวิธีในการอยู่ร่วมกันกับสังคมพหุวัฒนธรรม  
Buddhist Peaceful Methods: Theories and Strategies for Living  

in Multicultural Society 
 

พจนารถ ซีบังเกิด 
Potchanart Seebungkerd 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

Corresponding Author’s Email: jimi@jimithecoach.com 
 
บทคัดย่อ 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ ศึกษาเกี่ยวกับความหมาย ความเป็นมาและสาระความสำคัญเกี่ยวกับ
พุทธสันติวิธี หลักธรรม และวิถีแห่งการปฏิบัติในสังคมพหุวัฒนธรรมตามแนวทางพระพุทธศาสนา ซึ่งประเด็น
ที่น่าสนใจและจะเป็นประโยชน์ต่อการอยู่ร่วมกันในสังคมที่นับวันจะมีความแตกต่างมากขึ้นในทุก ๆ วัน อัน
เนื่องมาจากการโยกย้ายถิ่นฐานของผู้คน ความสะดวกสบายในการเดินทางข้ามประเทศข้ามวัฒนธรรม คว าม
รวดเร็วของการรับแนวความคิดและวัฒนธรรมใหม่ที่ต่างไปจากวัฒนธรรมดั้งเดิมของบุคคล และความต่างทาง
ความคิดของคนต่างยุคสมัย ซึ่งในบทความนี้ จะเป็นการรวบรวมความคิดและบทวิเคราะห์ ที่ได้ศึกษาแนว
ทางการอยู่ร่วมกันของผู้คนที่มีความแตกต่างกันทั้งทางด้านกายภาพและพฤติภาพ โดยการนำเอาหลักธรรมใน
พระพุทธศาสนาซึ่งนับว่าเป็นศาสนาแห่งสันติ เข้ามาผนวกเพ่ือเป็นแนวคิดในการแก้ไขปัญหาเรื่องความขัดแย้ง
อันเกิดมาจากความแตกต่างด้าน เชื้อชาติ เผ่าพันธุ์ วัฒนธรรม อายุ ความเชื่อและแนวคิดที่ต่างกัน อันได้แก่ 
ขันติธรรม สาราณียธรรม และพรหมวิหารธรรม 
 

คำสำคัญ: พุทธสันติวิธี; ทฤษฎี; ยุทธวธิี; พหุวัฒนธรรม 
 
Abstract  

The objective of this article is to explore the meaning, background, and key principles 
of Buddhist peaceful methods, as well as their application to living harmoniously in 
multicultural societies. This issue is particularly relevant in the current context, where societies 
are becoming increasingly diverse due to factors such as migration, ease of international travel, 
cross-cultural interactions, rapid adoption of new ideas, and generational differences in 
perspectives. The article examines ways to foster coexistence among individuals with diverse 
physical characteristics and behaviors by integrating Buddhist principles—renowned for their 
emphasis on peace and harmony—to address conflicts arising from differences in race, 
ethnicity, culture, age, beliefs, and ideologies. The discussion focuses on key Buddhist 
teachings, including Khanti (Patience), Saraniyadhamma (The Six Principles of Cordiality), and 

 
*Received July 20, 2024; Revised December 20, 2024; Accepted January 8, 2025 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1279 

 

Brahmavihāra (The Four Sublime States of Mind), as foundational approaches to promoting 
understanding and unity in an increasingly interconnected world. 
 

Keywords: Buddhist Peaceful Methods; Theories; Strategies; Multicultural Societies 
  
บทนำ    

ในโลกปัจจุบัน การเปลี่ยนแปลงทางสังคม เทคโนโลยี และองค์ประกอบในการดำรงชีวิตเกิดขึ้นอย่าง
รวดเร็วอย่างที่ไม่เคยมีมาก่อน การเปลี่ยนแปลงเหล่านี้มีผลกระทบต่อการปฏิสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์ ซึ่งนำไปสู่
ความขัดแย้งในหลายระดับ ทั้งในระดับบุคคล ครอบครัว สังคม ประเทศชาติ และระหว่างประเทศ ( Institute 
for Economics and Peace, 2024) ตัวอย่างเช่น รายงานดัชนีสันติภาพโลกปี 2024 (Global Peace Index) 
ได้ใช้ตัวชี้วัดสามประการในการวัดสันติภาพ ได้แก่ 1) ระดับของความปลอดภัยและความมั่นคงของสังคม      
2) ขอบเขตของความขัดแย้งทั้งในประเทศและระหว่างประเทศที่ยังคงดำเนินอยู่ และ 3) ระดับของการใช้
กำลังทหาร ความซับซ้อนทางการทหาร เทคโนโลยี และความพร้อมรบ ซึ่งในปี 2024 รายงานได้ระบุว่า 
ประเทศไทยถูกจัดอยู่ในประเทศที่มีสันติภาพอันดับที่ 75 จาก 163 ประเทศ โดยไอซ์แลนด์ครองอันดับหนึ่งใน
ฐานะประเทศที่สงบสุขที่สุดในโลก และสิงคโปร์เป็นประเทศผู้นำด้านความสงบสุขและสันติในภูมิภาคอาเซียน 
(Institute for Economics and Peace, 2024) 

การเปลี่ยนแปลงทางสังคมและการปะทะทางวัฒนธรรมจากการโยกย้ายถิ่นฐานและความสะดวกใน
การเดินทางข้ามประเทศ ทำให้การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมมีความซับซ้อนมากขึ้น การประชุม
ส ันต ิภาพโลกที ่สว ี เดน ภายใต ้ห ัวข ้อ "The Human Development for Sustainable Peace" ย ้ำถึง
ความสำคัญของการเจรจาและการเป็นคนกลางในการสร้างสันติภาพ (Stockholm International Peace 
Research Institute, 2018) ตัวอย่างสำคัญ ได้แก่ การพบปะและเจรจาระหว่างผู ้นำเกาหลีเหนือและ
สหรัฐอเมริกาที่สิงคโปร์ ซึ ่งแสดงให้เห็นถึงบทบาทของการจัดเวทีเจรจา เมื่อมีคนกลางที่เชื ่อ ถือได้คอย
จัดเตรียมความพร้อมเพ่ืออำนวยความสะดวก (Facilitator) ให้ผู้นำทั้งสองได้มีอิสระในการพูดคุยปรึกษาหารือ
เพื่อออกจากกับดักความขัดแย้งร่วมกัน ทั้ง ๆ ที่ในช่วงที่ผ่านมาผู้นำทั้งสองประเทศมีการท้าทายกันทางวาจา
อย่างรุนแรงมาโดยตลอด แม้ว่าผลลัพธ์อาจมาจากแรงจูงใจทางการเมืองหรือเศรษฐกิจมากกว่าความตั้งใจจริง
ที่จะสร้างสันติภาพ ผู้ที่มีบทบาทสำคัญที่เข้ามาทำหน้าที่เป็นคนกลางในลักษณะผู้คอยเชื่อมสมาน (Officers) 
ในครั้งนี้เริ่มจากประธานาธิบดี สี จิ้น ผิง ที่ใช้โอกาสการพบกับผู้นำทั้งสองที่ประเทศจีน ก่อนที่จะผลักดันให้
เกาหลีเหนือและเกาหลีใต้ซึ่งเป็นประเทศพี่น้องได้พบกัน จนมาถึงการรับไม้ต่อของนายกรัฐมนตรี ลี เซียน ลุง 
ของสิงค์โปร์ บทบาทลักษณะนี้ประเทศไทยได้เคยทำหน้าที่มาก่อน ทั้งการเจรจาเขมรสามฝ่าย และการพูดคุย
สันติภาพระหว่างฝ่ายสิงหลกับทมิฬของประเทศศรีลังกา (Phramaha Hansa Dhammahaso, 2016)  

ในบริบทของประเทศไทย พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 10 ทรงมีบทบาทสำคัญในการลด
ความเหลื่อมล้ำและยกระดับคุณภาพชีวิตของชนกลุ่มน้อย ตัวอย่างเช่น โครงการพัฒนาพื้นที่ภูเขาสูงที่มุ่งเน้น
การพัฒนาด้านการศึกษา การแพทย์ และการเกษตร รวมถึงการริเริ่มโครงการ "จิตอาสา" เพ่ือเสริมสร้างความ
ร่วมมือและความสามัคคีในสังคม (Office of His Majesty's Principal Private Secretary, 2020) ซึ่งเป็น
ยุทธวิธีปฏิบัติในการอยู่ร่วมกันของสังคมพหุวัฒนธรรมที่น่าศึกษา  

ในความพยายามของมนุษยชาติที่มุ่งมั่นค้นหาวิธีในการแก้ปัญหาความขัดแย้ง พุทธสันติวิธีเป็นวิธีหนึ่ง
ที่ควรค่าแก่การศึกษา พัฒนา และนำมาใช้เพื่อแก้ปัญหาและลดดีกรีความขัดแย้งลง โดยเน้นการใช้ขันติธรรม 
(ความอดทน) สาราณียธรรม (หลักสามัคคี) และพรหมวิหารธรรม (ธรรมแห่งความเมตตา กรุณา มุทิตา และ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1280 

อุเบกขา) เพ่ือส่งเสริมความเข้าใจและการอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข การศึกษานี้มุ่งสำรวจแนวทางการประยุกต์ใช้
พุทธสันติวิธีในการสร้างสันติภาพในสังคมที่หลากหลาย ซึ่งสอดคล้องกับเป้าหมายการพัฒนาที่ยั ่งยืนของ
องค์การสหประชาชาติ โดยเฉพาะในเรื่องการลดความเหลื่อมล้ำ (Reduced Inequalities) และการส่งเสริม
ความยุติธรรมในระดับสังคม (United Nations, 2023) 

พุทธสันติวิธีเป็นแนวทางที่พระพุทธเจ้าใช้ในการจัดการความขัดแย้งทั้งภายในตัวตนและภายนอก 
เป็นทฤษฎีและยุทธวิธีที่สามารถนำมาใช้ในสังคมพหุวัฒนธรรม การเจรจา การไกล่เกลี่ย การประนีประนอม 
และการใช้เสียงข้างมาก ไม่เพียงแต่ช่วยในการจัดการความขัดแย้ง แต่ยังส่งเสริมความเป็นธรรมและสันติสุขใน
สังคม (Phra Dhammapitaka, 2011) การนำพุทธสันติวิธีมาใช้ในสังคมพหุวัฒนธรรมเป็นสิ่งที่สำคัญและ
จำเป็นในโลกปัจจุบัน บทความนี้จะสำรวจแนวทางของพุทธสันติวิธีในด้านทฤษฎีและการประยุกต์ใช้ เพื่อให้
เห็นถึงความสำคัญและประโยชน์ของการใช้วิธีนี้ในการสร้างสังคมที่สงบสุขและมีความเข้าใจซึ่งกันและกันใน
การอยู่ร่วมกัน 

ด้วยสำนึกแห่งความเป็นคนไทย เป็นชาวพุทธ และเป็นส่วนหนึ่งของประชาคมโลก ทำให้ผู้เขียนเกิด
แรงจูงใจ ที่จะค้นคว้าและหาวิธีที่จะอยู่ร่วมกันโดยสันติวิธี ด้วยการผสมผสานแนวทางของพุทธศาสนาแบบ
พุทธสันติวิธี เข้ากับแนวทางการแก้ปัญหาความขัดแย้งในแบบตะวันตก เพ่ือเป็นส่วนหนึ่งในการแก้ปัญหาความ
ขัดแย้งและส่งเสริมของการอยู่ร่วมกันอย่างสันติท่ามกลางความแตกต่าง เนื่องจากเห็นว่าพุทธสันติวิธีสามารถชี้
ทางออกให้สังคมได้ นอกจากนี้ยังเป็นการตอบโจทย์เป้าหมายการพัฒนาที่ยั ่งยืน (SDGs) ขององค์การ
สหประชาชาติ โดยเฉพาะเป้าหมายที่ 10 เรื่องการลดความเหลื่อมล้ำ (Reduced Inequalities) ซึ่งพุทธสนัติ
วิธีสามารถนำไปประยุกต์ใช้เพื่อเสริมสร้างความเท่าเทียมและความยุติธรรมในสังคมพหุวัฒนธรรมได้อย่างมี
ประสิทธิภาพ และด้วยความเชื่อว่าหากแนวความคิดในเรื่องการอยู่ร่วมกันแบบพุทธสันติวิธี ได้แผ่ขยายไปสู่
การปฏิบัติมากขึ้นในสังคม ประเทศไทยจะมีความสงบสุขและมีสันติมากขึ้นในสังคมพหุวัฒนธรรมของเรา ซึ่ง
จะส่งผลไปสู่การจัดลำดับที่สูงขึ้นในรายงานดัชนีสันติภาพโลกในปีต่อ ๆ ไป 
 
ความหมายและหลักการของพุทธสันติวิธี 

คำว่า "สันติ" ในความหมายของพระพุทธเจ้าคือ "พระนิพพาน" ดังนั้น พุทธสันติในความหมายสูงสุด
หมายถึงการบรรลุถึงสันติภาพ ซึ่งก็คือพระนิพพาน พระพุทธวจนะตรัสไว้ว่า "นตฺถิ สนฺติ ปรํ สุขํ" ซึ่งแปลว่า ไม่
ม ีส ุขใดยิ ่งไปกว่าส ันต ิส ุข คำว่าส ันติในพุทธวจนะหมายถึงพระนิพพาน ซึ ่งเป็ นเป้าหมายสูงส ุดใน
พระพุทธศาสนา พุทธสันติจึงหมายถึงการศึกษาแนวทางในการบรรลุถึงสันติภาพหรือพระนิพพาน วิธีการ
เข้าถึงสันติภาพ คือการปฏิบัติตามอริยมรรคมีองค์ 8 ซึ่งเป็นหนทางไปสู่สันติภาพ 

ในโลกของโลกียะและชีวิตประจำวันของปุถุชน สันติภาพมีหลายรูปแบบที่เราควรศึกษาและพัฒนาให้
เกิดข้ึน ในความหมายที่กว้าง สันติภาพแบ่งเป็นสองประเภทหลัก ได้แก่ สันติภาพภายใน หมายถึงสันติที่อยู่ใน
เนื้อในตัวของเราหรือสันติในเรือนใจ และสันติภาพภายนอก หมายถึงสันติภาพในครอบครัว การดำรงชีวิต 
สังคม องค์กร เศรษฐกิจ และระหว่างประเทศ นอกจากความหมายสูงสุดของคำว่าพุทธสันติที่หมายถึงพระ
นิพพานแล้ว พุทธสันติยังหมายถึงการศึกษาเพื่อให้เกิดสันติในชีวิต สังคม เศรษฐกิจ และประเทศชาติ การ
สร้างสันติภาพในชีวิตประจำวันต้องช่วยกันสร้างเงื่อนไขและเหตุปัจจัยเพื่อให้สันติภาพเกิดขึ้นในครอบครัว 
สังคม และประเทศชาติ (Phramaha Wutthichai Vajiramedhi, 2015) ตัวอย่างหลักธรรมที่ทำให้เกิดความ
พรั่งพร้อมในชีวิต เช่น หัวใจเศรษฐี ประกอบด้วยการขยันหา รักษาดี มีกัลยาณมิตร และใช้ชีวิตอย่างสมดุล ซึ่ง
เป็นการบริหารจัดการตนเองให้มีอิสรภาพในชีวิตอันนำมาซึ่งสันติภาพ แต่สันติภาพที่พระพุทธเจ้าทรงยกย่อง
มากคือสันติภายใน (Inner peace) ตราบใดที่จิตยังมีความโลภ ความโกรธ และความหลง ย่อมเป็นเชื้อแห่ง



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1281 

 

ความขัดแย้งและสงคราม เราจึงควรมุ่งสร้างสันติภาพที่เริ่มจากภายในใจของตนเอง พระพุทธเจ้าตรัสว่า "สนฺติ
เมว โข สิกฺเขยฺย" ซึ่งแปลว่าพึงศึกษาสันติเท่านั้น และตรัสถึงสันติว่า "เธอทั้งหลายจงหมั่นศึกษาเพื่อสันติเถิด 
เธอจงเพิ่มพูนทางแห่งสันติเท่านั้น และพึงละอามิส มุ่งสันติเถิด" สันติในความหมายของความสงบตามพระบาลี
ว่า “กิเลส สมโต สนฺติ” แปลว่าที่ชื่อสันติเพราะความสงบแห่งกิเลส พระพุทธเจ้าตรัสว่า "ผู้ที่มีกาย วาจา ใจ 
สงบ เราเรียกว่าผู้ไปสงบ หมายถึงผู้สิ้นกิเลส" สันติจึงหมายถึงนิพพานหรือความสงบกิเลส (Phramaha Hansa 
Dhammahaso (Nithibunyakorn), 2004)  

ความหมายของสันติภาพตามพระพุทธศาสนาไม่เพียงแค่ปราศจากสงครามและความรุนแรงเท่านั้น 
แต่ยังรวมถึงการมีความรัก ความสามัคคี ความเสรีภาพ และการเคารพในสิทธิมนุษยชน นักวิชาการแบ่ง
สันติภาพออกเป็นสองประเภท คือ สันติภาพเชิงลบ (Negative Peace) ซึ่งหมายถึงการปราศจากสงครามและ
ความรุนแรงทางตรง เช่น การทำร้ายร่างกายและสงคราม และสันติภาพเชิงบวก (Positive Peace) ซึ่ง
หมายถึงสันติสุขของบุคคล สังคม และโลก ที่อยู่อย่างไม่เบียดเบียนกัน มีความยุติธรรม เสรีภาพ และเคารพใน
สิทธิมนุษยชน (Phramaha Hansa Dhammahaso (Nithibunyakorn), 2011) คำว่า Peace จึงหมายถึง 
"สันติภาพ สันติสุข สันติ ศานติ" เป็นสภาวะที่ปราศจากความรุนแรงด้านกายภาพ ทางวาจา ทางโครงสร้าง 
และทางวัฒนธรรม ผู้คนในสังคมปลอดพ้นจากความกลัว มีความเอื้ออาทรต่อกัน ร่วมมือกัน มีความเป็น
อันหนึ่งอันเดียวและมีการเชื่อมโยงทางจิตใจ ถือเป็นปัจจัยที่เอื้อต่อการจัดการกับความขัดแย้งอย่างสร้างสรรค์
ในสังคม (The Office for Peace and Governance, King Prajadhipok's Institute, 2012) ดังนั้น สันติภาพ
จึงเป็นเป้าหมายสำคัญที่พระพุทธศาสนามุ่งเน้นให้เกิดขึ้นทั้งในระดับบุคคลและสังคม พระพุทธเจ้าทรง
ประสงค์ให้ทุกคนอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุขด้วยการใช้สันติวิธีเพ่ือระงับข้อพิพาทและส่งเสริมสันติภาพภายใน 

คำว่า "สันติวิธี" มาจากคำว่า สันติ + วิธี หมายถึงวิธีหรือหนทางที่จะกระทำให้เกิดความสงบสุข เช่น 
การเจรจาสงบศึกโดยสันติวิธี (Royal Institute, 2003) ซึ่งมาจากภาษาอังกฤษว่า "Non-violence" หมายถึง
วิธีการที่ไม่ใช้ความรุนแรงในการแก้ปัญหาหรือดำเนินชีวิต (Sompong, 2015) สันติวิธี จึงหมายถึงการใช้
วิธีการที่ไม่รุนแรงในการแก้ไขข้อขัดแย้ง ซึ่งมีความสำคัญหลายประการ เช่น 1) เป็นวิธีที่ถูกต้องตามหลัก
ศีลธรรม 2) ช่วยในการจัดการความขัดแย้งอย่างสันติ 3) สนับสนุนระบอบประชาธิปไตย 4) ส่งเสริมการมีส่วน
ร่วมของประชาชน 5) เป็นวิธีการจัดการความขัดแย้งทุกรูปแบบ 6) มีโอกาสสูญเสียน้อยที่สุด และ 7) ช่วย
ประสานและแก้ไขร่องรอยของความขัดแย้ง เป็นต้น ดังนั้น คำว่า "พุทธสันติวิธี" หรือ "สันติวิธีเชิงพุทธ" จึง
หมายถึงวิธี ข้อปฏิบัติ หรือชุดของวิธีที่พระพุทธเจ้าหรือเหล่าสาวกใช้ในการจัดการความขัดแย้งอย่างสันติ โดย
ไม่ใช ้ความร ุนแรงหร ือปราศจากความร ุนแรงทั ้งทางตรงและทางอ้อม อันนำไปสู ่ส ังคมแห่งส ันติ  
พระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งสันติภาพ ซึ่งสันติภาพในพระพุทธศาสนาเป็นความสงบภายในและภายนอก  
อัชฌัตตสันติคือความสงบใจ และพหิทธสันติคือความสงบในสังคม ความสงบภายในเป็นรากฐานที่มั่นคงแก่
ความสงบในสังคม ถ้าบุคคลไม่มีความสงบใจ จะไม่มีความสงบในสังคม จึงต้องส่งเสริมให้เกิดทั้งสันติภาพทาง
จิตใจและสันติภาพทางสังคม (Phra Pramote Vatagovito (Pantapat), Phramaha Duangden Thitayano 
(Tunin) , Phramaha Weerasak Abhinandavedi (Sangphong) , and Horsaengchai, 2019) ส ันต ิภาพ
ภายในทางพระพุทธศาสนาเป็นสภาพจิตที่ปราศจากตัณหา มานะ และทิฐิ เป็นภาวะที่สงบทั้งกาย วาจา และ
ใจ ดังนั้น พุทธสันติวิธีจึงเป็นการบูรณาการการแก้ปัญหาความขัดแย้งโดยใช้แนวคิดของพระพุทธศาสนาและ
ตะวันตกเป็นเครื่องมือนำไปสู่การอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข  

"สันติภาพไม่ใช่คำที่จะนำมาเยาะเย้ยถากถางว่า 'พวกโลกสวย' หรือ 'พวกดีแต่พูด' รวมไปถึงการตอก
ย้ำว่า 'สันติภาพเป็นสิ่งที่เป็นไปไม่ได้' สรุปแล้วไม่มีอะไรในโลกนี้ที่เป็นไปไม่ได้ ขอเพียงแต่ผู้นำอย่าใช้อำนาจ
เข้าไปกระทำการอย่างใดอย่างหนึ ่งเพื ่อซ้ำเติมบรรยากาศให้เกิดความตึงเครียด" (Phramaha Hansa 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1282 

Dhammahaso, 2016) สันติภาพเป็นภาวะที่ถึงแม้มีความขัดแย้ง แต่ไม่มีความรุนแรง ไม่มีสงคราม แต่มีภาวะ
แห่งความสามัคคี มีความยุติธรรม เจ ที ชันเอร์แลนด์ กล่าวไว้ว่า "ตลอดระยะเวลาในประวัติศาสตร์ 
พระพุทธศาสนาสอนเรื่องสันติภาพอย่างจริงจัง" ทุกศาสนาต้องทำความเข้าใจ 4 คำอย่างลึกซึ้ง คื อ "ความ
ขัดแย้ง ความรุนแรง สันติภาพ สันติวิธี” (MCU Peace Studies Curriculum Program, 2015) สาเหตุของ
ความขัดแย้ง รบราฆ่าฟันและสงครามที่ทำให้ไม่มีสันติภาพตลอดมาทุกยุคทุกสมัยมี 3 ประการคือ อยากได้ 
อยากใหญ่ ใจแคบ หรือ โลภะ โทสะ และโมหะ ซึ่งจะต้องมีวิธีการป้องกันและแก้ไขด้วยข้อตกลงทางสังคมและ
มาตรการต่าง ๆ อันเป็นที่ยอมรับร่วมกันและเป็นหนทางสู่สันติภาพ ในมิติของตะวันตกคริสโตเฟอร์ มัว ได้แบ่ง
ลักษณะความขัดแย้งออกเป็น 5 ประเภท ได้แก่ 1) ความขัดแย้งด้านข้อมูล (Data Conflict) 2) ความขัดแย้ง
ด้านผลประโยชน์ (Interest Conflict) 3) ความขัดแย้งด้านโครงสร้าง (Structure Conflict) 4) ความขัดแย้ง
ด้านความสัมพันธ์ (Relationship Conflict) และ 5) ความขัดแย้งด้านค่านิยม (Values Conflict) (Moore, 
2014) ทำให้จตุสมดมภ์ของการศึกษา (Four Pillars of Education) เน้นการศึกษาเพื่อพัฒนาเรียนรู้ที่จะอยู่
ร่วมกัน (Learning to live together) เนื่องจากโลกในศตวรรษที่ 21 จะมีความขัดแย้งที่ลงเอยด้วยความ
รุนแรงบนสาเหตุ 3 ประการคือ 1) แก้ปัญหาความขัดแย้งด้วยการพลีชีพ 2) มีการแข่งขันกันสูง เยาวชนถูก
กระตุ้นให้เรียนแข่งขันเพ่ือเอาชนะ และ 3) สื่อมวลชนได้เชื่อมโลกท้ังใบเข้าด้วยกันโดยการรายงานข่าวให้คนทั้ง
โลกสามารถรับรู้ข้อมูลความรุนแรงพร้อมกัน (Phra Dhammapitaka (Prayoon Dhammacitto), 2011) 

 
ประเภทของพุทธสันติวิธี 

ชาวโลกต่างยอมรับพระพุทธศาสนาว่าเป็นศาสนาแห่งสันติภาพ ดังที่เบอร์ทรันด์ รัสเซลล์ กล่าวไว้ว่า 
"Of the great religions of history, I prefer Buddhism, especially in its earliest forms, because it 
has had the smallest element of persecution" ซึ ่งแปลว่า ในบรรดาศาสนาสำคัญในประวัติศาสตร์ 
ข้าพเจ้าศรัทธาพระพุทธศาสนามากกว่าศาสนาอื่นใด โดยเฉพาะอย่างยิ่งพระพุทธศาสนาแบบดั้งเดิม เพราะ
พระพุทธศาสนามีเชื ้อแห่งการจองเวรกันน้อยที ่ส ุด (Phramaha Prayoon Dhammacitto, 1989) การ
วิเคราะห์ประเภทของสันติว ิธ ีตามที ่ปรากฏในคัมภีร ์พระไตรปิฎกและอรรถกถาพบว่า "สันติว ิธ ี" ใน
พระพุทธศาสนาค ือส ันต ิว ิธ ีท ี ่พระพุทธเจ ้าและพระสาวกของพระองค ์ เคยใช ้ ( Phramaha Hansa 
Dhammahaso (Nithibunyakorn), 2004) เชื่อมโยงกับสภาหลักสูตรและการสอนของโลก (World Council 
of Curriculum and Instruction) ที่ได้แบ่ง "สันติภาพ" ไว้ในคราวประชุมวิชาการโลก (World Conference) 
ว่ามี 8 ระดับ คือ 1) สันติภาพภายในบุคคล 2) สันติภาพระหว่างบุคคล 3) สันติภาพภายในหมู่คณะ              
4) สันติภาพระหว่างหมู่คณะ 5) สันติภาพในเผ่าพันธุ์ 6) สันติภาพระหว่างเผ่าพันธุ์ 7) สันติภาพภายในประเทศ 
และ 8) สันติภาพระหว่างประเทศ ซึ่งหมายถึง "สภาพที่ไม่มีความขัดแย้งกันภายใน" และให้คำนิยามคำว่า 
"สันติภาพของโลก" ว่าหมายถึง "สภาพของโลกท้ังโลกเป็นปกติสุข ปราศจากสงครามความขัดแย้ง และมีความ
ยุติธรรม" (Kaewthep, 1989) 

รากเหง้าของปัญหาที่เป็นตัวขัดขวางสันติภาพคือ ความอยากได้ อยากใหญ่ ใจแคบ ปมปัญหาที่เป็น
กับดัก ได้แก่ ต ัณหา มานะ และทิฐ ิ อีกทั ้งแฝงฝังไว ้ด ้วยความกลัว ความหวาดระแวง และไม่ไว ้ใจ 
(Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 2017) คำว่า "สันติ" จึงมุ ่งเน้น "สังคมแห่งสันติ" หรือ 
"สมมติสันติ" ซึ่งหมายถึง "ความสงบ" และเป็น "ภาวะที่ไร้ความรุนแรงทั้งทางตรงและทางอ้อม" เมื่อเชื่อมกับ
คำว่า "พุทธสันติวิธี" หรือ "สันติวิธีเชิงพุทธ" จึงหมายถึง "วิธี ข้อปฏิบัติ หรือชุดของวิธีอย่างใดอย่างหนึ่ง ที่
พระพุทธเจ้า หรือเหล่าสาวกของพระองค์ได้ใช้เป็นเครื่องมือในการจัดการความขัดแย้งอย่างสันติ" พุทธสันติวิธี
แบ่งออกเป็น 3 ประเภท คือ: 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1283 

 

1. พุทธสันติวิธีในฐานะเครื่องมือจัดการความขัดแย้ง : ประกอบด้วยการจัดการความขัดแย้งภายใน
ตัวเองและการจัดการความขัดแย้งในสังคม พระพุทธเจ้าทรงพบแนวทางในการบรรลุสภาวะที่ปราศจากความ
ขัดแย้งภายในหลังจากตรัสรู้ และได้นำเสนอหลักธรรม เช่น ธัมมจักรกัปปวัตนสูตร และอนัตตลักขณสูตร เพ่ือ
ช่วยเหลือผู้อื่นในการจัดการความขัดแย้งภายในตนเอง นอกจากนี้ยังทรงทำหน้าที่เป็นผู้ไกล่เกลี่ยความขัดแย้ง
ในหลายกรณี เช่น สงครามน้ำ สงครามน้ำลายและการฆ่าล้างเผ่าพันธุ์ เพ่ือสร้างสังคมท่ีสงบสุข  

2. พุทธสันติวิธีในฐานะเครื่องมือดำเนินชีวิต : การดำเนินชีวิตตามหลัก "อหิงสา" หมายถึงการไม่
เบียดเบียนผู้อื่นและตนเอง โดยการปฏิบัติตามศีล 5 เพื่อป้องกันไม่ให้เกิดการทำร้ายหรือเบียดเบียนกันใน
สังคม หลักธรรมอื่น ๆ เช่น ทิฏฐธัมมิกัตถประโยชน์ 4, ทิศ 6, สังคหวัตถุ 4 และพรหมวิหาร 4 ถือว่าเป็น
หลักการใน "เชิงรุก" และ "เชิงรับ" เป็นเครื่องมือในการพัฒนาตนเองและสร้างสันติสุขท้ังภายในและภายนอก 

3. พุทธสันติวิธีในฐานะเครื่องมือเรียกร้องความต้องการ : การคว่ำบาตร (ปัตตนิกฺชชนกรรม) เป็น
วิธีการที่พระพุทธเจ้าให้คณะสงฆ์ใช้กับคฤหัสถ์ผู้กระทำผิด โดยการไม่คบหา ไม่รับบิณฑบาต และไม่รับนิมนต์
จากคฤหัสถ์นั้น จนกว่าคฤหัสถ์จะสำนึกผิดและปรับปรุงตนเอง จึงจะยกเลิกการคว่ำบาตร วิธีการนี้มุ่งเน้นเพ่ือ
ความสุขของหมู่สงฆ์และสังคมโดยรวม ต่างจากเป้าหมายของการคว่ำบาตรในบางประเทศตะวันตกที่มุ่งเน้น
ผลประโยชน์ส่วนตน (Phramaha Hansa Dhammahaso, 2011) 

การสร้างสันติภาพระดับโลกจะเกิดขึ้นเพราะเหตุปัจจัย เช่น การมีโลกทัศน์ว่าโลกทั้งผองคือพี่น้องกัน 
การเคารพในสิทธิมนุษยชนของคนทั้งโลก การเคารพในสิทธิของเพื่อน ไม่ยกย่องศาสนาของตนไปทับถม
ศาสนาอื่น รู้จักยอมรับจุดต่างและแสวงจุดร่วม ไม่ส่งเสริมการใช้ความรุนแรงในทุกรูปแบบและทุกช่องทาง ไม่
ว่าจะถูกบีบคั้นอย่างไรก็ตามก็ไม่เลือกใช้วิธีรุนแรงในการแก้ปัญหา การมีใจกว้าง ยอมรับความแตกต่าง
หลากหลายของศาสนา ภาษา เพศ ผิว เผ่าพันธุ์ วัฒนธรรม ความคิด ความเชื่อ อยู่ร่วมกับคนที่มีความแตกต่าง
หลากหลายอย่างสันติ ไม่ผูกขาดสัจจธรรม ไม่คิดว่าสิ่งที่ตนเองรู้นั้นเป็นความจริงสุดท้ายที่ดีที่สุด การตาม
รักษาความจริง ต้องยอมรับว่าสิ่งที่เรารู้อาจจะเป็นความรู้เพียงส่วนเสี้ยวหนึ่งของความจริงก็ได้ ความจริงที่คน
อื่นรู้อาจจะดีกว่าก็ได้ ยอมรู้ ยอมรับ ยอมเรียนรู้ เรียนรู้ที่จะให้อภัยความผิดพลาดของเพื่อนมนุษย์ ไม่ถือโทษ
โกรธเคือง เพราะมนุษย์ทุกคนมีกิเลส เมื่อเข้าใจอย่างนี้ เราสามารถให้อภัยได้อย่างง่ายดาย ส่งเสริมโลกทัศน์ว่า
โลกทั้งผองเป็นพี่น้องกัน เช่นที่พระพุทธองค์ตรัสว่า ในสังสารวัฏแห่งการเวียนว่ายตายเกิดอันยาวนาน เป็นไป
ไม่ได้เลยว่าเราไม่เคยเกิดเป็นพ่อแม่พ่ีน้องกันมาก่อน (Phramaha Wutthichai Vajiramedhi, 2015) 

พุทธวิธีในการจัดการความขัดแย้งในแนวของพระพุทธเจ้ามุ่งเน้นรักเพื่อนมนุษย์ เข้าใจเพื่อนมนุษย์ 
เห็นใจเพื่อนมนุษย์ รับใช้เพ่ือนมนุษย์ เพราะ "มนุษย์ทุกคนเป็นพ่ีน้องกันทั้งโลก" โดยเริ่มจากการพัฒนาตนเอง
ก่อน เน้น Inner Peace มากกว่า Outer Peace การพัฒนาตนเองก่อนจะช่วยให้สามารถออกไปช่วยเหลือคน
อ่ืนได้ ความขัดแย้งแบ่งเป็นสองประเภทคือ Inner Conflict ความขัดแย้งภายในตนเอง และ Outer Conflict 
ความขัดแย้งภายนอกเกี่ยวข้องกับคนอ่ืน ความขัดแย้งมีทั้งมุมบวกและมุมลบ ความขัดแย้งมุมบวกทำให้คนหัน
หน้ามาคุยกัน สานเสวนา แก้ปัญหาร่วมกันอย่างสันติ ความขัดแย้งมุมลบทำให้เกิดความรุนแรง ฆ่ากัน ทำร้าย
กัน นำไปสู่สงคราม ซึ่งความโลภเป็นจุดเริ ่มต้นของความขัดแย้งในมนุษย์ ไม่มีความพอ และการแบ่งปัน
ผลประโยชน์ที่ไม่ยุติธรรมทำให้เกิดความขัดแย้งเพราะทุกคนต้องการทรัพยากร 

 
หลักธรรมที่เสริมสร้างพุทธสันติวิธี 

การจัดการความขัดแย้งโดยใช้ "หลักพุทธธรรมเชิงรับ" เป็นแนวคิดที่มุ่งเน้นในแง่ของปัจเจก เป็น
หลักการเพื่อพัฒนาคุณภาพจิตของมนุษย์ให้มีภูมิต้านทานต่อความขัดแย้งที่เข้ามากระทบ มี 2 ประการ คือ   
1) หลักขันติธรรม หมายถึง ความอดกลั้นที่เกิดขึ้นจากการถูกกระทำโดยฝ่ายตรงข้าม ไม่ว่าจะเป็นโจทย์หรือ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1284 

คู่กรณี ด้วยการถูกกระทำทางตรงและทางอ้อม เช่น การด่า การทำร้าย การกล่าวเสียดสี การหมิ่นประมาท 
พระพุทธเจ้าและสาวกได้ชื ่อว่า "เป็นนักขันติบุคคล" จากกรณีนางมาคันทิยาได้จ้างทาสและกรรมกรไปด่า
พระพุทธเจ้า แต่สิ่งที่พระพุทธเจ้าแสดงออกมาคือความอดทน ขณะที่พระอานนท์พยายามให้พระพุทธเจ้าหลีก
หนีไปที่อื่น พระพุทธเจ้าชี้ว่า "การหนี" ไม่ใช่การแก้ปัญหาที่ถูกต้อง การหนีคนอื่นนั้นก็ทำได้ แต่เรากำลังหนี
ตนเองที่ไม่สามารถอดทนต่อคำด่าได้ และ 2) หลักอนัตตา หมายถึง การลดทอน รื้อถอน ทำลาย และสลาย
การยึดมั่นถือมั่นในความเป็นอัตลักษณ์ ความเป็นอัตลักษณ์มีจุดแข็งในความเป็นเอกภาพของชุมชน สามารถ
ดำรงไว้ซึ่งชาติพันธุ์ของตนเองจนเป็นที่มาของการดูถูก ดูหมิ่น เหยียดหยาม เกลียดชัง คนอ่ืน กลุ่มอ่ืนชาติพันธุ์
อื่น ๆ ในแง่ของวรรณะ ความรู้ ภาษา จึงพยายามสลายความเป็นอัตลักษณ์ของตนเองด้วยหลักอนัตตา ดังที่
พระพุทธเจ้าตรัสกับเจ้าศากยะทั้งหลายว่า "เราได้เห็นหมู่สัตว์กำลังดิ้นรนอยู่ด้วยทิฐิเหมือนปลาในอ่างน้ำน้อย 
ภัยได้เข้ามาถึงเราแล้วเพราะได้เห็นคนทั้งหลายผู้โกรธกันและกันเพราะทิฐิ ฉะนั้น มุนีย่อมไม่กล่าวยกย่องตนใน
บุคคลที่เสมอกัน ผู้ต่ำกว่า ผู้สูงกว่า และผู้ไม่ยึดติดถือมั่น" เมื่อเข้าใจอนัตตาย่อมสามารถประสานประโยชน์
ร่วมกันได ้

การจัดการความขัดแย้งโดยใช้ "หลักพุทธธรรมเชิงรุก" เป็นแนวคิดที่มุ่งเน้นในแง่ของสังคม ก่อให้เกิด
ผลในแง่บวกสู่ความเป็นเอกภาพ มี 2 ประการ คือ 1) หลักคารวธรรม หมายถึง การเคารพให้เกียรติยกย่อง  
และ 2) หลักสามัคคีธรรม  

การจัดการความขัดแย้งโดยใช้ "หลักพุทธธรรมแบบคู่ขนาน" เป็นแนวคิดโดยพุทธสันติวิธี  จำนวน      
5 หลักธรรม ประกอบด้วย พรหมวิหารธรรม อปริหานิยธรรม สังคหวัตถุธรรม ศีลห้า และสาราณียธรรม โดย 
"สาราณียธรรมได้รับการนำเสนอมากครั ้งที ่สุดในสถานการณ์ที ่เกี ่ยวข้องกับความขัดแย้งในมิติต่าง ๆ"  

(Uthaikan, and Prapalad Kantawee Tanoottaro, 2017) สาราณียธรรมธรรมเป็นที่ตั้งแห่งความระลึกถึง 
ธรรมอันเป็นเหตุให้ระลึกถึงกัน ธรรมที่ทำให้เกิดความสามัคคีและหลักการอยู่ร่วมกัน ประกอบด้วย 1) เมตตา
กายกรรม ตั้งเมตตากายกรรมด้วยการช่วยเหลือผู้ร่วมคณะด้วยความเต็มใจ แสดงกิริยาอาการสุภาพ เคารพนับ
ถือกันทั้งต่อหน้าและลับหลัง 2) เมตตาวจีกรรม ตั้งเมตตาวจีกรรมด้วยการบอกแจ้งสิ่งที่เป็นประโยชน์ แนะนำ
ตักเตือนด้วยความหวังดี กล่าววาจาสุภาพ แสดงความเคารพนับถือทั้งต่อหน้าและลับหลัง 3) เมตตามโนกรรม 
ตั้งเมตตามโนกรรมด้วยจิตปรารถนาดี คิดทำสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่กัน มองกันในแง่ดี มีหน้าตายิ้มแย้มแจ่มใส 
4) สาธารณ์โภคี การแบ่งปันผลประโยชน์เท่าเทียมกัน 5) สีลสามัญญตา มีศีลบริสุทธิ์เสมอกันมีความประพฤติ
สุจริตดีงาม ถูกต้องตามระเบียบวินัย และ 6) ทิฐิสามัญญตา มีทิฐิดีงามเสมอกัน มีความเห็นชอบร่วมกัน ธรรม 
6 ประการนี้มีคุณอันเป็นสารณียะ คือทำให้เป็นที่ระลึกถึง เป็นปียกรณ์ คือทำให้เป็นที่รัก เป็นครุกรณ์ คือทำให้
เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือความสงเคราะห์ คือความกลมกลืนเข้าหากัน เพ่ือความไม่วิวาท เพ่ือความสามัคคี เพ่ือ
เอกภาพความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน (Wong, 2007) 

หลักธรรมเสริมสร้างพุทธสันติวิธีซึ่งพระพุทธศาสนาเน้นมาก คือเรื่อง "ขันติธรรม" มีความอดทนต่อ
ความแตกต่างในการอยู่ร่วมกันเรียกว่า "ขันติธรรมทางศาสนา" ในทางพระพุทธศาสนาพระพุทธเจ้าทรงสอนให้
พุทธสาวกรู้จักอดทนอดกลั้นต่อผู้ที่ใช้ความรุนแรงกับตนอย่างถึงที่สุด แม้เขาจะมุ่งร้ายต่อตนถึงขั้นปลงชีวิตก็
ทรงสอนให้มั่นคงอยู่ในขันติธรรม ต้องไม่ยอมปล่อยใจให้โกรธตอบเป็นอันขาด พระพุทธเจ้าตรัสว่า "หากภิกษุ
ถูกพวกโจรใจบาปหยาบช้าประทุษร้ายจับมัดมือมัดเท้า แล้วนำเลื่อยมาหั่นตรงกลางลำตัว แม้สถานการณ์จะ
เลวร้ายขนาดนี้ พระพุทธเจ้าทรงสอนว่าต้องไม่โกรธตอบ ภิกษุใดโกรธตอบทรงถือว่าไม่ใช่ผู้ทำตามคำสอนของ
พระองค์ ไม่นับว่าเป็นพุทธสาวก พระพุทธเจ้าจึงยกย่องพระสาวกชื่อ "พระปุณณะ" ว่าเป็นผู้มีขันติธรรมเยี่ยม
ยอด พระพุทธศาสนาจึงเป็นศาสนาแห่งความอดทน อดกลั้น เป็นศาสนาแห่งอหิงสา คือการไม่ใช้ความรุนแรง 
เป็นศาสนาแห่งสันติภาพ สอดรับหลักการในโอวาทปาติโมกข์ว่า "ขันติ ปะระมัง ตะโป ตีติกขา กิเลส แปลว่า 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1285 

 

ขันติคือความอดกลั้น เป็นธรรมเครื่องเผาอย่างยิ่ง" แม้แต่บุคคลระดับโลกอย่าง "มหาตมะคานธี" ก็ใช้ความ
อดทนต่อการเรียกร้องเอกราชจากอังกฤษ โดยมิผูกใจเจ็บต่อการกระทำของทหารอังกฤษที่ได้สั่งจำคุกผ่าน
ประโยคว่า "ผู้อ่อนแอไม่สามารถให้อภัยใครได้เพราะการให้อภัยเป็นคุณสมบัติของบุคคลผู้มีความเข้มแข็งและ
อดทนเท่านั้น" สอดรับกับ "เนลสัน แมนเดลา" อดีตประธานาธิบดีแห่งสาธารณรัฐแอฟริกาใต้ เจ้าของรางวัล
โนเบลสันติภาพที่อดทนกับการติดคุกถึง 27 ปี กล่าวประโยคสำคัญว่า "การติดคุกทำให้ผมเป็นผู้ใหญ่มากขึ้น" 
(MCU Peace Studies Curriculum Program, 2016) 

หลักธรรมในการเสริมสร้างพุทธสันติวิธีเพื่อให้เกิดสันติภาพในสังคม ด้วยการอยู่ร่วมกันอย่างมี
ความสุขต้องใช้สาราณียธรรม ด้วยการคิดด้วยเมตตา พูดด้วยเมตตา ทำด้วยเมตตา แบ่งปันผลประโยชน์ 
จัดสรรทรัพยากรส่วนร่วมอย่างยุติธรรม ลดทิฐิมานะ ด้านทิฐิสามัญญตา เป็นความคิดความเห็นลงลอยเป็น
หนึ่งเดียวกัน จะเอาการเมืองการปกครองระบอบไหนคนในชาติก็ต้องชัด ถ้าไม่ชัดจึงเกิดการทะเลาะกันแบบ
ทุกวันนี้ สองความเชื่อทางการเมืองปะทะกัน จึงกลายเป็นสองประชาธิปไตย "การเมืองไทยจึงไม่นิ่งสันติภาพ
ทางสังคมจึงไม่เกิด" ด้านสีลสามัญญตาเป็นการเคารพในกฎกติกามารยาททางสังคมอันหนึ่งอันเดียวกัน 
สังคมไทยมีปัญหาการบังคับใช้กฎหมาย กฎหมายศักดิ์สิทธิ์สำหรับบางกลุ่ม สันติภาพในสังคมไทยจึงยังเกิด
ไม่ได้ขึ้น  

สันติภาพในทางเศรษฐกิจ พระพุทธองค์ทรงสอนเรื่องเศรษฐกิจด้วยหัวใจเศรษฐี มาประยุกต์ใช้ให้เกิด
สันติภาพส่วนบุคคลในการสร้างเนื้อสร้างตัวเป็นหลักในการพัฒนาเศรษฐกิจ ประกอบด้วย 1) อุฏฐานสัมปทา 
ขยันหาทำมาหากิน ประกอบสัมมาอาชีพ 2) อารักขสัมปทา รู้จักรักษาเงินทองที่หามาได้เป็นอย่างดี ถือว่าเป็น
เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ พระพุทธเจ้าสอนเรื่องการบริหารเงิน 3) กัลยาณมิตตา อยู่ในสังคมที่มีแต่คนดีเป็น
กัลยาณมิตรที่ห่างไกลอบายมุข และ 4) สมชีวิตา ใช้ชีวิตสมดุล บริหารรายรับรายจ่ายให้พอเหมาะพอสมจะ
จับจ่ายอะไรให้คิดถึงความเป็นจริง ถือว่าเป็นสันติภาพในทางเศรษฐกิจ  

ดังนั้น หลักธรรมของพระพุทธเจ้าถือว่าเป็นพุทธสันติวิธี ขึ ้นอยู่กับว่าจะไปใช้กับเหตุการณ์หรือ
สถานการณ์ใด ๆ แต่ทุกหลักธรรมสามารถนำไปเสริมสร้างการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข โดยสามารถเลือก
หลักธรรมให้เหมาะสมกับเวลา สถานที่ โอกาส และบุคคลเพื่อไปสนับสนุนการจัดการความขัดแย้งในมิติต่าง ๆ 
ไม่ว่าจะเลือกหลักธรรมใด ถือว่าเป็นพุทธสันติวิธีเพียงใช้ให้ถูกบุคคล สถานที่ เวลา สถานการณ์ ก็นำมาซึ่งสันติ
สุขในครอบครัว ในชุมชน ในองค์กร และสังคมได้ 

 
ยุทธวิธีของพุทธสันติวิธีในการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม 

โลกปัจจุบันมีเครื ่องมือ และรูปแบบการจัดการความขัดแย้งตามแนวทางสันติว ิธี 9 รูปแบบ 
ประกอบด้วย 1) การเจรจาไกล่เกลี่ยคนกลาง 2) การเจรจาต่อรอง 3) การใช้อนุญาโตตุลาการ 4) กระบวนการ
นิติบัญญัติ 5) การสานเสวนา 6) การเจรจาไกล่เกลี่ยข้ามวัฒนธรรม 7) การไต่สวน 8) ไม่ให้ ความร่วมมือ และ 
9) อารยะขัดขืน ดังนั้น สันติวิธีจึงหมายถึงการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งหรือการตอบโต้สถานการณ์หนึ่ง ๆ โดย
ไม่ใช้ความรุนแรงต่อคู่กรณี โดยเฉพาะอย่างยิ่งเป็นการประทุษร้ายต่อร่างกายและชีวิต สันติวิธีจึงเป็นวิธีที่กลุ่ม
บุคคลหรือมวลชนใช้ต่อสู้เพื่อให้ได้มาในสิ่งที่ตนปรารถนา เพื่อให้รัฐหรือผู้มีอำนาจเปลี่ยนแปลงนโยบายหรือ
พฤติกรรม เช่น การจัดชุมนุมหยุดงานประท้วง การคว่ำบาตรทางด้านเศรษฐกิจ การดื้อแพ่ง เป็นต้น สันติวิธียัง
สะท้อนถึงการเป็นยุทธศาสตร์ในการจัดการความขัดแย้งโดยไม่เบียดเบียนสิ่งแวดล้อม บุคคลอื่น และสัตว์   
ต่าง ๆ (Chaijaroenwatana and Renumat, 2017) ถึงแม้อีกมุมหนึ่งจะมองว่าสันติวิธีคือการป้องกันตนเอง
ตามแนวคิดของยอร์จ วอชิงตัน ประธานาธิบดีคนแรกของสหรัฐอเมริกา ที่กล่าวไว้ว่า "To be prepared for 
war is one of the most effectual means of preserving peace : การเตรียมตัวเพื่อสงครามเป็นวิธีที่มี



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1286 

ประสิทธิภาพวิธีหนึ่งในการรักษาสันติภาพ" ซึ่งสันติภาพกับสงครามความขัดแย้งดูไม่น่าจะไปด้วยกันได้ ใน 
พระราชนิพนธ์ของรัชกาลที่ 6 ที่ว่า "แม้หวังตั้งสงบ จงเตรียมรบให้พร้อมสรรพ ศัตรูใกล้มาประจัญ จักอาจสู้ริปู
สลาย" เพียงแสดงให้เห็นว่าเป็นความเข้มแข็งในยุคนั้นโดยมุ่งไม่ให้ใครรุกราน 

การศึกษาสังคมพหุวัฒนธรรม (The Multiple Cultural Societies) เป็นการเรียนรู้เกี ่ยวกับความ
แตกต่างทางภาษา ขนบประเพณี ความเชื่อ ศาสนา และวิถีชีวิต โดยยอมรับสิทธิเสรีภาพและหน้าที่ของแต่ละ
บุคคล และให้โอกาสชนกลุ่มน้อยได้รับการพัฒนาเพื่อความเท่าเทียมกันในสังคม สุดท้ายการศึกษานี้จะช่วย
สร้างสังคมที่สมบูรณ์ มีคุณค่าและความสวยงามในความแตกต่าง หลากหลาย และเจริญก้าวหน้าอย่างยั่งยืน 
การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมอาจนำมาซึ่งความไม่เข้าใจเนื่องจากความแตกต่างทางเชื้อชาติ ศาสนา 
ภาษา วัฒนธรรม และความเชื่อ การเรียนรู้และยอมรับความแตกต่างนี้จำเป็นสำหรับการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 
แม้ว่าความแตกต่างอาจก่อให้เกิดปัญหา แต่การเรียนรู้ เคารพ และยอมรับความแตกต่าง รวมถึงการมีน้ำใจ
ช่วยเหลือ ไว้ใจ และปรารถนาดีต่อกันจะช่วยให้ทุกคนอยู่ร่วมกันอย่างมีความสุข  

ตัวอย่างที่เห็นได้ในบ้านเรา ถึงความเมตตา กรุณาและเข้าอกเข้าใจในแตกต่าง อาทิ พระราชกรณียกิจ
ของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ ๑๐ พระองค์ทรงมีบทบาทสำคัญในการพัฒนาคุณภาพชีวิตของชน
กลุ่มน้อยและผู้ด้อยโอกาสในประเทศไทย ตัวอย่างเช่น โครงการพัฒนาชนบทในพื้นที่ภูเขาสูง ซึ่งมุ่งเน้นการ
พัฒนาทางการศึกษา การแพทย์ และการเกษตรสำหรับชาวเขา รวมถึงการจัดตั้งสถานพยาบาลและโรงเรียนใน
พื้นที่ห่างไกล เพื่อให้ชนกลุ่มน้อยเข้าถึงบริการพื้นฐานได้อย่างเท่าเทียม (Office of His Majesty's Principal 
Private Secretary, 2020) นอกจากนี้พระองค์ยังทรงสนับสนุนโครงการฝายชะลอน้ำเพื่อแก้ไขปัญหาภัยแล้ง
และอุทกภัย รวมถึงการจัดการทรัพยากรน้ำให้มีประสิทธิภาพ โดยมีการก่อสร้างอ่างเก็บน้ำหลายแห่งเพื่อให้
ประชาชนในพื้นท่ีมีน้ำใช้อย่างเพียงพอตลอดทั้งปี เช่น อ่างเก็บน้ำในลุ่มแม่น้ำชี ซึ่งจะช่วยให้เกษตรกรสามารถ
เพาะปลูกข้าวหอมมะลิที ่มีคุณภาพได้ตลอดปี (Ministry of Agriculture and Cooperatives, 2021 ) 
นอกจากนี้ พระองค์ยังทรงริเริ่มโครงการ "จิตอาสา" ซึ่งมีเป้าหมายในการรวมพลังคนไทยให้มีส่วนร่วมในการ
พัฒนาประเทศ โดยโครงการนี้มีการเปิดรับสมัครประชาชนทั่วไปเข้าร่วมกิจกรรมต่าง ๆ ตั้งแต่การทำความ
สะอาดพื้นที่สาธารณะ การช่วยเหลือเจ้าหน้าที่ตำรวจในการจราจร ไปจนถึงการช่วยเหลือในสถานการณ์
ฉุกเฉิน เช่น การช่วยเหลือทีมฟุตบอลหมูป่าออกจากถ้ำหลวงในปี ๒๕๖๑ (Office of His Majesty's Principal 
Private Secretary, 2020) ด้วยการริเริ่มโครงการเหล่านี้ พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัวรัชกาลที่ 10 ได้สร้าง
ความเปลี่ยนแปลงที่ดีให้กับชนกลุ่มน้อยและผู้ด้อยโอกาสในประเทศไทย ซึ่งเป็นการสร้างความเป็นอยู่ที่ดีขึ้น
ให้กับประชาชนทุกภาคส่วนอย่างยั่งยืน (Office of His Majesty's Principal Private Secretary, 2020) 

ในสังคมปัจจุบันเราสามารถพบผู้คนที่มีความแตกต่างทางด้านชาติพันธุ์ วัฒนธรรม ประเพณี และ
ความเชื่ออาศัยอยู่ในสังคมเดียวกันอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ ดังนั้น จึงจำเป็นจะต้องรู้จักแนวทางในการอยู่ร่วมกัน
ของผู้คนภายใต้พหุวัฒนธรรม ทั้งนี้เพื่อให้การดำรงชีวิตของมนุษย์เป็นไปอย่างปกติสุขและสงบสุข เกรียงศักดิ์ 
เจริญวงศักดิ์ กล่าวว่ามนุษย์จะต้องมี “ทักษะสังคม” พื้นฐานในการอยู่ร่วมกันภายในสังคมที่มีกลุ่มคนที่
หลากหลาย ซึ่งทักษะสังคมที่เสนอมานั้นเป็นกลุ่มทักษะต่าง ๆ ที่ใช้ในการปฏิสัมพันธ์และการสื่อสารระหว่าง
กันในสังคม ได้แก่ ทักษะการสื่อสาร การพูด การฟัง การทำงานเป็นทีม ทักษะการเข้าใจในสถานการณ์ต่าง ๆ 
ที่หลากหลาย กฎกติกาต่าง ๆ ในสังคม ทักษะการรู้จักและเข้าใจผู้อ่ืนอย่างถ่องแท้ ทั้งนี้เพ่ือสร้างความสัมพันธ์
แก่กลุ่มคนในสังคมไปในทางที่ดีและยังเป็นทักษะที่จำเป็นต่อทุกเพศทุกวัย โดยจะต้องเริ่มเรียนรู้ทักษะสังคม
พื้นฐานตั้งแต่วัยเด็ก สังคมพหุวัฒนธรรมที่ประกอบด้วยชนกลุ่มใหญ่และชนกลุ่มน้อยอยู่ในสังคมเดียวกัน 
จะต้องมีแนวทางในการอยู่ร่วมกันอย่างลงตัว (Charoenwongsak, 2003) ซึ่งกระทรวงวัฒนธรรม (Ministry 
of Culture, 2012) มองว่าเป็นการจัดการความหลากหลายที่เน้นความเป็นกลางที่ไม่สุดขั้วจนเกินไปด้วย



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1287 

 

วิธีการที่แตกต่างกันไป เช่น มาตรการ วิธีการหรือนโยบายเพื่อสื่อให้เห็นถึงสมาชิกท่ัวไปซึ่งอยู่ในสังคมนั้น ๆ ได้
เข้าใจถึงความหลากหลาย ประเด็นที่ควรพิจารณาในเรื่องการจัดการความหลากหลายระหว่างชนกลุ่มใหญ่และ
ชนกลุ่มน้อยนั้นหลัก ๆ แล้วเป็นเรื่องของการใช้สิทธิในด้านต่าง ๆ เช่น สิทธิในการเป็นพลเมืองเทียบเท่ากัน 
สิทธิในการเมืองการปกครอง สิทธิในการมีโอกาสประกอบอาชีพ เป็นต้น ประเด็นเรื่องความยุติธรรมถือเป็น
เครื่องมือสำคัญของรัฐในการที่จะทำให้ชนกลุ่มน้อยให้ความไว้วางใจต่อรัฐ และอาจจะเป็นเครื่องมือในการผลัก
ไสให้ชนกลุ่มน้อยอยู่ในสถานะคนชายขอบเนื่องจากเมื่อกลุ่มคนที่อาศัยมีความแตกต่างกันในเรื่องชาติพันธุ์
วัฒนธรรม ประเพณี และความเชื่อ อีกท้ังจำนวนสมาชิกที่แตกต่างกันมาก ทำให้เกิดปัญหาเรื่องการเอาเปรียบ
และการลดทอนคุณค่าของชนกลุ่มน้อยซึ่งถ้าหากปล่อยไปโดยไม่ได้รับการแก้ไข ปัญหาดั งกล่าวสามารถขยาย
ไปเป็นความขัดแย้งและนำไปสู่ความรุนแรงดังที่ในพ้ืนที่สามจังหวัดชายแดนภาคใต้ประสบอยู่ในปัจจุบัน 

เมื่อพิจารณาหลักการอยู่ร่วมกันของคนในสังคมที่มีความหลากหลาย ซึ่งมีกลุ่มคนที่อาศัยอยู่ร่วมกันที่
แตกต่างกันในเรื่องชาติพันธุ์ วัฒนธรรม ประเพณีและความเชื่อ การดำรงชีวิตของแต่ละกลุ่ม บางครั้งทำให้เกิด
ความขัดแย้งด้านคุณค่าและทัศนคติ ซึ่งนำไปสู่ความขัดแย้งในเชิงกายภาพได้ จึงจำเป็นต้องมีหลักการอยู่
ร่วมกันของคนในสังคม นอกจากจะมีหลักในการอยู่ร่วมกันบนความหลากหลายทางสังคม ซึ่งเป็นแนวทางให้
ทุกกลุ่มในสังคมควรปฏิบัติ ยังมีหลักธรรมอีกประการหนึ่งที่ควรพิจารณาในหนทางการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ 
คือ การอดทนอดกลั้นในความแตกต่าง คือ การยอมรับในความแตกต่างซึ่งโดยพื้นฐานของมนุษย์ย่อมมีความ
แตกต่างทั้งในเรื่องทางกายภาพและพฤติกรรม การอดทนอดกลั้นจะเกิดขึ้นเมื่อคนในสังคมมีความยอมรับและ
เคารพซึ่งกันและกัน อันนำมาซึ่งการสร้างเอกภาพของการอยู่ร่วมกันบนพื้นฐานความหลากหลายได้ ( The 
Secretariat of the House of Representatives, 2013) 

 
การสื่อสารโดยพุทธสันติวิธี 

ในศตวรรษที่ 21 เป็นยุคดิจิทัลยุคแห่งสังคมข่าวสาร เป็นยุคแห่งความร่วมสมัยจึงมีกระทรวงดิจิทัล
เพื่อเศรษฐกิจและสังคม (Ministry of Digital Economy and Society) ซึ่งเป็นกระทรวงใหม่ ดิจิทัลเป็นการ
สื่อสารที่มีลักษณะ 3 ประการ คือ 1) มีความรวดเร็ว 2) ไม่มีขอบเขตกำจัด และ 3) เชื่อมโยงเครือข่ายการ
สื่อสารจึงไร้พรมแดนในยุคปัจจุบัน (Phra Brahmapundit (Prayoon Dhammacitto), 2018) การสื่อสารจึง
สร้างสันติได้ และเป็นการเปลี่ยนความขัดแย้งเป็นพลังสร้างสรรค์ จุดเด่นของการสื่อสารเชิงสันติประกอบด้วย 
3 ด้าน คือ 1) ด้านการสร้างความกรุณา 2) ด้านการแก้ไขความขัดแย้ง และ 3) ด้านสันติวิธี ซึ่งแสดงว่าการ
สื่อสารอย่างสันติไม่ใช่เป็นเพียงเทคนิคหรือวิธีการพูดที่ผิวเผิน การสื่อสารอย่างสันติไม่ใช่วิธีเก็บกดความรู้สึก
โกรธเกลียด ไม่พอใจเอาไว้ข้างใน การสื่อสารอย่างสันติไม่ใช่วิธีการยอมจำนนที่เราต้องทำตามผู้อื่นอย่ างไม่มี
ทางเลือก และการสื่อสารอย่างสันติไม่ใช่การพูดเพื่อให้อีกฝ่ายทำตาม (Chotisakolrat and Maneekhaw, 
2016) วิธีการสื่อสารอย่างสันติจะช่วยแก้ไขความขัดแย้ง ซึ่งประกอบด้วย 1) แสดงความต้องการของเรา        
2) รับรู้ความต้องการของอีกฝ่ายไม่ว่าเขาจะแสดงออกด้วยวิธีการใด ๆ 3) ตรวจสอบว่าแต่ละฝ่ายเข้าใจความ
ต้องการอย่างถูกต้อง 4) ให้ความเข้าใจกับฝ่ายที่ต้องการความเข้าใจเพ่ือให้เขาสามารถได้ยินความต้องการของ
ฝ่ายอ่ืนได้ และ 5) แปลทางแก้ปัญหาหรือวิธีการที่นำเสนอขึ้นมาให้เป็นภาษาแง่บวก และบอกถึงการกระทำที่
ต้องการให้เกิด (Rosenberg, and Chotisakolrat, 2016) 

 
 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1288 

สรุป  
พุทธสันติวิธีเป็นเป้าหมายสำคัญที่พระพุทธเจ้าทรงเพียรพยายามจนค้นพบคือ 'ความสุขแท'้ ภายใต้คำ

ว่า 'สุขอ่ืนยิ่งกว่าสันติไม่ม'ี หมายความว่าในบรรดาความสุขที่พระองค์มุ่งแสวงหามาตลอดชีวิตนั้น ไม่มีความสุข
อื่นใดจะยิ่งไปกว่าสันติสุข" (Phramaha Hansa Dhammahaso, 2016) พุทธสันติวิธีเป็นการบูรณาการการ
แก้ปัญหาความขัดแย้งโดยใช้แนวคิดของพระพุทธศาสนาเป็นเครื่องมือนำไปสู่การอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข พุทธ
สันติว ิธีจ ึงเป็นทางรอดของมนุษยชาติที ่ชาวโลกต้องหันมาใส่ใจศึกษาเพื ่อนำไปพัฒนาชีวิตและสังคม 
พระพุทธศาสนาถือหลักการอยู่ร่วมกันอย่างสันติ โดยยึดหลักธรรมหลายหลักตามที่ได้วิเคราะห์มาทั้งหมด ซึ่ง
อาจสรุปรวมได้เป็นสามหลักธรรมอันเป็นหลักใหญ่ ได้แก่ ขันติธรรม สาราณียธรรม และพรหมวิหารธรรม ทั้งนี้ 
ชาวพุทธที่แท้ต้องยึดมั่นในโอวาทปาฏิโมกข์ไม่เบียดเบียน ไม่ว่าร้าย ไม่ประทุษร้ายผู้อื่น สังคมแต่ละหน่วยนั้น
ย่อมมีความหลากหลายทั้งด้านเชื้อชาติ ศาสนา ภาษา และวัฒนธรรม หากเรามีความเชื่อร่วมกันว่าทุกคนเกิด
มาเป็นมนุษย์เป็นเพ่ือนร่วมโลก ควรที่จะช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ดังพระพุทธโอวาทว่า มนุสฺสานาม อุปการกา ขึ้น
ชื่อว่ามนุษย์ต้องอุปการะช่วยเหลือซึ่งกันและกัน บุคคลอาจมีความเชื่อและความเห็นแตกต่างกันได้ แต่ไม่ควร
ที่จะใช้ความรุนแรงประทุษร้ายซึ่งกันและกัน ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงประพฤติเป็นแบบอย่างไว้ในการผูกมิตรกับ
ศาสนาและเจ้าลัทธิทั้งหลายในสมัยพุทธกาล 

การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมประกอบด้วยแนวคิด หลักการ และวิธีการที่ช่วยให้บุคคลใน
ชุมชนต่างศาสนาและวัฒนธรรมสามารถอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข แม้ว่าจะมีความแตกต่างในเรื่องศาสนา ภาษา 
วัย ความเชื่อ ความนิยม และวิถีชีวิต การส่งเสริมการศึกษาและปลูกฝังจิตสำนึกให้แก่ เยาวชนและสมาชิกใน
ชุมชนผ่านกิจกรรมร่วมกันและการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ มีส่วนสำคัญในการสร้างความเข้าใจและความสัมพันธ์ที่ดี 
การช่วยเหลือและเกื้อกูลกันในฐานะญาติมิตรและเพื่อนสมาชิกในชุมชนเดียวกันสามารถขยายผลสู่การสร้าง
สังคมและประเทศชาติที่อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขในที่สุด 

 
References 
Chaijaroenwatana, B., & Renumat, M. (2017). Non-Violence and Conflict Management by Non-

Violence. Journal of MCU Peace Studies, 5(2), 1-16. 
Charoenwongsak, K. (2003). Future Perspectives and Desirable Characteristics of Thai People. 

Bangkok: Office of the National Education Commission. 
Chotisakolrat, P. , & Maneekhaw, N.  ( 2016) .  Communicative Peace:  Turning Conflict into 

Creative Energy. Nonthaburi: Praphim Printing. 
Institute for Economics and Peace.  (2024) .  Global Peace Index 2024:  Measuring Peace in a 

Complex World. Sydney: Institute for Economics and Peace.  Retrieved April 7, 2024 
from https://www.economicsandpeace.org/research/economics-of-peace/ 

Kaewthep, K.  (1989) .  Communication for Peace.  Teaching Documents for the Peace Studies 
Course. Nonthaburi: Sukhothai Thammathirat Open University Press. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (2017). Collected Academic Articles on Buddhism: 
Integrating Philosophy with Modern Science. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University Press. 

MCU Peace Studies Curriculum Program. (2015). The Breath of Peace: From Peace Concepts 
to Practice. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 13 No. 3 (May-June 2025)          1289 

 

MCU Peace Studies Curriculum Program.  (2016) .  Forgiveness and Reconciliation:  A Unit of 
Study for Grades 9-12. New York: Teachers College, Columbia University. 

Ministry of Agriculture and Cooperatives. (2021). Master Plan for Water Resource Management 
2018-2037. Bangkok: Ministry of Agriculture and Cooperatives. 

Ministry of Culture. (2012). Cultural Dimensions, History and Future Visions Return to Peace in 
the Southern Border Provinces. Bangkok: Chulalongkorn University Printing House. 

Moore, C.  W.  (2014) .  The Mediation Process:  Practical Strategies for Resolving Conflict.  (4th 
ed.). San Francisco, CA: Jossey-Bass Inc. 

Office of His Majesty's Principal Private Secretary. (2020). Royal Duties of King Rama X. Bangkok: 
Office of His Majesty's Principal Private Secretary. 

Phra Brahmapundit (Prayoon Dhammacitto). (2018). Directions for Educational Management 
in the Digital Age.  Special Lecture “57th Anniversary of the Faculty of Education, MCU 
Remembrance". July 9. 

Phra Dhammapitaka (Prayoon Dhammacitto). (2011). Education for the Peaceful Happiness of 
Thai Society. Bangkok: Samlada Limited Partnership. 

Phra Pramote Vatagovito ( Pantapat) , Phramaha Duangden Thitayano ( Tunin) , Phramaha 
Weerasak Abhinandavedi (Sangphong), & Horsaengchai, S. (2019). Human on Peace and 
Buddhist Peaceful Means. Journal of MCU Nakhondhat, 6(10), 4697-4710. 

Phramaha Hansa Dhammahaso (Nithibunyakorn) .  (2004) .  A Pattern of Conflict Management 
by Buddhist Peaceful Means:  A Critical Study of Mae Ta Chang Watershed, Chiang 
Mai. (Doctoral Dissertation). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Bangkok. 

Phramaha Hansa Dhammahaso (Nithibunyakorn). (2011). Buddhist Peaceful Means: Integration 
of Principles and Tools for Conflict Management. Bangkok: 21st Century Co., Ltd. 

Phramaha Hansa Dhammahaso.  (2016) .  Peace Studies:  The Buddhist Path to World Peace. 
Journal of MCU Peace Studies, 4(sup), 1-9. 

Phramaha Wutthichai Vajiramedhi.  (2015) .  Buddhist Peaceful Means:  Buddhism for Peace. 
Chiang Rai: Cherntawan International Meditation Center. 

Phrrmaha Prayoon Dhammacitto.  ( 1989) .  Religion and Peace.  Bangkok: 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Rosenberg, M.  B.  (2016) .  Nonviolent Communication:  A Language of Life.  Chotisakolrat, P. 
(Trans.). Nonthaburi: Praphim Printing. 

Royal Institute. (2003). Royal Institute Dictionary B.E. 2542. Bangkok: Nanmeebooks. 
Sompong, S.  (2015) .  A Critical Analysis of Communication Pattern for Peace in the Online 

Media by Buddhist Peaceful Means:  A Case Study of Komchadluek. net.  (Master’ s 
Thesis). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Ayutthaya. 

 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 13 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2568)          1290 

Stockholm International Peace Research Institute . (2018). 2018 Stockholm Forum on Peace 
and Development. World Peace International Conference 2018 Stockholm City Hall in 
Sweden (7-9 May 2018) . Retrieved May 20, 2024, from https ://www .sipri .org/ 
events/2018/2018-stockholm-forum-peace-and-development 

The Secretariat of the House of Representatives. (2013). Citizenship in a Democratic System. 
Bangkok: The Secretariat of the House of Representatives. 

Uthaikan, K., & Prapalad Kantawee Tanoottaro. (2017). The Conflict Management in Buddhism. 
Journal of SaengKhomKham Buddhist Studies, 2(2), 149-170. 

Wong, P.  (2007) .  Saraniyadhamma.  In A Dictionary of Buddhism (pp.  657-658) .  Bangkok: 
Dhamma-sabha. 

 


