
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1204 
 

 

*การศึกษาวิเคราะห์เวทนาขันธ์ในฐานะประตูสูส่ันติบท  
“Vedanākhandha” Gateway to Peace 

 
ดนัย ปรีชาเพิ่มประสิทธิ์ 

Danai Preechapermprasit  
สาขาวิชาปรัชญา คณะศลิปศาสตร์ มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์  

Program in Philosophy, Faculty of Liberal Arts, Thammasart Univerisity, Thailand.  
Corresponding Author’s Email: jo_danai@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

เวทนาขันธ์ปรากฏในพระสูตรสำคัญหลายแห่ง โดยเวทนามี 3 ประเภท คือ สุข ทุกข์ และอุเบกขา     
ซึ่งในบางที่แสดงเป็นเวทนา 5 และเวทนา 9 ซึ่งความสัมพันธ์ของเวทนานั้นสัมพันธ์กับหลักธรรมอื่น ๆ หลาย
เรื่อง เช่น เวทนาเป็นหนึ่งในวงจรของปฏิจจสมุปบาท โดยมีผัสสะเป็นเหตุให้เกิดเวทนา เวทนาเป็นอนัตตาไม่ใช่
ตัวตน เป็นของร้อนเพราะถูกกิเลสทั้ง 3 คือ โลภะ โทสะและโมหะเผาอยู่เป็นนิจ เวทนายังเป็นอารมณ์ของ     
สติปัฏฐานสูตรโดยการพิจารณาเห็นเวทนาว่าไม่ใช่สัตว์ บุคคล ตัวตน เราเขา และเม่ือเห็นเวทนาเกิดขึ้น ตั้งอยู่ 
ดับไป ย่อมทำให้เกิดสัมมาทิฏฐิจนเป็นปัจจัยในการบรรลุสันติบทซึ่งแบ่งได้ 2 แบบ คือ สันติภายใน และสันติ
ภายนอก  

การกำหนดรู้เวทนาขันธ์ด้วยสติทำให้เกิดธรรมะหลายอย่างภายในจิตได้ เช่น ทมะ อุปสมะ เมตตา 
ขันติ สัมมาทิฏฐิไปจนถึงนิพพาน ธรรมเหล่านี้ทำให้เกิดสันติภายใน คือ ความสงบ ซึ่งจะส่งผลต่อสันติภายนอก 
คือ การระงับความขัดแย้งและความรุนแรงในด้านต่างๆ ตามท่ีปรากฏหลักฐานในสมัยพุทธกาลและสมัยต่อมา
ว่ามีพระภิกษุมากมายที่กำหนดรู้เวทนาขันธ์จนบรรลุถึงสันติภายในและทำให้เกิดความสงบต่อบุคคลอ่ืนๆ ด้วย
การระงับข้อพิพาทในเรื่องความขัดแย้งและความรุนแรง อันส่งผลต่อสันติภายนอกได้เป็นอย่างดี นับเป็น
ต้นแบบที่พุทธศาสนิกชนที่แสวงหาแนวทางสันติวิธีสามารถนำมาเป็นแบบอย่างในการเรียนรู้ได้จนถึงปัจจุบัน 

 

คำสำคัญ: เวทนา; สันติบท; สันติภาพ; นิพพาน  
 
Abstract  

Vedanākhandha, a concept extensively referenced within various Pali canons, exhibits 
a diverse categorization into three fundamental types, namely sukhā (pleasant), dukkha 
(unpleasant), and upekkhā (neutral) in some scriptural sources. Conversely, alternative 
classifications into five or even nine types are encountered in other textual traditions. 
Vedanākhandha is intrinsically linked with numerous dhammas. Notably, it occupies a pivotal 
role within the paṭiccasamuppāda (dependent origination) cycle, where it is causally 
associated with phassa (contact). Vedana is characterized by its anatta (non-self) nature and is 
always susceptible to the pervasive influence of the three kilesa (afflictions), namely lobha 
(greed), dosa (hate), and moha (delusion). Vedanā is also an ārammaṇa of the Satipaṭṭhāna 

 
*Received September 27, 2023; Revised November 10, 2023; Accepted November 13, 2023 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1205 
 

 

Sutta by considering vedanā that it is not an animal, a person, a self, a person, and seeing that 
vedanā arise, remain, and disappear, it creates sammādiṭṭhi (right view) until it is a factor in 
achieving peace, which can be divided into 2 types: peace. Inside and outside peace. 

Mindfully knowing Vedanākhandha can create many dharmas within the mind, such 
as dama, upasama, mettā (loving-kindness), khanti (tolerance), sammādiṭṭhi and nibbāna. 
These dharmas create internal peace, which is peace, which will affect external peace, which 
is the suppression of conflict and violence in various fields as evidenced during the Buddha's 
time and later, there were many monks who learned about feelings and aggregates to the 
point of achieving inner peace and causing peace to other people. By resolving disputes 
regarding conflict and violence which has a great effect on external peace It is considered a 
model that Buddhists who seek peaceful methods can use as an example for learning until 
now. 

 

Keywords: Vedanā; Santipada; Peace; Nibbāna 
 
บทนำ 

แนวคิดเกี่ยวกับสันติวิธีนั้นมีหลายทฤษฎี พระพุทธศาสนาก็เป็นหนึ่งในแนวคิดที่มีหลักธรรมเกี่ยวข้อง
กับสันติวิธีอยู่ไม่น้อย โดยส่วนใหญ่แล้วสันติวิธีแนวพุทธจะเน้นกระบวนการสร้างสันติภายในโดยเชื่อว่าหากใคร
ก็ตามสามารถฝึกจิตใจให้บรรลุถึงสันติบทภายในได้แล้วย่อมส่งผลต่อกระบวนการสันติภายนอกได้ไม่ยาก   
การสร้างสันติวิธีภายในด้วยการฝึกจิตนั้นสามารถสร้างได้ 2 วิธีหลักๆ คือ การฝึกจิตด้วยสมถกรรมฐาน 40 
แบบและการฝึกวิปัสสนากรรมฐานด้วยสติปัฏฐาน 4 ซึ่งกรรมฐานทั้งสองนั้นส่งผลต่อจิตใจในรูปแบบที่แตกต่าง
กัน กล่าวคือ สมถกรรมฐานให้ผลเป็นความสงบ ในขณะที่วิปัสสนากรรมฐานให้ผลเป็นความรู้แจ้งในสภาพ
ธรรมต่างๆ เช่น ขันธ์ 5 อายตนะ 12 ธาตุ 18  

พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าสัตว์ทั ้งหลายล้วนเป็นที่ประชุมรวมกันของขันธ์ 5 อันได้แก่ รูป เวทนา 
สัญญา สังขาร และวิญญาณ ในคัมภีร์มิลินทปัญหามีการแสดงธรรมอุปมาการประชุมกันของขันธ์ทั้ง 5 ว่า
เปรียบเหมือนรถ เมื่อมีองค์ประกอบหลายอย่าง เช่น ล้อ เพลา มาประชุมรวมกันก็ถูกสมมติเรียกว่ารถ ขันธ์ 5 
ก็เช่นเดียวกัน เมื่อรูป เวทนา สัญญา เป็นต้น มาประชุมรวมกันก็สมมติเรียกว่าเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน (Pranee 
Samroengrat Foundation, 1995) เวทนาเป็นหนี่งในขันธ์ 5 ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้หลายแห่งและหลาย
นัย จึงเป็นหลักธรรมที่สำคัญเรื่องหนึ่งในพระพุทธศาสนาซึ่งพุทธศาสนิกชนรู้จักกันดี แต่อาจจะยังไม่ค่อย       
มีผู้ศึกษาว่าขันธ์ทั้ง 5 นั้นสามารถเป็นอารมณ์ของสติปัฏฐานได้อย่างไรและการกำหนดสติเรียนรู้เวทนาขันธ์นั้น
เป็นไปเพ่ือพัฒนาสันติภายในและภายนอกได้อย่างไร 

ในบทความนี้ จะกล่าวถึงความสำคัญของเวทนาขันธ์ในฐานะที่เป็นประตูสู ่สันติบททั้งภายในและ
ภายนอก โดยอาศัยหลักฐานในคัมภีร์ต่างๆ ที่เกี่ยวข้องว่าเวทนามีกี่ประเภทและกระบวนการฝึกจิตจนทำให้รู้
แจ้งสภาวลักษณะและสภาวธรรมที่เกี่ยวข้องกับเวทนาเป็นอย่างไร โดยจะศึกษากระบวนการเชื่อมโยงระหว่าง
การเรียนรู้เวทนาขันธ์กับการบรรลุสันติบททั้งภายในและภายนอกว่ามีความเกี่ยวข้องและสัมพันธ์กันอย่างไร 
การกำหนดสติเพื่อเรียนรู้เวทนาขันธ์จะต้องผ่านกระบวนการอย่างไรบ้างและมีใครที่สามารถอาศัยแนวทาง
ดังกล่าวในการบรรลุถึงสันติทั้งภายในและภายนอกได้จริง โดยศึกษาพุทธาธิบายและจากบุคคลต้นแบบ        
ทั้งในสมัยพุทธกาลและสมัยหลังพุทธกาลมาเป็นแบบอย่างในการศึกษารวมทั้งนำเสนอมรรควิธีที่ผู้สนใจจะเป็น



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1206 
 

 

นักสันติวิธีเชิงพุทธสามารถอาศัยการศึกษาเวทนาขันธ์เป็นหนึ่งในแนวทางการพัฒนาสันติภายในให้มีความ
ชัดเจนมากข้ึน 

ในเบื้องต้นจะกล่าวถึงเวทนาขันธ์ที่ปรากฏในพระไตรปิฎกเป็นเบื้องต้นก่อนที่จะพิจารณาถึงเรื่องอ่ืนๆ 
ที่เก่ียวข้องกับเวทนาขันธ์จนนำไปสู่การบรรลุสันติบทในที่สุด 
 
เวทนาขันธ์ที่ปรากฏในพระสูตรสำคัญ 

เวทนาขันธ์ ปรากฏในอนัตตลักขณสูตรเป็นคร ั ้งแรก พระสูตรนี ้พระพุทธเจ ้าทรงแสดงแก่         
พระปัญจวัคคีย์ ณ ป่าอิสิปตนมฤคทายวัน หลังจากที ่ทั ้ง 5 ท่านได้บรรลุธรรมเป็นพระโสดาบันแล้ว            
โดยหลังจากที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงปฐมเทศนา คือ ธัมมจักกัปปวัตนสูตรในวันเพ็ญเดือนอาสาฬหะ 
พระพุทธเจ้าทรง แสดงอนัตตลักขณสูตรเกี่ยวกับความไม่มีตัวตนของขันธ์ 5 อันได้แก่ รูป เวทนา สัญญา 
สังขารและวิญญาณ ว่าเป็นอนัตตา โดยข้อความที่เกี่ยวข้องกับเวทนานั้นความว่า ถ้าเวทนานี้จักเป็นอัตตาแล้ว
เวทนานี้จะไม่พึงเป็นไปเพื่ออาพาธ และบุคคลพึงบังคับได้ในเวทนาว่าเวทนาของเราจงเป็นอย่างนี้ เวทนาของ
เราอย่าได้เป็นอย่างนั้น แต่เพราะเวทนาเป็นอนัตตา ฉะนั้น เวทนาจึงเป็นไปเพื่ออาพาธ และบุคคลย่อมบังคับ
ไม่ได้ในเวทนาว่า เวทนาของเราจงเป็นอย่างนี้ เวทนาของเราอย่าได้เป็นอย่างนั้น (Thai Tripitakas: 4/20/27)  

หลังจากทรงแสดงอนัตตลักขณสูตรแล้ว พระพุทธเจ้าก็ทรงแสดงพระสูตรสำคัญที่เกี่ยวข้องกับเวทนา
ขันธ์ ถือเป็นพระสูตรลำดับที่ 3 หลังตรัสรู้ คือ อาทิตตปริยายสูตร ที่ทรงแสดงแก่ชฎิล 3 พี่น้อง ณ ตำบล     
คยาสีสะ ริมฝั่งแม่น้ำคยา พร้อมกับบริวารของชฎิล 1,000 รูป โดยเนื้อหาที่เก่ียวกับเวทนานั้นพระพุทธเจ้าตรัส
ว่าเวทนาทั้ง 3 นั้นเป็นของร้อนเพราะกิเลส และร้อนเพราะความเกิดแก่เจ็บตาย ความว่า จักษุรูป จักษุ
วิญญาณ จักษุสัมผัส เป็นของร้อน แม้สุขเวทนา ทุกขเวทนา หรืออทุกขมสุขเวทนา ที่เกิดขึ้นเพราะจักษุสัมผัส
เป็นปัจจัยก็เป็นของร้อน ร้อนเพราะไฟ คือ ราคะ โทสะ โมหะ ร้อนเพราะชาติ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ 
โทมนัส และอุปายาส (Thai Tripitakas: 4/54/63-64) 

พระสูตรต่อมาที่เกี่ยวข้องกับเวทนาขันธ์ พระพุทธเจ้าทรงแสดง “เวทนาปริคคหสูตร” หรือในบางที่
เรียกว่า “ทีฆนขสูตร” ซึ่งเป็นชื่อหลานพระสารีบุตรที่ได้ฟังพระธรรมเทศนาสูตรนี้จนบรรลุธรรมเป็นพระ
โสดาบันพร้อมกับพระสารีบุตรผู้เป็นลุงที่ยืนถวายงานพัดอยู่เบื้องหลังของพระพุทธเจ้าและได้ฟังพระธรรม
เทศนานี้ด้วยจนบรรลุเป็นพระอรหันต์ ณ ถ้ำสูกรขาตา ภูเขาคิชกูฏ เมืองราชคฤห์ เนื้อหาของพระสูตรนี้มีสาระ
ใจความว่า ทีฆนขปริพาชกเข้ามาเฝ้าพระพุทธเจ้าแล้วได้สนทนากันถึงเรื ่องความเห็นต่างๆ ว่าแบบใดควร  
แบบใดไม่ควร ซึ ่งพระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าความเห็นต่างๆ ทำให้เกิดการวิวาทจึงไม่ควรยึดมั ่นถือมั่น             
ในความเห็น  

หลังจากนั ้น พระพุทธเจ้าทรงแสดงธรรมให้เห็นโทษของกายเพื ่อให้ละความพอใจในกายและ           
ในท้ายที่สุดทรงแสดงเรื่องความไม่ยึดมั่นในเวทนาทั้งสามว่าสุขเวทนา ทุกขเวทนา แม้อทุกขมสุขเวทนา          
ก็ไม่เที่ยง อันปัจจัยปรุงแต่งขึ้น อาศัยปัจจัยเกิดขึ้น มีความสิ้นไป เสื่อมไป คลายไป ดับไปเป็นธรรมดา        
อริยสาวกผู้ได้สดับแล้วเห็นอยู่อย่างนี้ ย่อมหน่ายทั้งในสุขเวทนา ทุกขเวทนา อทุกขมสุขเวทนา เมื่อหน่ายย่อม
คลายกำหนัด เพราะคลายกำหนัดย่อมหลุดพ้น เมื่อหลุดพ้นแล้วก็มีญาณหยั่งรู้ว่าหลุดพ้นแล้ว รู้ชัดว่าชาติ      
สิ้นแล้ว พรหมจรรย์อยู่จบแล้ว กิจที่ควรทำสำเร็จแล้ว กิจอื่นเพื่อความเป็นอย่างนี้มิได้มี ภิกษุผู้มีจิตหลุดพ้น
แล้วอย่างนี้ย่อมไม่วิวาทแก่งแย่งกับใครๆ โวหารใดที่ชาวโลกพูดกัน ก็พูดไปตามโวหารนั้นแต่ไม่ยึดมั่นด้วยทิฏฐิ 
(Thai Tripitakas: 13/201-205/239-244) 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1207 
 

 

เวทนาขันธ์ยังถูกกล่าวถึงในพระสูตรสำคัญในการปฏิบัติธรรม คือ มหาสติปัฏฐานสูตร โดยที่พระสตูร
นี้ พระพุทธเจ้าทรงให้กำหนดสติในฐานทั้ง 4 คือ กาย เวทนา จิต และธรรม จะเห็นว่าเวทนาขันธ์นั้นเป็น 1 ใน 
4 ของอารมณ์ในการกำหนดสติปัฏฐาน อันเป็นทางสายเอกเพ่ือการบรรลุธรรม ดังข้อความว่า 

“ดูกรภิกษุทั้งหลาย หนทางนี้เป็นที่ไปอันเอก เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์     
เพื ่อล่วงความโศกและปริเทวะ เพื ่อความดับสูญแห่งทุกข์และโทมนัส เพื ่อบรรลุธรรม        
ที่ถูกต้อง เพื่อทำให้แจ้งซึ่งพระนิพพานหนทางนี้ คือ สติปัฏฐาน 4 ประการ 4 ประการ    
เป็นไฉน ดูกรภิกษุทั้งหลายภิกษุในธรรมวินัยนี้ พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร     
มีสัมปชัญญะมีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้ พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาอยู่   
มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้ พิจารณาเห็นจิต    
ในจิตอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้ พิจารณา
เห็นธรรมในธรรมอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะมีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลก     
เสียได้” (Thai Tripitakas: 10/371/301-302) 
จากพระสูตรต่างๆ ที ่ยกมาในหัวข้อนี ้ ทำให้เห็นว่าเวทนาขันธ์นั ้นปรากฏอยู ่ในพระสูตรสำคัญ           

ที ่พระพุทธเจ้าทรงแสดงในหลายแห่ง และทำให้เห็นว ่าเวทนาขันธ์น ั ้นเป็นสภาวธรรมที ่สำคัญและ                   
มีความสัมพันธ์เชื่อมโยงกับพระสูตรอ่ืนๆ ดังที่จะได้กล่าวถึงในหัวข้อต่อไป 
 
ลักษณะและกระบวนการทำงานของเวทนาขันธ์  

เวทนามีอุปมาดุจพระราชาเสวยพระกระยาหาร (Abhidhammatha Bhavinidika: 1996) เวทนา
แบ่งได้หลายประเภท บางที่แสดงเวทนา 2 อย่าง คือ เวทนาทางกายและเวทนาทางใจ (Thai Tripitakas: 
18/270/302) ในคัมภีร์ส่วนใหญ่จะแสดงเวทนา 3 อย่าง คือ สุขเวทนา ทุกขเวทนา อุเบกขาเวทนา (Thai 
Tripitakas: 11/353/372-373) บางแห่งแสดงเวทนา 5 อย่าง ด้วยการเพิ่มโสมนัสเวทนาและโทมนัสเวทนา
จากเวทนา 3 ข้างต้น (Thai Tripitakas: 18/270/303) ในบางพระสูตรแสดงเวทนา 6 อย่าง ที่เกิดขึ้นทาง
อายตนะทั้ง 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย ใจ ได้แก่ จักขุสัมผัสสชาเวทนา คือ เวทนาเกิดจากสัมผัสทางตา        
โสตสัมผัสสชาเวทนา คือ เวทนาเกิดจากสัมผัสทางหู ฆานสัมผัสสชาเวทนา คือ เวทนาเกิดจากสัมผัสทางจมูก 
ชิวหาสัมผัสสชาเวทนา คือ เวทนาเกิดจากสัมผัสทางลิ้น กายสัมผัสสชาเวทนา คือ เวทนาเกิดจากสัมผัส      
ทางกาย และ มโนสัมผัสสชาเวทนา คือ เวทนาเกิดจากสัมผัสทางใจ (Thai Tripitakas: 18/434/287) 

ส่วนในสติปัฏฐาน 4 แสดงเวทนาถึง 9 อย่าง โดยนำเวทนาทั้ง 3 อย่าง มาจำแนกเป็นอิงอามิสและ   
ไม่อิงอามิสซึ่งจะกล่าวถึงในหัวข้อที่ 3 ลักษณะที่กล่าวมาทั้งหมดนั้น ในทางนัยของพระอภิธรรมจะเรียกว่า
ลักษณะเฉพาะหรือวิเสสลักษณะ แต่สภาพธรรมทั้งหลายยังมีลักษณะอีกอย่างที่เรียกว่าลักษณะทั่วไปหรือ
สามัญลักษณะ คือ ไตรลักษณ์ ได้แก่อนิจจตา คือ ความไม่เที่ยง ทุกขตา คือ ความคงทนในสภาพเดิมไม่ได้ และ
อนัตตตา คือ ความไม่มีตัวตนนั่นเอง ทั้งนี้ สภาพธรรมทั้งหลายที่ล้วนตกอยู่ภายใต้สามัญลักษณะก็เพราะว่า
เป็นธรรมที่ถูกปัจจัยปรุงแต่งตามกฎของปฏิจจสมุปบาทซึ่งถือได้ว่าเป็นกฎเดียวกัน (Phra Dhammapitaka 
(P.A. Payutto), 2003)  

หากจะพิจารณาตามกฎของปฏิจจสมุปบาทปัจจัยของเวทนาที่ปรากฏในพระสูตรต่างๆ ที่ได้กล่าว    
ไปแล้วนั้นจะพบว่าพระพุทธเจ้าแสดงว่าเวทนานั้นมีปัจจัยปรุงแต่งให้เกิดขึ้น ในบางพระสูตรก็ไม่ได้กล่าวไวว้่า
ปัจจัยปรุงแต่งของเวทนาคืออะไร ธรรมะที่กล่าวถึงเหตุปัจจัยอย่างเด่นชัดที่สุดก็คงไม่พ้นหลักธรรมเรื่อง
ปฏิจจสมุปบาท หากพิจารณาในฝ่ายอนุโลมแล้วก็จะพบว่าผัสสะเป็นปัจจัยแก่เวทนานั่นเอง ดังที่พระพุทธเจ้า
ตรัสว่าเพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมีเพราะสังขารเป็นปัจจัย วิญญาณจึงมีเพราะวิญญาณเป็นปัจจัย    



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1208 
 

 

นามรูปจึงมีเพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมีเพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย ผัสสะจึงมีเพราะผัสสะเป็น
ปัจจัย เวทนาจึงมีเพราะเวทนาเป็นปัจจัย ตัณหาจึงมีเพราะตัณหาเป็นปัจจัย อุปาทานจึงมีเพราะอุปาทานเป็น
ปัจจัย ภพจึงมีเพราะภพเป็นปัจจัย ชาติจึงมี เพราะชาติเป็นปัจจัย ชรา มรณะ โสกะ (ความเศร้าโศก) ปริเทวะ 
(ความคร่ำครวญ) ทุกข์ (ความทุกข์กาย) โทมนัส (ความทุกข์ใจ) และอุปายาส (ความคับแค้นใจ) จึงมีความ
เกิดขึ้นแห่งกองทุกข์ทั้งมวลนี้ มีได้ด้วยประการฉะนี้ นี้เรียกว่า ปฏิจจสมุปบาท  (Thai Tripitakas: 16/1/2) 
หากพิจารณาจากหลักธรรมนี้ ปัจจัยหรือสาเหตุของเวทนา คือ ผัสสะ  

หากพิจารณาในเวทนาปริคคหสูตร พระพุทธเจ้าทรงแสดงว่าสุขเวทนาไม่เที่ยง ทุกขเวทนาก็ไม่เที่ยง 
แม้อทุกขมสุขเวทนาก็ไม่เที่ยง อันปัจจัยปรุงแต่งขึ้นอาศัยปัจจัยเกิดขึ้น มีความสิ้นไป เสื่อมไป คลายไป ดับไป
เป็นธรรมดา หากใช้หลักปฏิจจสมุปบาท ปัจจัยของเวทนาก็ได้แก่ผัสสะนั่ นเอง ซึ่งสอดคล้องกับเหตุการณ์     
ทั้งก่อนตรัสรู้และหลังตรัสรู้ที่พระพุทธเจ้าก็ทรงพิจารณาปฏิจจสมุปบาทเช่นเดียวกัน กล่าว คือ ในปัจฉิมยาม
คืนวันตรัสรู้พระพุทธเจ้าก็ทรงพิจารณาปัจจยาการหรือปฏิจจสมุปบาทและเมื่อตรัสรู้แล้ว ตอนเสวยวิมุตติสุข    
ใต้ต้นศรีมหาโพธิ์ พระพุทธเจ้าได้ทรงมนสิการปฏิจจสมุปบาทอันเป็นอนุโลมด้วยดีตลอดปฐมยามแห่งราตรวี่า 
เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้ก็มี เพราะสิ่งนี้เกิด สิ่งนี้จึงเกิด  ซึ่งในวงจรของปฏิจจสมุปบาทนั้นมีเงื่อนไขหนึ่งที่กล่าวว่า    
เพราะผัสสะเป็นปัจจัยจึงมีเวทนา เป็นต้น หลังจากนั้น พระพุทธเจ้าจึงทรงเปล่งพุทธอุทานว่า เมื่อใดแล          
ธรรมทั้งหลายปรากฏแก่พราหมณ์ผู้มีความเพียร เพ่งอยู่เมื่อนั้น ความสงสัยทั้งปวงของพราหมณ์นั้นย่อมสิ้นไป
เพราะมารู้ธรรมพร้อมทั้งเหตุ (Thai Tripitakas: 4/1/1-3) 

ในทางตรงกันข้าม เมื ่อผัสสะดับไป เวทนาก็ย่อมดับไปเช่นกัน ตามที ่พระพุทธเจ้าทรงแสดง
หลักปฏิจจสมุปบาทในฝ่ายปฏิโลม ว่าเพราะอวิชชาดับไปไม่เหลือด้วยวิราคะ สังขารจึงดับ เพราะสังขารดับ 
วิญญาณจึงดับ เพราะวิญญาณดับ นามรูปจึงดับ เพราะนามรูปดับ สฬายตนะจึงดับ เพราะสฬายตนะดับ ผัสสะ
จึงดับ เพราะผัสสะดับ เวทนาจึงดับ  เพราะเวทนาดับ ตัณหาจึงดับ เพราะตัณหาดับ อุปาทานจึงดับ         
เพราะอุปาทานดับ ภพจึงดับ เพราะภพดับ ชาติจึงดับ เพราะชาติดับ ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส 
และอุปายาสจึงดับ ความดับแห่งกองทุกข์ท้ังมวลนี้ มีได้ด้วยประการฉะนี้ หลังจากนั้น พระพุทธเจ้าจึงทรงเปล่ง
พุทธอุทานว่า เมื่อใดแล ธรรมทั้งหลาย ปรากฏแก่พราหมณ์ผู้มีความเพียรเพ่งอยู่ เมื่อนั้น ความสงสัยทั้งปวง
ของพราหมณ์นั้นย่อมสิ้นไป เพราะได้รู้ความสิ้นแห่งปัจจัยทั้งหลาย (Thai Tripitakas: 4/2/1-3) 

หากอ้างอิงตามหลักการของปฏิจจสมุปบาทและพุทธอุทานทั้งสองบทนี้ การพิจารณาถึงความเกิดดับ
ของเวทนาจึงเป็นปัจจัยประการหนึ่งที่ทำให้ความสงสัยในธรรมนั้นหมดสิ้นไปได้ นอกจากนี้เมื่อพิจารณาตาม
นัยของปฏิจจสมุปบาทเม่ือเห็นว่าเวทนาดับ ตัณหาก็ย่อมดับด้วย โดยวิธีการนี้สอดคล้องกับการกำหนดรู้เวทนา
ขันธ์ที่พระพุทธเจ้าทรงแสดงไว้ในมหาสติปัฏฐานสูตรอีกด้วย ความว่าภิกษุพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา
ทั้งหลายภายในอยู่ พิจารณาเห็นเวทนาในเวทนาทั้งหลายภายนอกอยู่  หรือพิจารณาเห็นเวทนาในเวทนา
ทั้งหลายทั้งภายในทั้งภายนอกอยู่ พิจารณาเห็นธรรมเป็นเหตุเกิดในเวทนาทั้งหลายอยู่ พิจารณาเห็นธรรมเป็น
เหตุดับในเวทนาทั้งหลายอยู่ หรือพิจารณาเห็นทั้งธรรมเป็นเหตุเกิดทั้งธรรมเป็นเหตุดับในเวทนาทั้งหลายอยู่ 
หรือว่าภิกษุนั้นมีสติปรากฏอยู่เฉพาะหน้าว่าเวทนามีอยู่ก็เพียงเพื่ออาศัยเจริญญาณ  เจริญสติเท่านั้น ไม่อาศัย 
(ตัณหาและทิฏฐิ) อยู่ และไม่ยึดมั่นถือมั่นอะไรๆ ในโลก (Thai Tripitakas: 10/380/314) เมื่อพิจารณาเวทนา
ตามนัยพระสูตรนี้เมื ่อเห็นเหตุเกิด คือ ผัสสะเกิดขึ้น เวทนาก็เกิดขึ้นและเมื่อเห็นเหตุดับ คือ ผัสสะดับลง 
เวทนาก็ดับด้วย เมื่อเวทนาเกิดขึ้น ตัณหาก็เกิดขึ้น เมื่อเวทนาดับลง ตัณหาก็ดับลงด้วย ดังนั้น สภาวธรรม
ดังกล่าวก็จะสอดคล้องกับพุทธพจน์ในอนัตตลักขณสูตรที่ว่า 

“ก็สิ่งใดไม่เที่ยง เป็นทุกข์ มีความแปรผันเป็นธรรมดา ควรหรือที่จะพิจารณาเห็น    
สิ่งนั้นว่า ‘นั่นของเรา เราเป็นนั่น นั่นเป็นอัตตาของเรา ... เวทนาทั้งหมดนั้นเธอทั้งหลาย   



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1209 
 

 

พึงเห็นด้วยปัญญาอันชอบตามความเป็นจริงอย่างนี้ว่า ‘นั่นไม่ใช่ของเรา เราไม่เป็นนั่น       
นั่นไม่ใช่อัตตาของเรา’ ... อริยสาวกผู้ได้สดับเห็นอยู่อย่างนี้ ย่อมเบื่อหน่ายแม้ในรูปย่อมเบื่อ
หน่ายแม้ในเวทนา ย่อมเบื่อหน่ายแม้ในสัญญา ย่อมเบื่อหน่ายแม้ในสังขารย่อมเบื่อหน่าย  
แม้ในวิญญาณ เมื่อเบื่อหน่ายย่อมคลายกำหนัด เพราะคลายกำหนัดจิตย่อมหลุดพ้น เมื่อจิต
หลุดพ้นแล้ว ก็รู ้ว่า ‘หลุดพ้นแล้ว’ รู ้ชัดว่า ‘ชาติสิ ้นแล้วอยู ่จบพรหมจรรย์แล้ว ทำกิจ          
ที่ควรทำเสร็จแล้ว ไม่มีกิจอ่ืนเพื่อความเป็นอย่างนี้อีกต่อไป” (Thai Tripitakas: 17/59/95-
96) 
การกำหนดความเกิดดับของเวทนานี่เองที่จะนำไปสู่การเห็นไตรลักษณ์เพ่ือถ่ายถอนความยึดมั่นถือมั่น

ในขันธ์ 5 ทั้งหมดว่าเป็นสัตว์ บุคคล หรือตัวตน เราเขา จนจิตเกิดความคลายกำหนัดและหลุดพ้นจากกิเลส   
จนบรรลุสันติบทในลำดับขั้นต่างๆ ดังจะกล่าวถึงในหัวข้อต่อไป  
 
การกำหนดรู้เวทนาขันธ์เพื่อการบรรลุสันติบท 

คำว่าสันติบทนั้นกล่าวถึงในพระสูตรหลายแห่ง โดยอธิบายว่า สันติ สันตะ สันติบท เป็นคำเดียวกันนั้น 
คือ อมตนิพพาน ได้แก่ ธรรมอันเป็นที่ระงับสังขารทั้งปวง เป็นที่ออกจากตัณหาเครื่องร้อยรัด บทนั้นเป็นความ
สงบ เป็นธรรมชาติประณีต อีกความหมายหนึ่ง ธรรมเหล่าใดย่อมเป็นไปเพ่ือบรรลุความสงบ เพ่ือถูกต้องความ
สงบ เพื่อทำให้แจ้งความสงบ คือ สติปัฏฐาน 4 สัมมัปธาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 
อริยมรรคมีองค์ 8 ธรรมเหล่านี้เรียกว่า สันติบท (ทางสงบ) ตาณบท (ทางปกป้อง) เลณบท (ทางหลีกเร้น)   
สรณบท (ทางเป็นที่พึ่ง) อภยบท (ทางไม่มีภัย) อัจจุตบท (ทางที่ไม่เคลื่อน) อมตบท (ทางอมตธรรม) นิพพาน
บท (ทางดับตัณหา) (Thai Tripitakas: 29/150/410) 

คัมภีร์มหานิเทสแบ่งลักษณะของสันติออกเป็น 3 อย่าง คือ 1) อัจจันตสันติ 2) ตทังคสันติ 3) สมมติ
สันติ โดยกล่าวว่า อมตนิพพาน เรียกว่า อัจจันตสันติ คือ ธรรมเป็นที่ระงับสังขารทั้งปวง เป็นที่สลัดทิ้งอุปธิ
ทั้งหมด เป็นที่สิ้นตัณหา เป็นที่คลายกำหนัด เป็นที่ดับกิเลส เป็นที่เย็นสนิท ตทังคสันติ คือ ผู้บรรลุปฐมฌานก็มี
นิวรณ์สงบไป ผู้บรรลุทุติยฌานก็มีวิตกวิจารสงบไป ผู้บรรลุตติยฌานก็มีปีติสงบไป  ผู้บรรลุจตุตถฌานก็มีสุข
และทุกข์สงบไป ผู้บรรลุอากาสานัญจายตนสมาบัติก็มี 1) รูปสัญญา 2) ปฏิฆสัญญา 3) นานัตตสัญญา สงบไป 
ผู้บรรลุวิญญาณัญจายตนสมาบัติ ก็มีอากาสานัญจายตนสัญญาสงบไป ผู้บรรลุอากิญจัญญายตนสมาบัติ ก็มี
วิญญาณัญจายตนสัญญาสงบไป ผู้บรรลุเนวสัญญานาสัญญายตนสมาบัติ ก็มีอากิญจัญญายตนสัญญาสงบไป 
ส่วนสมมติสันติ คือ ความสงบแห่งทิฏฐิ 62 อธิบายความว่าสันติที่ กำหนดทั่วแล้วเห็นความไม่เที่ยง อันปัจจัย
ปรุงแต่ง อาศัยกันเกิดขึ้น มีความสิ้นไปเป็นธรรมดา มีความเสื่อมไปเป็นธรรมดา มีความคลายไปเป็นธรรมดา 
มีความดับไปเป็นธรรมดา (Thai Tripitakas: 29/19/88-89) 

หากพิจารณาเนื้อความในคัมภีร์มหานิเทสก็จะเห็นว่าคำว่าสันติแบ่งได้เป็น 2 ระดับ คือ ระดับ      
โลกุตตระ หมายถึง นิพพาน ระดับโลกียะ คือ การสงบจากธรรมเบื้องต่ำด้วยธรรมเบื้องสูง และในระดับสมมติ 
คือ การสงบจากความเห็นต่างๆ 62 ประการตามพรหมชาลสูตร (Thai Tripitakas: 9/28-147/11-46)       
พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (ปัจจุบันดำรงตำแหน่งสมณศักดิ ์ที ่พระเมธีวชิรบัณฑิต) กล่าวว่า  สันติใน
พระพุทธศาสนาอาจไม่ใช่เป็นเรื่องของโลกุตตรธรรมซึ่งเป็นเรื่องสันติภายในเพียงอย่างเดียว แต่อาจรวมไปถึง
ส ันต ิท ี ่ เป ็นโลก ียธรรมซ ึ ่ ง เป ็น เร ื ่ องส ันต ิภายนอกไ ด ้อ ีกด ้วย  (Phramaha Hansa Dhammahaso 
(Nithibunyakorn), 2021) แนวคิดดังกล่าวสอดคล้องกับหลักฐานที่ปรากฏในคัมภีร์มหานิเทส โดยคำว่า     
สันติบททั้งภายนอกและภายใน อาจใช้เทียบเคียงกับคำว่าโลกียสันติและโลกุตตรสันติ ซึ่งในบทความนี้จะใช้  
คำเหล่านี้เป็นไวพจน์ซึ่งกันและกัน 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1210 
 

 

การกำหนดรู้เวทนาขันธ์เป็นหนทางไปสู่การบรรลุสันติภายนอกและภายในได้อย่างไร หากพิจารณา
จากทีฆนขสูตรจะเห็นว่าพระพุทธเจ้าตรัสว่าเวทนาแต่ละอย่าง คือ สุข ทุกข์ และอุเบกขา นั้น สามารถรู้ได้       
ทีละอย่าง คือ ในขณะที่เสวยสุขเวทนาอยู่นั ้น ในขณะนั้นไม่ได้เสวยทุกขเวทนา ไม่ได้เสวยอุเบกขาเวทนา   
เสวยแต่สุขเวทนาเท่านั้น ในขณะใดได้เสวยทุกขเวทนา ในขณะนั้นไม่ได้เสวยสุขเวทนา ไม่ได้เสวยอุเบกขา
เวทนา ได้เสวยแต่ทุกขเวทนาเท่านั้น ในขณะใดได้เสวยอุเบกขาเวทนา ในขณะนั้นไม่ได้เสวยสุขเวทนา ไม่ได้
เสวยทุกขเวทนา ได้เสวยแต่อุเบกขาเวทนาเท่านั้น (Thai Tripitakas: 13/205/243) พระพุทธพจน์นี้แสดงว่า
จิตสามารถรับรู้หรือเสวยเวทนาในแต่ละขณะได้เพียงอย่างเดียวเท่านั้น การที่พระพุทธเจ้าตรัสเช่นนี้ คือ      
การกำหนดรู้เวทนาที่เป็นปัจจุบันอารมณ์นั่นเอง ในมหาสติปัฏฐานสูตรได้ขยายรายละเอียดของเวทนาที่ต้อง
กำหนดรู้ไว้ถึง 9 ประเภท ดังต่อไปนี้ 

“ภิกษุในธรรมวินัยนี้เมื ่อเสวยสุขเวทนาก็รู ้ชัดว่า  ‘เราเสวยสุขเวทนาเมื ่อเสวย
ทุกขเวทนา ก็รู้ชัดว่า ‘เราเสวยทุกขเวทนา’เมื่อเสวยอทุกขมสุขเวทนา ก็รู้ชัดว่า ‘เราเสวยอ
ทุกขมสุขเวทนาเมื่อเสวยสุขเวทนาที่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า ‘เราเสวยสุขเวทนาที่มีอามิส’เมื่อเสวย
สุขเวทนาที่ไม่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า ‘เราเสวยสุขเวทนาที่ไม่มีอามิส’เมื่อเสวยทุกขเวทนาที่มี
อามิส ก็รู้ชัดว่า ‘เราเสวยทุกขเวทนาที่มีอามิส’เมื่อเสวยทุกขเวทนาที่ไม่มีอามิส  ก็รู้ชัดว่า 
‘เราเสวยทุกขเวทนาที่ไม่มีอามิสเมื่อเสวยอทุกขมสุขเวทนาที่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า ‘เราเสวยอทุก
ขมสุขเวทนาที่มีอามิส’เมื่อเสวยอทุกขมสุขเวทนาที่ไม่มีอามิส ก็รู้ชัดว่า ‘เราเสวยอทุกขมสุข
เวทนาที่ไม่มีอามิส’” (Thai Tripitakas: 10/380/313) 
เมื่อสติสัมปชัญญะสามารถกำหนดรู้เวทนาที่เป็นปัจจุบันได้แล้ว ก็กำหนดรู้หาสาเหตุว่าเวทนาเหลา่นี้

เกิดจากอะไร ซึ่งได้กล่าวไปแล้วว่าว่าเวทนาทั้งปวงเกิดขึ้นเพราะผัสสะ และเวทนาเหล่านั้นก็ล้วนดับไป     
เพราะผัสสะดับ ความรู้ดังกล่าวสอดคล้องกับพุทธอุทานหลังการตรัสรู้และสอดคล้องกับสติปัฏฐานสูตรที่กล่าว
ว่าให้พิจารณาเห็นธรรม คือ ความเกิดขึ้นในเวทนาบ้าง พิจารณาเห็นธรรม คือ ความเสื่อมในเวทนาบ้าง 
พิจารณาเห็นธรรม คือ ทั้งความเกิดขึ้นทั้งความเสื่อมในเวทนาบ้าง ดังที่ได้กล่าวแล้วในหัวข้อที่ 2 หากพิจารณา
เวทนาขันธ์ดังนี้ จิตก็จะเริ่มเข้าสู่สันติบทได้ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ในบทนำของมหาสติปัฏฐานสูตรว่า  ทางนี้
เป็นทางเดียว เพื่อความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์เพื่อล่วงโสกะและปริเทวะ  เพื่อดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุ  
ญายธรรม 4 เพื ่อทำให้แจ้งนิพพาน  (Thai Tripitakas: 10/373/301) พระนิพพาน คือ สันติบทที ่เป็น     
โลกุตตรสันติหรือสันติภายในนั่นเอง การเจริญสติปัฏฐานจึงเป็นหนทางเอกในการเข้าสู่สันติภายในตาม       
พุทธพจน์ที่กล่าวมานี้  

การเข้าสู่สันติบทภายในย่อมเป็นปัจจัยแก่โลกียสันติหรือสันติภายนอกได้เช่นกัน หากพิจารณาจาก
เนื้อหาในคัมภีร์ต่างๆ เช่น คัมภีร์ธัมมปทัฏฐกถา อรรถกถาขุททกนิกาย คาถาธรรมบท ยมกวรรคที่ 1 กล่าวว่า
พระผู้มีพระภาคเจ้าทรงมีพระทัยสม่ำเสมอในบุคคลทั่วไป คือ ในนายขมังธนู ในพระเทวทัต ในโจรองคุลิมาล 
ในช้างธนบาล และในพระราหุล (Thai Tripitakas and Commentary: 40/197) การที่บุคคลใดจะวางจิต
เสมอกันได้ทั้งในผู้ที ่ควรรักหรือควรเกลียดซึ่งถือเป็นโลกียสันติหรือสันติภายนอกนั้นเป็นสิ ่งที่ทำได้ยาก        
หากบุคคลนั้นยังไม่บรรลุโลกุตตรสันติ ในคัมภีร์วิสุทธิมรรคได้แสดงว่าจิตของผู้ที่เจริญพรหมวิหารธรรม คือ 
เมตตา กรุณา มุทิตาและอุเบกขา จนถึงขั ้นฌานนั ้น  จิตจะเข้าถึงสภาวะที ่เรียกว่า “สีมาสัมเภท” คือ           
การทำลายเขตแดน ไม่มีขอบเขต หรือเรียกได้อีกอย่างว่า “อัปปมัญญา” คือ ความไม่มีประมาณ  หมายถึง   
การที่จิตนั้นมีความเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา แก่สัตวโลกทั้งหลายเสมอกันหมดโดยไม่มีขอบเขต
หรือไม่มีที่สุดไม่มีประมาณ ไม่ว่าบุคคลอื่นๆ นั้นจะเป็นผู้ที่รัก รักมาก รักปานกลาง หรือแม้แต่ผู้ที่เป็นศัตรูกัน 
(Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto), 2003) ความมีเมตตาจนถึงมุทิตานั้นเป็นสุขเวทนา การกำหนดรู้สุข



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1211 
 

 

เวทนาจึงเป็นเหตุให้เกิดสันติทั้งภายในเพราะจิตนั้นย่อมเต็มไปด้วยความไม่โกรธอันเป็นอารมณ์ของเมตตาจิต 
และส่งผลไปสู่สันติภายนอกเพราะเกิดความต้องการช่วยเหลือและปรารถนาดีแก่สรรพสัตว์ทั้งหลาย  

ส่วนการกำหนดรู้อุเบกขาเวทนาจนจิตเป็นกลางได้นั้นก็ย่อมทำให้เกิดสันติภายในเพราะมีใจเป็นกลาง
ไม่มีความยินดีและยินร้ายในสรรพสัตว์ทั้งหลายทั้งปวง และเมื่อวางใจเป็นกลางแล้วก็จะเกิดสันติภายนอก
เพราะว่าบุคคลเหล่านั้นย่อมวางเฉย ไม่มีความขัดแย้ง ไม่ประทุษร้าย สร้างความรุนแรงต่อบุคคลอื่นๆ ไม่ว่า
บุคคลนั้นจะมาทำดีหรือทำไม่ดีกับผู้ที่มีใจเป็นอุเบกขาก็ตาม ในเมตตสูตรได้แสดงว่าการเจริญโพชฌงค์ 7 เช่น 
สติสัมโพชฌงค์ ถึงอุเบกขาสัมโพชฌงค์ ทำให้บรรลุเมตตาเจโตวิมุติได้ ความว่าภิกษุในธรรมวินัยนี้ย่อมเจริญสติ
สัมโพชฌงค์ อันสหรคตด้วยเมตตา ฯลฯ ย่อมเจริญอุเบกขาสัมโพชฌงค์อันสหรคตด้วยเมตตา อาศัยวิเวก 
อาศัยวิราคะ อาศัยนิโรธ น้อมไปในการสละ ถ้าหวังอยู่ว่า เราพึงเว้นสิ่งไม่ปฏิกูลและปฏิกูลทั้งสองนั้นออกเสีย
แล้ววางเฉยมีสติสัมปชัญญะอยู ่ ก็ย่อมวางเฉย มีสติสัมปชัญญะในสิ ่งทั ้งสองนั ้นอยู่  (Thai Tripitakas: 
19/235/177-178) พุทธพจน์ดังกล่าวแสดงว่าผู้ที่เจริญจิตจนถึงอุเบกขาสัมโพชฌงค์แล้วก็จะสามารถวางเฉย
ได้ทั้งในสิ่งที่เป็นปฏิกูลและไม่เป็นปฏิกูล ซึ่งก็สอดคล้องกับที่การกล่าวว่าผู้ที่ถึงสันติบทสามารถวางจิตเป็น
กลางได้ทั้งในผู้ที่รักและเกลียดนั่นเอง 

ทั้งนี้อาจอนุมานได้ว่าสภาวะจิตที่จะเป็นเช่นนี้ได้ ต้องไม่เห็นว่าบุคคลทั้งรักและเกลียดเป็นสัตว์บคุคล 
ตัวตน เราเขา แต่เป็นเพียงสภาวะของผัสสะที่มากระทบจนทำให้เกิดเวทนาเท่านั้น ดังนั้น บุคคลต่างๆ ไม่ว่าจะ
เป็นคนที่เคยรัก เคยโกรธ บุคคลเหล่านั้นล้วนมีสภาวะเสมอกันหมดเพราะเป็นเพียงผัสสะที่มากระทบเท่านั้น 
หาได้มีสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา อยู่ในสภาวะของผัสสะและเวทนาแต่อย่างใดไม่ หากกำหนดรู้เวทนาได้อย่าง
คล่องแคล่วก็จะสามารถขยายการเรียนรู้ได้ว่าสภาพธรรมทั้งหลายไม่ว่าจะเป็นกิเลสและสังขารที่ต่าง ๆ ก็เป็น
เพียงผัสสะที่มากระทบเสมอกับสิ่งอ่ืนๆ ไม่ว่าจะเป็น ลมหายใจ รสชาติอาหาร ความเย็น ความร้อน ความอ่อน 
ความแข็ง ความฟุ้ง ฯลฯ การเรียนรู ้กระบวนการเกิดดับของเวทนาเช่นนี ้เป็นสัมมาทิฏฐิ ดังข้อความ            
จากสัมมาทิฏฐิสูตรว่า เมื่อใด พระอริยสาวกรู้ชัดเวทนา เหตุเกิดแห่งเวทนา ความดับแห่งเวทนาและข้อปฏิบัติ
ให้ถึงความดับแห่งเวทนาอย่างนี้ เมื่อนั้น ท่านละราคานุสัยโดยประการทั้งปวง ฯลฯ เป็นผู้ทำที่สุดแห่งทุกข์ได้ 
แม้ด้วยเหตุเพียงเท่านี้พระอริยสาวกก็ชื่อว่ามีสัมมาทิฏฐิ มีความเห็นตรง มีความเลื่อมใสอันแน่วแน่ในธรรม   
มาสู่พระสัทธรรมนี้ (Thai Tripitakas: 12/96/92) เมื่อมีสัมมาทิฏฐิคือความเห็นที่ถูกต้องโดยอาศัยการเรียนรู้
เวทนาขันธ์แล้วก็ย่อมเป็นผู้สงบจนถึงนิพพานได้นั่นเอง 

ในหัวข้อต่อไปจะกล่าวถึงบุคคลต้นแบบในสมัยพุทธกาลและสมัยหลังพุทธกาลที่สามารถกำหนดรู้
เวทนาขันธ์จนบรรลุสันติบททั้งภายในและภายนอกได้ 
 
บุคคลต้นแบบที่บรรลุสันติบทด้วยการกำหนดรู้เวทนาขันธ์ 

เรื่องราวของพระภิกษุที่เป็นตัวอย่างของการกำหนดรู้เวทนาและสามารถอดทนอดกลั้นกับเวทนา
ต่างๆ โดยเฉพาะทุกขเวทนานั้นปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎกและอรรถกถาอยู่หลายเรื่อง  โดยพุทธพจน์    
ที่กล่าวถึงเรื่องนี้อย่างชัดเจนที่สุดพระสูตรหนึ่ง คือ กกจูปมสูตร ที่มีความว่าหากพวกโจรผู้ประพฤติต่ำทรามจะ
พึงใช้เลื่อยที่มีท่ีจับ 2 ข้างเลื่อยอวัยวะน้อยใหญ่ ผู้มีใจคิดร้ายแม้ในพวกโจรนั้น ก็ไม่ชื่อว่าทำตามคำสั่งสอนของ
เรา เพราะเหตุที่อดกลั้นไม่ได้นั้น เธอทั้งหลายควรสำเหนียกว่าจิตของเราจักไม่แปรผัน เราจักไม่เปล่งวาจาชั่ว
หยาบ และจักอนุเคราะห์ด้วยสิ่งที่เป็นประโยชน์ (Thai Tripitakas: 12/232-233/244) จะเห็นว่าแนวทาง  
จากพระสูตรดังกล่าว พระพุทธเจ้าทรงยกทุกขเวทนาอย่างแรงกล้าที่พระสาวกต้องกำหนดรู้เพื่อแสดงให้เห็นถึง
ภาวะของสันติภายในที่ส่งผลต่อสันติภายนอกอย่างชัดเจน ตัวอย่างของพระภิกษุที่สามารถประพฤติปฏิบัติได้
ตามพระสูตรนี้มีปรากฏในปุณโณวาทสูตร ดังมีเรื่องราวต่อไปนี้ 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1212 
 

 

เมื ่อพระปุณณะทูลพระพุทธเจ้าว่าตนจะเดินทางไปยังสุนาปรันตขนบท  พระพุทธเจ้าตรัสว่า           
ชาวสุนาปรันตชนบทดุร้ายหยาบช้า หากชาวสุนาปรันตชนบททำร้ายพระปุณณะ ท่านจะทำอย่างไร             
ถ้าชาวสุนาปรันตชนบทด่าบริภาษตน พระปุณณะจะคิดว่ายังดีที่ไม่ได้ประหารด้วยฝ่ามือ ถ้าชาวสุนาปรันต -
ชนบทประหารด้วยฝ่ามือ พระปุณณะจะคิดว่ายังดีที่ไม่ประหารด้วยก้อนดิน  ถ้าชาวสุนาปรันตชนบทประหาร
ด้วยก้อนดิน พระปุณณะจะคิดว่ายังดีที่ไม่ประหารด้วยท่อนไม้ ถ้าชาวสุนาปรันตชนบทประหารด้วยท่อนไม้ 
พระปุณณะจะคิดว่ายังดีที่ไม่ประหารด้วยศาสตรา ถ้าชาวสุนาปรันตชนบทประหารด้วยศาสตรา พระปุณณะ
จะคิดว่ายังดีที ่ไม่ปลิดชีพด้วยศาสตราอันคม  ถ้าชาวสุนาปรันตชนบทปลิดชีพตนด้วยศาสตราอันคม            
พระปุณณะจะคิดว่า มีเหล่าสาวกของพระผู้มีพระภาคที่อึดอัดเกลียดชังร่างกายและชีวิต พากันแสวงหา
ศาสตราสังหารชีพอยู่แต่เราไม่ต้องแสวงหาสิ่งดังนั้นเลยก็ได้ศาสตราสังหารชีพแล้ว  

พระพุทธเจ้าจึงกล่าวว่าพระปุณณะประกอบด้วยทมะและอุปสมะ จักสามารถอยู่ในสุนาปรันตชนบท
ได้ ท่านพระปุณณะได้เดินทางจาริกไปยังสุนาปรันตชนบท ทำให้ชาวสุนาปรันตชนบทกลับใจแสดงตน        
เป็นอุบาสกประมาณ 500 คน อุบาสิกาประมาณ 500 คน ภายในพรรษานั้นเอง ส่วนตัวท่านได้ทำให้แจ้ง       
ซึ่งวิชชา 3 ภายในพรรษานั้นเช่นกัน (Thai Tripitakas: 18/88/85-88) จะเห็นว่าธรรมะข้อหนึ่งที่พระพุทธเจ้า
ตรัสถึงพระปุณณะ คือ คำว่าอุปสมะ หมายถึง ความสงบซึ่งสามารถตีความถึงลักษณะของสันติทั้งภายในและ
ภายนอกได้ดังที่กล่าวแล้วในหัวข้อที่ 3 การถูกบริภาษจนถึ งขั้นทำร้ายร่างกายก็ย่อมทำให้เกิดทุกขเวทนา    
อย่างมาก การกำหนดรู้ทุกขเวทนาด้วยทมะเช่นนี้แสดงให้เห็นว่าการกำหนดรู้เวทนาจนทำให้เกิดความสงบ
ย่อมนำไปสู่สันติบทภายใน คือ อุปสมะหรือความสงบได้ เมื่อจิตเกิดความสงบภายในแล้วก็ย่อมส่งผลต่อความ
สงบหรือสันติภายนอกดังที่พระปุณณะสามารถประพฤติธรรมและเผยแผ่ธรรมภายใต้สภาวะแวดล้อมที่เต็ม   
ไปด้วยความรุนแรงแต่กลับเปลี่ยนให้คนสังคมที่มีความขัดแย้งในสุนาปรันตชนบทกลายเป็นคนที่กลับใจเป็น
พุทธบริษัทถึง 1,000 คน  

ตัวอย่างพระอีกรูปที่กำหนดรู้เวทนาปรากฏในคัมภีร์อรรถกถาธรรมบท โดยกล่าวถึงเรื่องพระติสสะ
เถระถูกทำร้ายโดยช่างทำแก้วมณีที่เป็นโยมอุปัฏฐากของท่านเอง ท่านถูกสงสัยว่าขโมยแก้วมณีไป ซึ่งความจริง
แล้วนกกระเรียนตัวหนึ่งได้กลืนแก้วมณีไป แต่พระติสสะเถระไม่ยอมบอกความจริง เพราะเกรงว่าช่างแก้วมณี
จะฆ่านกกระเรียนตัวนั้น ช่างทำแก้วมณีจึงทำทารุณกรรมพระเถระด้วยการนำเชือกพันศีรษะพระเถระ ขันด้วย
ท่อนไม้จนโลหิตท่านไหลออกจากศีรษะ หูและจมูก ตาทั้งสองทะลักออก ท่านเจ็บปวดมากจึงล้มลง นกกะเรียน
ได้กลิ่นโลหิตจึงมาดื่มกินโลหิตของท่าน ช่างแก้วเตะนกกะเรียนตายเพราะความโกรธแล้วจึงทราบความจริง
จากพระเถระว่านกกระเรียนตัวนี้กลืนกินแก้วมณีนั้น หากนกนี้ไม่ตาย แม้พระเถระจะตายก็จักไม่บอก ช่างแก้ว
ได้แก้วมณีคืนแล้วขอขมาพระติสสเถระ มีใจสลด หมอบลงใกล้เท้าของพระเถระ ขอให้พระติสสะอดโทษ     
พระเถระกล่าวว่าโทษของท่านและเราไม่มี มีแต่โทษของวัฏฏะเท่านั้น (Thai Tripitakas and Commentary: 
42/50-53) เรื่องพระติสสะนี้เป็นตัวอย่างของการกำหนดรู้เวทนาขันธ์ โดยเฉพาะทุกขเวทนาที่ท่านพระติสสะ
ได้รับอย่างแสนสาหัสแต่ท่านก็ได้แสดงถึงการเข้าถึงสันติภายในด้วยการกำหนดทุกขเวทนานั้นอย่ างอุกฤษฏ์ 
โดยส่งผลทำให้เกิดสันติภายนอก คือ ท่านเลือกที่จะทำให้เกิดสันติภายนอกคือการไม่ประทุษร้ายโต้ตอบ      
ช่างแก้วด้วยความรุนแรงในแบบที่ท่านถูกกระทำและเลือกที่จะทำให้นกกระเรียนไม่ต้องตายเพราะความ
รุนแรง 

ในคัมภีร์สุมังคลวิลาสินี อรรถกถาทีฆนิกาย มหาวรรคกล่าวถึงพระภิกษุรูปหนึ่งในกรุงสาวัตถีว่า      
บุตรของกุฎุมพีชื่อติสสะละทรัพย์ 40 โกฏิ ออกบวชโดดเดี่ยวอยู่ในป่า ภริยาของน้องชายท่านส่งโจร 500 ให้ไป
ฆ่าท่านเสีย พวกโจรไปล้อมท่านไว้ ท่านจึงถามว่าอุบาสกมาทำไมกัน พวกโจรตอบว่ามาฆ่าท่าน ท่านจึงพูด
ขอร้องโจรว่าโปรดรับประกันให้ชีวิตสักคืนหนึ่งเถิด พวกโจรกล่าวว่าใครจักประกันท่านในฐานะอย่างนี ้ได้    



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1213 
 

 

พระเถระจึงจับหินก้อนใหญ่ทุบกระดูกขาทั้งสองข้างแล้วกล่าวว่าประกันแบบนี้พอไหม โจรพวกนั้นไม่หลบหนี
ไปไหน พากันก่อไฟนอนใกล้ที่จงกรม พระเถระข่มเวทนา พิจารณาศีล อาศัยศีลที่บริสุทธิ์ก็เกิดปีติและปราโมช 
ลำดับต่อจากนั้นก็เจริญวิปัสสนา ทำสมณธรรมตลอดคืน ในยามทั้งสามพออรุณขึ้นก็บรรลุพระอรหันต์ (Thai 
Tripitakas and Commentary: 14/267-268) กรณีนี้ก็เป็นอีกตัวอย่างของการกำหนดรู้ทุกขเวทนาจนบรรลุ
สันติบททั้งภายในและภายนอกเช่นเดียวกับกรณีของพระติสสะเพียงแต่คู่กรณีเปลี่ยนจากนกกระเรียนเป็นโจร 
กล่าวคือ พระติสสะเถระได้กำหนดทุกขเวทนาที่เกิดจากหินทุบขาทั้งสองข้างจนเกิดปีติและปราโมชจนบรรลุ
อรหันต์เป็นการบรรลุสันติภายใน เมื่อเป็นพระอรหันต์ก็ย่อมเป็นผู้ทำให้เกิดสันติภายนอกแก่หมู่โจรด้วยเพราะ
ท่านย่อมไม่ทำร้ายหรือประทุษร้ายโจรตอบอย่างแน่นอน 

เรื่องต่อไป คือ ภิกษุกลุ่มหนึ่งจำนวน 30 รูป เรียนกัมมัฏฐานจากพระพุทธเจ้าแล้วจำพรรษาในวัดป่า 
ท่านเหล่านั้นทำกติกากันว่าจะทำสมณธรรมตลอดคืนในยามทั้งสามและจะต่างคนต่างอยู่ เมื่อภิกษุเหล่านั้นทำ
สมณธรรมแล้วโงกหลับ เสือก็มาจับภิกษุไปกินทีละรูปๆ แต่ไม่มีภิกษุรูปใดเปล่งวาจาว่าเสือคาบผมแล้ว ภิกษุ   
จึงถูกเสือกินไปถึง 15 รูป เมื่อถึงวันอุโบสถ ภิกษุที่เหลือเมื่อทราบเรื่องแล้วจึงตกลงกันว่าถ้าถูกเสือจับให้ร้อง
บอกกัน ต่อมาเสือจับภิกษุหนุ่มรูปหนึ่ง ภิกษุนั้นก็ร้องแจ้งเตือน ภิกษุทั้งหลายถือไม้เท้าและคบเพลิงติดตาม
หมายว่าจะให้เสือปล่อย เสือหนีขึ้นไปยังเขาขาด จนภิกษุทั้งหลายตามไปไม่ได้และเริ่มกินภิกษุนั้นตั้งแต่นิ้วเท้า 
ภิกษุทั้งหลายก็ได้แต่กล่าวว่ากิจที่พวกเราจะต้องทำไม่มี ความวิเศษของภิกษุทั้งหลายมันปรากฏในสถานการณ์
เช่นนี้ ภิกษุหนุ่มนั้นนอนอยู่ในปากเสือ ข่มเวทนาเจ็บปวดแล้วเจริญวิปัสสนา ตอนเสือกินถึงข้อเท้าบรรลุ เป็น
พระโสดาบัน ตอนกินไปถึงหัวเข่าเป็นพระสกทาคามี ตอนเสือกินไปถึงท้องเป็นพระอนาคามี ตอนเสือกินไปยัง
ไม่ถึงหัวใจ ก็บรรลุพระอรหัตพร้อมด้วยปฏิสัมภิทา  (Thai Tripitakas and Commentary: 14/268-269) 
กรณีนี้ก็เป็นตัวอย่างของการกำหนดรู้ทุกขเวทนาจนบรรลุสันติบททั้งภายในและภายนอกเช่นเดียวกับ 2 กรณี
ข้างต้น ภิกษุรูปดังกล่าวกำหนดรู้เวทนาจากการที่ถูกเสือกัดกินจนบรรลุสันติบทภายในและแสดงถึงสันติวิธี
ภายนอกอย่างอุกฤษฏ์ที่จะไม่ทำร้ายแม้กระทั่งเสือที่กำลังทำลายชีวิตตนเอง 

กรณีสุดท้าย คือ กรณีพระสังฆราชสรณังกรแห่งประเทศศรีลังกาในรัชสมัยของพระเจ้ากีรติศรีราช -   
สิงหะ ภายหลังที่พระอุบาลีมรณภาพด้วยโรคหูอักเสบ ณ กุฏิของพระโกแบกัตตุเวในเมืองแคนดีตรงกับ      
เดือนสามข้างขึ้น พ.ศ. 2299 (Sankut, 2006) เมื่อพระอุบาลีมหาเถระถึงมรณภาพ พระเจ้ากีรติศรีราชสิงหะ
จึงทรงแต่งตั ้งพระสรณังกรเป็นพระสังฆราชองค์แรก  (Somdej Krom Phraya Damrong Rajanubhab, 
2003) ต่อมาราว พ.ศ. 2303 พระสังฆราชสรณังกรทรงถูกสงสัยว่ามีส่วนร่วมในการวางแผนก่อกบฏและ    
ลอบปลงพระชนม์พระเจ้ากีรติศรีราชสิงหะ คณะทหารจึงจับพระองค์ไว้ในคุกที่เกเหลละ ในเวลาต่อมา       
พระเจ้ากีรติศรีราชสิงหะ ทรงใคร่ครวญถึงคุณงามความดีของพระสังฆราชสรณังกรนานัปการทรงสงสัยเป็น
อย่างยิ่งว่าเหตุไรพระสังฆราชไม่ตรัสบอกเหตุการณ์ทั้งปวงแก่พระองค์จึงเสด็จไปทูลถาม พระสังฆราชถวาย
พระพรให้เหตุผลว่าหากพระองค์ทรงบอกแก่พระเจ้ากีรติศรีราชสิงหะ คนหลายคนจะต้องถูกประหารเพราะ
พระองคเ์องทรงเป็นต้นเหตุ พระองค์ดำริว่าสัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของตนจึงทรงวางเฉยเสียพร้อมกันนั้นทรง
ยื่นพระหัตถ์ให้พระเจ้ากีรติศรีราชสิงหะทอดพระเนตรแผลที่นิ้วพระหัตถ์ที่เรื้อรังมานานซึ่งพระองค์ไม่ได้ทรงใส่
ยาอะไรลงไปเลยเพราะเกรงว่ายาจะไปทำลายชีวิตของสัตว์เล็กๆ ในแผลนั้น ด้วยเหตุนี้เจตนาที่จะทรงทำลาย
ชีวิตของคนอื่นจะมีได้อย่างไร พระเจ้ากีรติศรีราชสิงหะได้ทรงสดับคำอธิบายของพระสังฆราชสรณังกรแล้ว  
ทรงเข้าใจความเป็นสมณะอย่างแท้จริงของพระสังฆราช และได้ตรัสขอขมาโทษที่ได้ทรงกระทำไปแล้ว         
แก่พระสังฆราช (Sankut, 2006) 

พระสังฆราชสรณังกรเป็นตัวอย่างของการเข้าถึงสันติภายในและสันติภายนอกที่จะไม่เบียดเบียน     
ผู้ใดด้วยการกำหนดรู้เวทนาของท่านเองจนเกิดสันติภายในจิตของท่านที ่กอปรด้วยเมตตาและกรุณาต่อ      



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1214 
 

 

เหล่าสรรพสัตว์ทั ้งหลายไม่ว่าจะเป็นคนที่ลอบปลงพระชนม์พระเจ้ากีรติศรีราชสิงหะจนไปถึงสัตว์เล็ก ๆ         
ในแผลของพระองค์อันเป็นตัวอย่างของการสร้างสันติภายนอก จากเรื่องราวของพระภิกษุรูปต่าง ๆ ตั้งแต่    
สมัยพุทธกาลจนถึงสมัยหลังพุทธกาลจะเห็นว่าพระภิกษุท่ีปรากฏในเรื่องราวทั้งหลายล้วนเป็นผู้กำหนดรู้เวทนา
ขันธ์ในวาระต่างๆ จนทำให้บรรลุสันติภายใน คือ การเข้าถึงสันติภายในที่ประกอบด้วยคุณธรรมที่เป็นกุศล     
ขั้นต่างๆ จนถึงธรรมสูงสุดที่เป็นสันติบทคือพระนิพพาน และเป็นการเกื้อกูลสันติภายนอก คือ การทำให้ไม่เกิด
ความขัดแย้ง ความรุนแรงกับสรรพชีวิตทั้งหลายที่เกี่ยวข้อง แม้ว่าบุคคลเหล่านั้นไม่ว่าจะเป็นมนุษย์ด้วยกันเอง
และแม้แต่สัตว์เดรัจฉานที่จะมาทำร้ายตัวท่านเองก็ตาม  

 
สรุป 

การกำหนดรู้เวทนาขันธ์และธรรมะที่เกี่ยวเนื่องกับเวทนาเกี่ยวข้องกับธรรมะหลายหมวด เช่น ขันธ์ 5 
อัปมัญญา 4 ปฏิจจสมุปบาท 12 สติปัฏฐาน 4 โพชฌงค์ 7 สัมมาทิฏฐิ ธรรมะเหล่านี้ล้วนมีสติปัฏฐานเป็นหลัก
ในกระบวนการเรียนรู้เวทนาขันธ์ เพราะเวทนาขันธ์เป็นอารมณ์หนึ่งของสติปัฏฐานที่สามารถทำให้เกิดสันติ   
ทั้งภายในและภายนอก คือ เมื่อเจริญสติจนเห็นเวทนาว่าเกิดจากเหตุปัจจัย ไม่ใช่สัตว์บุคคล ตัวตน เราเขา       
ก็จะเกิดสัมมาทิฏฐิรู้ตามจริงว่าสภาพธรรมเหล่านั้นล้วนเป็นเพียงนามธรรมและรูปธรรมที่มาประชุมกันตามเหตุ
และปัจจัยเท่านั้น เมื่อกำหนดรู้เวทนาขันธ์ได้เช่นนี้ก็จะบรรลุถึงสันติภายนอกด้วยทมะและขันติจนสามารถสงบ
การทะเลาะวิวาทอันจะทำให้ความขัดแย้งและความรุนแรง ดังตัวอย่างพระเถระทั้งในสมัยพุทธกาลและสมัย
หลังที่สามารถสงบจิตของตนและส่งผลให้เกิดความสงบ ระงับ การทะเลาะเบาะแว้ง การทำร้ายร่างกายแล ะ
จิตใจ อันเป็นสันติภายนอกกับคู่ขัดแย้งไม่ว่าจะเป็นมนุษย์หรือสัตว์เดรัจฉานก็ตาม และหากสามารถกำหนดรู้
เวทนาขันธ์จนรู้แจ้งเห็นความเกิดขึ้น ความดับไปตามลำดับจนรู้แจ้งอริยสัจจนไม่ยึดมั่นถือมั่นเวทนาขันธ์      
ด้วยตัณหาและอุปาทานก็จะสามารถบรรลุถึงสันติบทภายใน คือ การบรรลุนิพพานอันเป็นธรรมสูงสุด         
ในพระพุทธศาสนาได้ในที่สุด ดังที่พระอริยบุคคลในสมัยพุทธกาลได้เป็นต้นแบบในการกำหนดรู้เวทนาขันธ์    
จนบรรลุถึงสันติบททั้งภายในและภายนอกได้อย่างมากมายนั่นเอง 

 
References 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Abhidhammathavibhavinidika. (2nd ed.). 

Bangkok: Wat Phra Chetuphon Foundation. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 
Mahamakutratchawitthayalai. (1993). Thai Tripitakas and Commentary.  (3rd ed.). Bangkok: 

Mahamakutratchawitthayalai Printing House. 
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2003). Buddhadhamma. (11th ed.).  Bangkok: 

Mahamakutratchawitthayalai Printing House. 
Phra Phutthakosa. (2003). Visuddhimagga. (4th ed.). Bangkok: Prayurawong Printing Co., Ltd.   
Phramaha Hansa Dhammahaso Nithibunyakorn). (2021). Buddha Santhiwithi. (3rd ed.). Bangkok: 

Prayurasan Thai Printing. 
Pranee Samroengrat Foundation. (1995). Milindapanha. (1st ed.). Bangkok: Chuanpim Printing. 
Sankut, S. (2006). Siamwong in Lanka. (4th ed.). Bangkok: Sahathammik Co., Ltd. 
 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1215 
 

 

Somdej Krom Phraya Damrong Rajanubhab. (2003). The Matter of Enshrining Monks of the 
Siamwong in Lanka. (1st ed.). Bangkok: Ganesha Printing Center Co., Ltd. 

 


