
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1188 
 

 

*การไกล่เกลี่ยและประนอมข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี  
Dispute Mediation and Resolution by Buddhist Peaceful Means 

 
สุทธิธรรม รัตนแสนยานุภาพ 

Suttitham Rattanasanyanuphap 
สถาบนัพัฒนาข้าราชการฝ่ายตุลาการศาลยุติธรรม 

Judicial Training Institute, Thailand. 
Corresponding Author’s Email: suttitham_r@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

การบูรณาการการไกล่เกลี ่ยและประนอมข้อพิพาทโดยพุทธสันติวิธี  เพื ่อการคุ ้มครองสิทธิและ
ช่วยเหลือประชาชนทางกฎหมายและการบังคับคดีนั้น หลักสาราณียธรรมมีสอดคล้องกับหลักการไกล่เกลี่ย
และประนอมข้อพิพาท ซึ่งสามารถนำมาเป็นกรอบหลักการพัฒนา หรือนำออกไปช่วยเสริมกระบวนวิธีในการ
นำออกไปใช้ในการพัฒนาศักยภาพของผู้ประนีประนอมข้อพิพาท โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการเจรจาไกล่เกลี่ย   
ข้อพิพาท ต้องสร้างบรรยากาศในการเจรจา รู้จักการวางตนที่ดี เพ่ือจะรับรู้และรับฟังคู่พิพาท อีกทั้งเสนอแนะ
เพื่อหาทางออก ปรับความเห็นในความเข้าใจผิด ไม่ว่าจะเป็นด้วยการรับหรือส่งข้อมูล ช่วยให้คู่ความทั้งสอง
ฝ่ายหรือทุกฝ่ายสามารถบรรลุข้อตกลงร่วมกัน สามารถกลับคืนความสัมพันธ์อันดีต่อกัน และเพื่อช่วยหาทาง
ออกที่ดีที่สุดให้เกิดแก่คู่พิพาท หลักสาราณียธรรม  เป็นชุดแนวคิดแห่งพุทธสันติวิธีที่ใช้เพื่อการแก้ไขความ
ขัดแย้ง เป็นช่องทางที่ช่วยเสริมสร้างเกื้อกูลคนในสังคมให้เกิดความรักและสามัคคีกัน สามารถขจัดความ
ขัดแย้งและแก้ปัญหาความขัดแย้งได้ การดำรงตนเป็นผู้มีเหตุผล การยอมรับความแตกต่างหลากหลายทาง
วัฒนธรรม ความคิด ความเชื่อ พร้อมปรับตัวให้อยู่ร่วมกันอย่างสันติ เป็นบ่อเกิดแห่งความสุข และเป็นความ
เจริญแก่สังคม หลักธรรมดังกล่าวจึงเป็นแนวทางที่ดี ที่จะหยุดยั้งปัญหาความขัดแย้งที่มีอยู่เดิมและปัญหา
ความขัดแย้งอ่ืนๆ ที่กำลังเกิดข้ึนตามมาภายหลังได้ 
 

คำสำคัญ: การไกล่เกลี่ย; การประนอมข้อพิพาท; สาราณียธรรม; พุทธสันติวิธ ี
 
Abstract 

An integration of dispute mediation and resolution by Buddhist peaceful means aims 
to defend rights while also helping the public with legal aspects and law enforcement. 
Sārāṇīyadhamma (six states of conciliation) is aligned with dispute mediation and resolution, 
which can be used as a development framework or to foster the potential development of 
dispute mediators. In particular, in dispute mediation, one should create an atmosphere 
suitable for negotiation, acknowledge and listen to the other side of the conflicting party, 
propose solutions, exchange opinions on misunderstandings whether from sending or receiving 
information, help both sides of the conflicting party and all sides to come to a mutual 
agreement and restore good relations. Sārāṇīyadhamma is the Buddhist peaceful means of 

 
*Received September 5, 2023; Revised June 16, 2024; Accepted June 18, 2024 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1189 
 

 

conflict resolution, designed to help people in society build affection and unity, and resolve 
conflicts and problems. It also cultivates the ability to maintain reason, accept diversity in 
cultures, views, and beliefs, and be prepared to live together peacefully. This is the source for 
happiness and prosperity in society. As a result, it serves as a constructive guideline for avoiding 
potential problems or disputes. 
 

Keywords: Mediation; Dispute Mediation; Sārāṇīyadhamma; Buddhist Peaceful Means 
 
บทนำ 

สังคมเป็นการรวมตัวของบุคคลตั้งแต่สองคนขึ้นไปมีการติดต่อซึ่งกันและกันเพื่อทำกิจกรรมต่าง ๆ 
ร่วมกันในขณะเดียวกันมนุษย์ในสังคมก็อาศัยบรรทัดฐานหรือกฎหมาย ระเบียบ ประเพณี และสมมติ
สถานภาพพร้อมทั้งบทบาทที่เหมาะสมให้แก่บุคคลต่างๆ ในสังคมอย่างมีศักดิ์ศรี มีอภิสิทธิ์และมีเกียรติ แต่ทว่า
สังคมในโลกปัจจุบันเป็นสังคมยุคโลกาภิวัตน์เป็นสังคมที่เต็มไปด้วยความไร้ระเบียบ (Chaos) (Adiwattanasit, 
2001) หากมนุษย์เกิดมีความขัดแย้งหรือมีขัดแย้งเกิดขึ้นแล้ว มักจะถือตามต้องการและความคิดของตนในการ
จัดการข้อขัดแย้งเพื่อเป้าหมายนั้น (Liengboonlertchai, 2004) ส่วนเหตุปัจจัยที่ก่อให้เกิดความขัดแย้งนั้น  
จะมีทั้งเหตุปัจจัยภายใน และเหตุปัจจัยภายนอกสำหรับเหตุปัจจัยภายนอกจะมุ่งเน้นไปที่สภาพทางเศรษฐกิจ 
สังคม ค่านิยม อำนาจ และพฤติกรรมต่างๆ ที่มนุษย์ได้แสดงออกมา 

อย่างไรก็ตาม ในทางพระพุทธศาสนา ถึงแม้ว่าจะให้ความสำคัญต่อเหตุปัจจัยภายในเป็นสำคัญ แต่ก็
ยังมองถึงความสำคัญของเหตุปัจจัยภายนอกด้วย ดังพุทธพจน์ที่วิเคราะห์ประเด็นความขัดแย้งที่ว่าด้วยการ
วิวาทว่า “ถ้าเธอทั ้งหลาย พิจารณาเห็นมูลเหตุแห่งการวิวาทเช่นนี ้ภายในหรือภายนอก  เธอทั ้งหลาย            
พึงพยายามเพื่อละมูลเหตุแห่งการวิวาทที่เป็นบาปภายในหรือภายนอกนั้นแล ถ้าเธอทั้งหลายไม่พิจารณาเห็น
มูลเหตุแห่งการวิวาทเช่นนี้ภายใน หรือภายนอก เธอทั้งหลายพึงปฏิบัติเพ่ือให้มูลเหตุแห่งการวิวาทที่ เป็นบาป
นั้นไม่ยืดเยื้อต่อไป การละมูลเหตุแห่งการวิวาทที่เป็นบาปนั้น ย่อมมีได้ และมูลเหตุแห่งการวิวาทที่เป็นบาปนั้น 
ย่อมไม่ยืดเยื้อต่อไป”(Thai Tripitakas: 14/44/43, 6/216/332-335) 

ปัญหาของข้อพิพาทหรือความขัดแย้งที่เกิดขึ้นนั้น มิใช่ว่าจะขจัดความขัดแย้งให้หมดสิ้นไปเลยทีเดียว 
เพราะเป็นไปไม่ได้ในทางปฏิบัติ เบอร์นาร์ด เมเยอร์ ได้กล่าวในประเด็นนี้อย่างน่าสนใจว่า “ความขัดแย้งเป็น
เรื่องธรรมชาติเป็นสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้เป็นสิ่งจำเป็น และเป็นเรื่องปกติ ปัญหาไม่ใช่เรื่องของการมีความขัดแย้ง
แต่เป็นเรื่องของวิธีการที่จะเราจะต้องจัดการ ทว่าเราเองกลับไม่เต็มใจที่จะยอมรับว่า เราอยู่ในท่ามกลางความ
ขัดแย้ง” ในเมื่อความขัดแย้งเป็นปรากฏการณ์ธรรมชาติที่ดำรงอยู่ทั่วไปในสังคมของมนุษย์ยากที่เราทุกคนจะ
หลีกเลี่ยงได้ความขัดแย้งจึงถือได้ว่าเป็นเรื ่องธรรมดาและฝังรากลึกอยู่ในสังคม (Landau, Landau, and 
Landau, 2006) ดังนั้น สิ่งที่พึงกระทำก็คือเราจะจัดการความขัดแย้งในแต่ละเรื่องด้วยวิธีอะไร 

การประนอมข้อพิพาท จึงเป็นทางเลือกหนึ่งของการยุติความขัดแย้ง หรือระงับข้อพิพาทที่ทำให้
ปริมาณคดีขึ้นสู่ศาลลดน้อยลง เนื่องจากเป็นกระบวนการที่ต้องการระงับข้อพิพาทที่มีอยู่หรือที่จะมีขึ้นให้เสร็จ
สิ้นไป โดยคู่พิพาทต่างยอมผ่อนผันให้แก่กัน ซึ่งวิธีการประนอมข้อพิพาทในประเทศไทยแยกพิจารณาได ้2 วิธี 
ดังนี้ 1) วิธีการระงับข้อพิพาทโดยเจ้าหน้าที่/เจ้าพนักงานของรัฐ ได้แก่  ฝ่ายปกครอง คณะกรรมการหมู่บ้าน 
ตำรวจ พนักงานอัยการ ศาล กรมคุมประพฤติ และ 2) วิธีการระงับข้อพิพาทโดยประชาชน ซึ่งเป็นวิธีการแบบ
ดั้งเดิมท่ีประชาชนมีส่วนร่วมแก้ปัญหาระงับข้อพิพาทกันเอง (Office of the Attorney General, 2016) ทั้งนี้
หากวิธีระงับข้อพิพาทดังกล่าวข้างต้นไม่ประสบผลสำเร็จ จะอาศัยกระบวนการยุติธรรมเข้าช่วยเหลือโดยการ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1190 
 

 

ฟ้องศาลต่อไปคณะรัฐมนตรี จึงมีมติเมื่อวันที่ 10 กรกฎาคม พ.ศ. 2544 เรื่อง  แนวทางการลดปริมาณคดีขึ้นสู่
ศาล โดยกำหนดให้สำนักงานอัยการสูงสุดดำเนินการหารูปแบบแนวทางที่เหมาะสม เช่น การชะลอการฟ้องมา
ใช้อย่างเป็นรูปธรรม เพื่อให้สอดคล้องกับแนวโน้มกระบวนการยุติธรรมในปัจจุบัน และเป็นการตอบสนอง
ความต้องการของรัฐในการลดปริมาณคดีขึ้นสู่ศาล เพื่อแก้ปัญหากระบวนการยุติธรรม และทำให้ ประชาชน
เข้าถึงความยุติธรรมง่ายขึ ้น (Office of the Attorney General, 2016) ดังนั ้น สำนักงานอัยการสูงสุด       
เป็นหน่วยงานหนึ่งที่มีหน้าที่ความรับผิดชอบ และให้ความสำคัญของการดำเนินการประนอมข้อพิพาทเพื่อลด
ความขัดแย้งของคนในสังคม และเพื่อเป็นการลดปริมาณคดีในชั้นศาล ซึ่งได้กำหนดให้เป็นหนึ่งในภารกิจของ
หน่วยงานในการดำเนินการประนอมข้อพิพาทให้แก่ประชาชนโดยทั่วไป โดยเป็นการให้ความช่วยเหลือ           
ที่ไม่คำนึงถึงฐานะรายได้ของผู้ขอความช่วยเหลือยุติข้อพิพาท อันจะมีผลทำให้เกิดความสงบเรียบร้อยในสังคม
ตามระเบียบกรมอัยการว่าด้วยการช่วยเหลือทางกฎหมายแก่ประชาชน พ.ศ.2533 (แก้ไขเพิ่มเติม ฉบับที่ 3 
พ.ศ. 2547) ซึ่งลักษณะของข้อพิพาทที่ประนอมได้ต้องเป็นข้อพิพาทเกี่ยวกับความแพ่ง หรืออาญา ซึ่งเป็น
ความผิดอันยอมความได้ โดยอยู ่ในความรับผิดชอบของสำนักงานอัยการคุ ้มครองสิทธิและช่วยเหลือ            
ทางกฎหมายแก่ประชาชน (สคช.) ภาค 1 – 9 (Office of the Attorney General, 2016) ซึ่งสอดคล้องกับ
งานวิจัยเรื ่อง “การประเมินผลโครงการนำร่องเพื ่อเสริมสร้างกระบวนการปฏิบัติงานและเพิ ่มศักยภาพ
อาสาสมัครไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในชุมชน (อ.ก.ช.)” พบว่า ปริมาณคดีที่เข้าสู่กระบวนการ ไกล่เกลี่ยในศาล
จังหวัดและศาลแขวงในทุกจังหวัดที ่ศึกษาส่วนใหญ่มีประสิทธิผลในระดับมาก ส่วนปริมาณคดีที ่เข้ าสู่
กระบวนการไกล่เกลี่ยของอาสาสมัครไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในชุมชน (อ.ก.ช.) ส่วนใหญ่ประสบความสำเร็จ         
ซึ่งจัดว่ามีประสิทธิผลในระดับมากเช่นกัน การพิจารณาประสิทธิภาพในด้านความคุ้มค่าของงบประมาณในการ
ดำเนินการนั้น พบว่าปริมาณคดีที่เข้าสู่กระบวนการพิจารณาคดีในศาลช่วง ปี พ.ศ. 2548 - 2549 มีอัตรา
ปริมาณคดีลดลง ส่วนหนึ่งน่าจะมาจากอาสาสมัครไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในชุมชน (อ.ก.ช.) มีความสามารถ       
การปฏิบัติงานด้านการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในชุมชนได้อย่างมีประสิทธิผล ในทุกจังหวัด อันแสดงให้เห็นถึง
ทักษะ ความรู้ ข้อคิดเห็นเกี่ยวกับการดำเนินงาน และข้อคิดเห็นเกี่ยวกับการพัฒนาระบบในการไกล่เกลี่ย      
ข้อพิพาทของ อ.ก.ช. เพิ่มขึ้นหลังจากเข้ารับการฝึกอบรมและปฏิบัติงาน ทำให้ประชาชนที่ได้รับบริการจาก
การดำเนินงานไกล่เกลี่ย ข้อพิพาทมีความเห็นด้วยมากที่สุดว่า การไกล่เกลี่ยข้อพิพาททำให้ประหยัด เวลาและ
มากที ่ส ุดในเรื ่องของความรู ้ในการไกล่เกลี ่ยข้อพิพาทคือการทำความเข้าใจซึ ่งกันและกัน ( Dispute 
Resolution Office, Office of the Judiciary, 2007) 

การประยุกต์หลักการไกล่เกลี่ยและประนอมข้อพิพาทด้วยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา จึงเป็นอีก
แนวทางปฏิบัติหนึ่ง ที่จะช่วยสร้างหลักการไกล่เกลี่ยประนอมข้อพิพาทของพนักงานอัยการเพื่อการคุ้มครอง
สิทธิและช่วยเหลือประชาชนทางกฎหมายและการบังคับคดี เพื่อก่อให้เกิดความสุขสมานฉันท์แบบบูรณาการ 
สร้างความสุขให้กับสังคม โดยไม่มีฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งเป็นผู้แพ้หรือผู้ชนะ ซึ่งถือเป็นกระบวนการยุติธรรมทางเลือก
หนึ่งที่สำคัญในสังคมปัจจุบัน 
 
การไกล่เกลี่ยและประนอมข้อพิพาท 

การที่กฎหมายเป็นเอกเทศของตัวเองมีลักษณะเฉพาะของกฎ หมาย แต่กฎหมายมิใช่สิ่งที่ดำรงอยู่
อย่างลำพัง โดยตัวเองหากแต่กฎหมายยังเป็นความสัมพันธ์กับศาสตร์อื่นด้วย เช่นเกี่ยวกับศีลธรรม จารีต 
ประเพณี กฎหมายถือเป็นกฎเกณฑ์ที่เป็นแบบแผนความประพฤติของมนุษย์ในสังคม  ซึ่งมีการบังคับที่เป็น
กิจจะลักษณะ เช่น ในสังคมสมัยก่อนหากมีการฝ่าฝืน ประเพณีสำคัญก็จะก่อให้เกิดความรู้สึกที่รุนแรงต่อคน   
ในสังคมว่าการกระทำนั้นเป็นความชั่ว ซึ่งอาจก่อให้เกิดเสนียดจัญไรแก่สังคมได้ จึงมีการลงโทษผู้ที่ฝ่าฝืน



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1191 
 

 

กฎเกณฑ์ของสังคม เช่น การขับไล่หรือการบังคับตามประเพณี ต่อมาเมื่อสังคมเจริญขึ้นเป็นกฎหมายที่รัฐ      
ใช้บังคับ เริ่มมีลักษณะที่เป็นแบบชัดเจน มีสภาพบังคับที่ชัดเจนแน่นอนแตกต่างจากศีลธรรมหรือศาสน า      
ซึ่งผู้กระทำความผิดหรือผู้เสียหายได้รับความยุติธรรมมากขึ้น ซึ่งไม่ว่าจะเป็นศีลธรรม จารีต ประเพณี หรือ
กฎหมาย ต่างก็มีขึ้นเพื่อความเป็นธรรมหรือก่อให้เกิดความยุติธรรมในสังคมทั้งสิ้น ความยุติธรรมเป็นเสมือน
บางส ิ ่ งบางอย ่าง ท ี ่สามารถร ู ้ส ึกหร ือร ับร ู ้ ได ้ โดยสั ญชาตญาณ แต ่ เป ็นส ิ ่ งท ี ่ยากแก ่การอธ ิบาย 
(Worakitsophonphaisal, 2009) อาจกล่าวได้ว่าการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท (Mediation) เป็นแนวคิดที่พัฒนา  
มาจากแนวคิดของการเจรจา (Kho, Bonpin, Narvadez, and Fuentes, 2002) (Negotiation) ซึ ่งเป็น
กระบวนการแก้ปัญหาที่ประกอบด้วยคนสองคนหรือมากกว่านั้น สมัครใจพูดคุยปรึกษาถึงความแตกต่าง       
ในเรื่องความคิดเห็น และพยายามที่จะบรรลุเป้าหมายร่วมกัน คนส่วนใหญ่มีประสบการณ์ในการเจรจา  ไม่ว่า
จะเป็นแบบทางการ ซึ่งเป็นส่วนหนึ่งในการทำงาน เช่น การเจรจาเพื่อสมัครงาน เจรจาธุรกิจกับคู่ค้า หรือ
เจรจาในที่ประชุม ล้วนแต่เป็นการเจรจาในรูปแบบทางการ การเจรจาอีกประเภทคือแบบปกป้องหลักการหรือ
แบบไม่เป็นทางการ เช่น เจรจากับเพ่ือน ครอบครัว หรือคนรู้จัก เป็นต้น 

ความสำคัญของการไกล่เกลี่ยและประนอมข้อพิพาท 
กระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท หมายถึงกระบวนการระงับข้อพิพาทที่มีบุคคลที่สามเข้ามาช่วยเหลือ

คู่พิพาทในกระบวนการเจรจาต่อรองมีลักษณะสำคัญคือ การดำเนินการจะต้องเริ่มต้นและดำเนินไปบนพ้ืนฐาน
ความสมัครใจของคู่พิพาท รักษาความลับ และไม่มุ่งหาข้อสรุปถูกผิดแต่ส่งเสริมให้คู่พิพาทแสวงหาทางออก
ร่วมกัน กระบวนการไกล่เกลี ่ยข้อพิพาทถือเป็นรูปแบบหนึ่งของกระบวนการระงับข้อพิพาททางเลือก 
(alternative dispute resolution) ซึ่งหมายถึง วิธีการระงับข้อพิพาทที่นอกเหนือไปจากการฟ้องร้องต่อศาล 
(litigation) ประกอบด้วย 3 รูปแบบ ได้แก่ 

1. การเจรจาต่อรอง (negotiation) หมายถึง การที่คู่พิพาทสมัครใจเจรจาต่อรองเพื่อหาข้อ ตกลง
กันเองโดยไม่มีบุคคลที่สามเข้ามาเก่ียวข้อง 

2. การไกล่เกลี่ยหรือประนอมข้อพิพาท (mediation หรือ conciliation) หมายถึงการที่คู่พิพาทสมัคร
ใจให้มีบุคคลที่สามซึ่งเรียกว่า “ผู้ไกล่เกลี่ย” หรือ “ผู้ประนอมข้อพิพาท” เข้ามาช่วยให้เกิดการประนีประนอม
ยอมความกัน แต่ไม่มีอำนาจบังคับให้คู่พิพาทตกลงกัน หรือกำหนดผลลัพธ์ของกระบวนการ ทั้งนี้ในทางทฤษฎี
อาจมีการแยกรูปแบบการไกล่เกลี่ย (Mediation) กับการประนอมข้อพิพาท (Conciliation) ออกจากกัน    
โดยแบ่งตามบทบาทของคนกลางกล่าวคือ “ผู้ไกล่เกลี่ย” ในกระบวนการไกล่เกลี่ยมีหน้าที่เป็นตัวกลางในการ
ติดต่อสื่อสารเท่านั้น ในขณะที่ “ผู้ประนอมข้อพิพาท” มีอำนาจในการจัดทำข้อเสนอทางออกให้คู่พิพาท
พิจารณาด้วย อย่างไรก็ตาม ในประเทศไทยไม่มีการแบ่งแยกบทบาทหน้าที่ของคนกลางอย่างชัดเจน และมีการ
ใช้คำว่า การไกล่เกลี่ยกับการประนอมข้อพิพาทสลับกันมาโดยสื่อถึงความหมายเดียวกัน (Dharmasakti, 
2007) 

3. การอนุญาโตตุลาการ (arbitration) หมายถึง การที ่ค ู ่พ ิพาทสมัครใจให้อนุญาโตตุลาการ             
ซึ่งหมายถึงบุคคลหรือคณะบุคคลที่เป็นกลาง ที่มาจากการเลือกร่วมกันระหว่างคู่พิพาท หรือได้รับการแต่งตั้ง
ตามวิธีการที่คู่พิพาทตกลงกันหรือตามที่กฎหมายกำหนด มาทำหน้าที่พิจารณาชี้ขาดข้อพิพาท โดยผลคำชี้ขาด
ดังกล่าวจะผูกพันคู่พิพาท หากมีการละเมิดคำชี้ขาดขึ้นภายหลัง ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งสามารถฟ้องร้องต่อศาลหรือ
องค์การของรัฐได้ ในแง่ความสำคัญ กล่าวได้ว่า กระบวนการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทเป็นช่องทางที่สอดคล้องกับ
สภาพการณ์ปัญหา เนื่องจากในปัจจุบันนั้นข้อพิพาทมีจำนวนเพ่ิมขึ้น และทวีความซับซ้อนในแง่เนื้อหาเกินกว่า
กระบวนการทางศาลจะสามารถรับภาระได้เพียงลำพัง นอกจากนั้น ตัวกระบวนการเองยังมีจุดเด่นในเรื่องการ
ช่วยรักษาความสัมพันธ์หรือผลประโยชน์ร่วม ระหว่างคู่พิพาทได้ดีกว่าการดำเนินกระบวนพิจารณาในชั้นศาล 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1192 
 

 

เพราะมุ่งหาทางออกสำหรับอนาคตมากกว่ามุ่งหาข้อสรุปเรื่องในอดีต เพ่ือทำการแก้แค้น ชดเชย ซึ่งหลายครั้ง
ไม่ได้ช่วยแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นไปแล้ว 

กล่าวโดยสรุป กระบวนการไกล่เกลี่ยข้อ พิพาททางเลือกที่ดีจะสร้างประโยชน์ต่อประชาชนและระบบ
ยุติธรรม (Bodhirangsiyakon, 2009) คือ  

1. เป็นทางเลือกที่มีประสิทธิภาพ เนื่องจากมีต้นทุนเวลาและค่าใช้จ่ายในการดำเนินการต่ำกว่าการ
ดำเนินกระบวนพิจารณาคดีในชั้นศาล ส่งผลให้ประชาชนสามารถเข้าถึงความยุติธรรมได้ในราคาที่ถูกลง 

2. ส่งเสริมการบรรลุเป้าประสงค์รวมกันระหว่างคู่พิพาท (win - win situation) เนื่องจากลักษณะ
ของกระบวนการที่สนับสนุนให้คู่พิพาทหันหน้าเข้าหากัน มีแนวทางการดำเนินการที่เอื้อให้เกิดความรู้สึกผ่อน
คลาย และเปิดให้สามารถร่วมกันหาทางออกแตกต่างจากการดำเนินกระบวนพิจารณาคดีในชั้นศาลที่เป็น
วิธีการแบบปฏิปักษ์ (adversary system) ให้คู่ความแข่งขันเพ่ือหาผลแพ้ - ชนะ (win - lose situation) 

3. ช่วยแบ่งเบาภาระคดีจากศาล ส่งผลให้ศาลสามารถทำงานที่เหลืออยู่ได้รวดเร็วและมีคุณภาพ    
มากขึ้น 
 
หลักสาราณียธรรมกับการไกล่เกลี่ยและประนอมขอ้พิพาท 

เมื่อมนุษย์มีความจำเป็นต้องอยู่ร่วมกันในฐานะของสัตว์สังคม ย่อมเป็นเหตุให้เกิดการกระทบกระทั่ง
กันบ้าง และอาจทำให้มีมาซึ่งคิดที่ไม่ตรงกันบ้าง มีความขัดแย้งกันบ้างเป็นปกติ  พระพุทธศาสนาได้มีหลัก  
แนวทางการสร้างความสัมพันธ์สร้างความสมานฉันท์สร้างปรองดองหรือความสามัคคีนั่นคือ หลักสาราณีย -
ธรรม (Thai Tripitakas: 12/492/531; 14/54/59) เป็นหลักธรรมที่เป็นไปเพ่ือให้ระลึกถึงกัน, ทำให้เกิดความ
สามัคคี ให้เกียรติและความเคารพซึ่งกันและกัน (Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto), 2003) ทั้งยังเป็นไป
เพ่ือการสงเคราะห์และความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เป็นหลักธรรมสำหรับเพ่ือการเสียสละ เป็นธรรมเป็นที่ตั้ง
เพื่อทำความเคารพกัน เป็นไปเพื่อสงเคราะห์กัน เพื่อความพร้อมเพรียงกัน (Thai Tripitakas: 11/317/257) 
ดังพุทธพจน์ที่ทรงตรัสว่า “ธรรมเป็นเหตุที่ให้ระลึกถึงกัน ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพ่ือ
สงเคราะห์เพื่อความไม่วิวาทกัน เพื่อความสามัคคีกัน เพื่อความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ธรรมว่านี้คือหลัก       
สาราณียธรรม”(Thai Tripitakas: 12/492/531) 

หลักสาราณียธรรม มีความหมายตามที่พระผู้มีพระภาคเจ้าตรัสว่า”ธรรมเป็นเหตุที่ให้ระลึกถึงกัน    
ทำให้เป็นที่รัก ทำให้เป็นที่เคารพ เป็นไปเพื่อสงเคราะห์ เพื่อความไม่วิวาทกัน เพื่อความสามัคคีกัน เพื่อความ
เป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน ธรรมว่านี้คือหลักสาราณียธรรม” 

ความหมายของหลักสาราณียธรรม 
หลักสาราณียธรรม คือ ธรรมะที่จะนำใจของบุคคลให้ระลึกถึงกัน ผูกพันเชื่อมโยงบุคคลไว้ด้วยน้ำใจ 

ใจจึงมีความสำคัญยิ ่งดังนี ้ “ธรรมทั้งหลายมีใจเป็นหัวหน้า มีใจเป็นใหญ่ สิ ่งที ่ทั ้งหลายสำเร็จมาแต่ใจ 
เพราะฉะนั้น หากว่าบุคคลใดมีใจผ่องใส จะพูดอะไรก็ตาม จะทำอะไรก็ตาม เพราะเหตุที่มีใจผ่องใสนั้น 
ความสุขย่อมจะติดตามเขาไปเหมือนเงาติดตามตัว”  (Thai Tripitakas: 25/2/24) หลักสาราณียธรรม          
จึงหมายถึงสภาวะการแสดงไมตรีและความหวังดีต่อเพื่อนมนุษย์แสดงอาการกิริยาสุภาพ เคารพนับถือกั น, 
ช่วยบอกแจ้งสิ่งที่เป็นประโยชน์ สั่งสอนหรือแนะนำตักเตือนกันด้วยความหวังดี กล่าววาจาสุภาพ แสดงความ
เคารพนับถือกัน, การตั้งจิตปรารถนาดี คิดทำสิ่งที่เป็นประโยชน์แก่กัน มองกันในแง่ดี มีหน้าตายิ้มแย้มแจ่มใส
ต่อกัน, การแบ่งปันลาภผลที่ได้มาโดยชอบธรรม แม้เป็นของเล็กน้อย ให้ได้มีส่วนร่วมใช้สอยบริโภคทั่วกัน ,   
การมีความประพฤติสุจริตดีงาม รักษาระเบียบวินัยของส่วนรวม ไม่ทำตนให้เป็นที่น่ารังเกียจหรือเสื่อมเสียแก่



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1193 
 

 

หมู่คณะ, การเคารพรับฟังความคิดเห็นกัน มีความเห็นชอบร่วมกัน ตกลงกันได้ในหลักการสำคัญ (Phra 
Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), (2008) 

องค์ประกอบและวิธีการของการปฏิบัติตามหลักสาราณียธรรม 
สาราณียธรรม คือ หลักธรรมสำหรับพัฒนาตนเองให้มีความเสียสละ เมตตากรุณา กตัญญูกตเวที และ

สามัคคี ธรรมเป็นเหตุให้ระลึกถึงกัน เป็นหน้าที่หรือข้อปฏิบัติที่ประชาชนควรปฏิบัติต่อผู้อื่นในสังคม มีวิธีการ
หรือขั้นตอนที่ประมวลเพื่อเป็นแนวทางปฏิบัติ ดังนี้ 

1. เมตตากายกรรม คือ การแสดงออกถึงความเมตตาทางกายแก่เพื่อนในสังคมเดียวกัน ทั้งต่อหน้า
และลับหลัง ช่วยเหลือกิจธุระของหมู่คณะด้วยความเต็มใจ แสดงอาการกิริยาสุภาพ เคารพนับถือกันทั้งต่อหน้า
และลับหลัง กล่าวคือ 

1) การปฏิบัติทางกายด้วยการช่วยเหลือเกื้อกูล 
2) แสดงอาการกิริยาสุภาพต่อกัน เคารพนับถือกันทั้งต่อหน้าและลับหลังโดย 

สรุปก็คือ การไม่ระราน หรือทำให้คนอื ่นเดือดร้อนด้วยการกระทำของเรา อยู่ในหลักของศีล 5         
ที่เก่ียวข้องด้านกายกรรมโดยตรงมีศีลข้อที่ 1 ข้อที่ 2 และข้อที่ 3 ตามลำดับโดยไม่เลือกปฏิบัติเฉพาะบุคคลใด
บุคคลหนึ่งเป็นสำคัญ 

2. เมตตาวจีกรรม คือ การแสดงออกถึงความเมตตาปรารถนาดีต่อกันทางวาจา ต่อเพื่อนร่วมสังคม
ประเทศชาติเดียวกัน เช่น การช่วยบอกสิ่งที่เป็นประโยชน์ แนะนำสั่งสอนตักเตือนในทางที่ถูกที่ควรด้วยความ
ปรารถนาดีกล่าววาจาสุภาพ เป็นประโยชน์ อ่อนหวานทั้งต่อหน้าและลับหลัง กล่าวคือ 

1) กล่าววาจาที่สุภาพต่อกันไม่กล่าวร้ายหรือพูดคำหยาบ 
2) แนะนำ หรือ บอกสิ่งที่เป็นประโยชน์ สั่งสอน ตักเตือนด้วยความหวังดี 
3) พูดถึงกันด้วยความเคารพ ให้เกียรติ 

โดยสรุปก็คือ การกล่าววาจาที่สุภาพต่อกันไม่กล่าวร้ายหรือพูดคำหยาบ บอกสิ่งที่เป็นประโยชน์      
สั่งสอน แนะนำ ตักเตือนกันด้วยความหวังดี พูดถึงกันด้วยความเคารพ รวมถึงมีการสำรวมทางวาจาให้
เรียบร้อย ดีงาม สามารถเรียกอีกอย่างว่าวจีสุจริต อันสามารถขยายประกอบให้ชัดแจ้งขึ้นด้วย 4 ประการ คือ 
สัจจวาจา (พูดจริง) อปิสุณาวาจา (พูดไม่ส่อเสียด) สัณหวาจา (พูดอ่อนหวาน) และ มันตภาสา (พูดด้วยปัญญา) 
วจีสุจริต เป็นการกระทำทางวาจา อันเป็นการประพฤติดีทางวาจาด้วยการพูดที่ไพเราะก่อให้เกิดคุณประโยชน์ 
พูดแล้วสบายกายสบายใจ ทั้งผู้พูดและผู้ฟังดังที่พระพุทธเจ้าตรัสกับพระวังคีสะ ในตอนหนึ่งว่า “บุคคลพึง
กล่าวแต่วาจาอันเป็นที่รักที่ชนทั้งหลายชื่นชอบ ไม่พึงพูดหยาบคายต่อชนเหล่าอื่นพึงพูดแต่วาจาอันเป็นที่รกั” 
(Thai Tripitakas: 15/213/310) 

3. เมตตามโนกรรม คือ การตั้งจิตเมตตาปรารถนาดีต่อกันกับเพื่อนร่วมสังคม ร่วมหมู่คณะเดียวกัน    
มีจิตปรารถนาดีทั้งต่อหน้าและลับหลัง คิดทำแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์ต่อกัน มองกันในแง่ดีไม่มีความระแวงสงสัย
ซึ่งกันและกัน กล่าวคือ 

1) จิตปรารถนาดี คิดทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ 
2) มองกันในแง่ดีมีหน้าตายิ้มแย้มแจ่มใสต่อกัน 

โดยสรุปก็คือ การปลูกสำนึกให้แก่จิตใจ ตั้งอยู่บนความเพียรพยายามในฝึกคิด ฝึกละชั่วทำดี ทำจิตใจ
ให้ผ่องใสด้วยเมื่อขยายถึงความเมตตาทางด้านจิตใจ 3 ประการ คือการเว้นจากมโนทุจริ ต 3 กล่าวหรือเว้น
ความชั่วที่เกิดทางใจทั้ง 3 กล่าวคือ 1) โลภอยากได้ของเขา 2) พยาบาทปองร้ายเขา 3) เห็นผิดจากคลองธรรม 
(Thai Tripitakas: 15/213/310; 11/394/359-360) 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1194 
 

 

4. สาธารณโภคี คือ การรู้จักแบ่งปันเฉลี่ยเจือจาน แม้ว่าจะเป็นสิ่งของเล็กน้อยแต่เป็นสิ่งที่ได้มา      
โดยชอบธรรม ก็ไม่ควรหวงไว้แต่ผู้เดียว นำมาให้ได้มีส่วนร่วมบริโภคใช้สอยร่วมกัน กล่าวคือ 

1) แบ่งปันกันกินแบ่งกันใช้ให้คนอ่ืน 
2) การเสียสละให้ตกเป็นของกองกลางเพ่ือการใช้สอยบริโภคร่วมกัน 

โดยสรุปก็คือ การแบ่งปันกันกินแบ่งกันใช้ ให้ทุกครัวเรือนในชุมชนได้มีส่ วนร่วมใช้สอยบริโภคทั่วกัน 
ร ับของกินของใช้ไม่ควรมากเกิน ให้เพียงพอต่อความต้องการของชีว ิตและการใช้สอยเท่าที ่จำเป็น              
ส่วนทรัพย์สินส่วนเกินอื ่นที ่ได้มาในภายหลังไม่ว่าจะเป็นลหุภัณฑ์หรือครุภัณฑ์ ก็ต้องสละเข้าไว้เป็น             
ของกองกลางเพื่อให้มีโอกาสได้ใช้สอยร่วมกัน ดังคำกล่าวในธรรมะจากพระไตรปิฎกว่า “ททมาโน ปิโย โหติ 
ผู ้ให้ย่อมเป็นที ่ร ัก” (Thai Tripitakas: 22/37/44) ผู้ให้ย่อมไม่ว ่าจะให้ในลักษณะไหนก็ตาม แต่การให้            
ที่ประกอบไปด้วยกุศล ที่ดำเนินไปในทางแห่งความดี ผู้รับย่อมได้ทั้งความสุขความสดชื่น และผู้ให้ก็ย่อมอ่ิมบุญ 
มือของผู้ให้จะอยู่เหนือมือผู้รับเสมอ แต่การให้ที่สมบูรณ์นั้นต้องประกอบด้วยปัญญาจึงจะได้อานิสงส์ในบุญ     
ที่ทำ 

5. ศีลสามัญญตา คือ จะต้องมีศีล มีความประพฤติเสมอเหมือนกับบุคคลที่ร่วมในสังคมหมู่เดียวกัน    
ไม่ทำตนให้เป็นที่รังเกียจของหมู่คณะ เคารพกฎเกณฑ์ระเบียบของสังคม กล่าวคือ 

1) การประพฤติท่ีสุจริตดีงาม 
2) รักษาระเบียบวินัยของส่วนรวม 
3) ไม่ทำตนให้เป็นที่น่ารังเกียจหรือเสื่อมเสีย 

โดยสรุปก็คือ ศีลสามัญญตา คือ ความสม่ำเสมอกันโดยศีล คือการประพฤติที่สุจริตดีงาม รักษา
ระเบียบวินัยของส่วนรวมไม่ทำตนให้เป็นที่น่ารังเกียจหรือเสื่อมเสียแก่ชุมชนในหมู่บ้านหรือตำบลของตน        
มีความประพฤติสุจริต ปฏิบัติตามกฎเกณฑ์ของหมู่คณะไม่เอารัดเอาเปรียบผู้อ่ืน คนมีศีลถึงพร้อมแล้วด้วยศีล 
เข้าไปหาบริษัทใดๆ คือ ขัตติยบริษัท พราหมณ์บริษัท คฤหบดีบริษัทหรือสมณบริษัท เป็นผู ้แกล้วกล้า            
ไม่เก้อเขินเข้าไปหา คนมีศีล ถึงพร้อมแล้วด้วยศีล ย่อมเป็นผู้ไม่หลงทำกาละ คนมีศีลถึงพร้อมแล้วด้วยศีล   
ย่อมเข้าถึง สุคติโลกสวรรค์ (Thai Tripitakas: 11/291/228) ระหว่างลูกหลาน สามีภริยาอยู่ด้วยกันก็เป็น
ผาสุก พูดอะไร มีผู้เคารพเชื่อถือ 

6. ทิฎฐิสามัญญตา คือ จะต้องมีความเห็นทีดีงามเสมอเหมือนกับผู้อื ่นในสังคมเดียวกันมีความ
เห็นชอบร่วมกันในข้อที ่เป็นหลักการที ่จะนำไปสู ่การขจัดปัญหา มิใช่เป็นความเห็นที ่ก่อให้เกิดปัญหา         
ต้องยอมรับความคิดเห็นของคนหมู่มากแม้จะไม่ถูกใจก็ตาม กล่าวคือ 

1) เคารพรับฟังความคิดเห็นกัน 
2) เห็นชอบร่วมกัน 
3) ตกลงกันได้ในหลักการสำคัญ 
4) ไม่สร้างข้อขัดแย้งโดยไม่มีเหตุผล (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2008) 

โดยสรุปก็คือ การยึดถือในหลักการ อุดมการณ์ และอุดมคติที ่ร ่วมกันหรือสอดคล้องไปกันได้              
มีความเห็นเสมอกันมีการยอมรับในหลักการเดียวกัน ยอมรับนับถือความคิดเห็นของกันและการสร้างการมี
ส่วนร่วมให้เกิดขึ้น การดึงกลุ่มคนที่มีส่วนได้ส่วนเสียทั้งหมดเข้ามาแลกเปลี่ยนเรียนรู้ซึ่งกันและกัน (Phramaha 
Hunsa Dhammahaso (Nithibunyakorn), 2004) การแลกเปลี่ยนข้อมูลระหว่างกัน ปรึกษาหารือหรือการ
เปิดโอกาสให้ฝ่ายได้ร่วมกันตรวจสอบ และเสนอความคิดเห็นเพื่อให้นโยบาย หรือโครงการมีความสมบูรณ์และ
สามารถปฏิบัติร่วมกันได้ฝ่ายร่วมกันคิด รับผิดชอบ และตรวจสอบ (Phramaha Hunsa Dhammahaso 
(Nithibunyakorn), (2011)  



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1195 
 

 

 
การประยุกต์หลักสาราณียธรรมกับการไกล่เกลี่ยและประนอมข้อพิพาท 

หลักสาราณียธรรมเป็นหลักธรรมที่ดีของสังคม เพราะเป็นหลักที่ส่งเสริมการแสดงไมตรีและความหวัง
ดีต่อเพ่ือนมนุษย์ในสังคม ถ้าสังคมปฏิบัติได้ตามหลักการดังกล่าวนี้ เชื่อแน่ว่าสังคมสันติสุขย่อมเป็นสิ่งที่ปรากฏ
ขึ้นได้จริง ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 

1. เมตตากายกรรม 
เมตตากายกรรม คือ การมีพฤติกรรมทางกายที่ประกอบด้วยเมตตา เป็นการกระทำต่อกันด้วยเมตตา 

คือ แสดงไมตรีและความหวังดีต่อเพื ่อนร่วมงาน ร่วมกิจการร่วมชุมชนด้วยการช่วยเหลือกิจธุระต่าง ๆ          
โดยเต็มใจ แสดงอาการกิริยาสุภาพ เคารพนับถือกัน ทั้งต่อหน้าและลับหลัง เมตตากายกรรม เป็นการเข้าไป 
ตั้งกายกรรมอันประกอบด้วยในความหมายของชุมชนนั้น  

ความเมตตา คือ การอยู่ด้วยกันด้วยการกระทำดีต่อกัน ไม่เบียดเบียนทำร้ายกัน ไม่ก่อสงคราม         
แต่มุ่งเน้นการสร้างความร่วมมือกัน เพื่อความผาสุกของมวลมนุษย์การแสดงความมีน้ำใจ เช่น การช่วยเหลือ
เท่าท่ีจะทำได้ ขวนขวายในกิจการงานต่างๆ ที่สมควร เป็นการสร้างความประทับใจทางกิริยาอาการ หรือกล่าว
อีกนัยหนึ่ง คือ การทำความดีต่อกัน สนับสนุนช่วยเหลือกันทางด้านกำลั งกาย มีความอ่อนน้อมถ่อมตน       
รู้จักสัมมาคารวะ ไม่เบียดเบียนหรือรังแกกัน เป็นหลักธรรมที่ต้องนำไปใช้ทั้งสองฝ่ายจึงจะได้ผลดี ไม่ทำร้ายกัน
ให้ได้รับความทุกขเวทนา ทำแต่ในสิ่งที่ถูกต้องต่อกันอยู่ตลอดเวลา มีความเสียสละต่อผู้อื่น ช่วยเหลือขวนขวาย
การงานในสิ่งทีจ่ะทำได้ มีน้ำใจช่วยเหลือผู้อื่นทุกอย่าง รู้จักปกป้องและช่วยเหลือบุคคลอื่นเมื่อประสบภัย 

จากสภาพปัญหาที่เกิดขึ้น จากท่าทีที่ไม่เป็นมิตร หลายฝ่ายได้พยายามหาทางออกและช่องทาง       
การช่วยเหลือ วิธีการดังกล่าวได้มีความสอดคล้องกับหลักเมตตากายกรรม ด้วยเล็งเห็นว่า  หลักเมตตา
กายกรรม เป็นหลักธรรมที่สร้างประพฤติท่ีเหมาะที่ควร ทำให้เกิดความรักความสามัคคี ซึ่งมีวิธีการและขั้นตอน
ของการนำหลักเมตตากายกรรมมาใช้ที่แตกต่างกัน กล่าวคือ 

1. การรู้จักข่มใจ มีท่าทีอดทนต่อสิ่งที่เข้ากระทบ คือ การเข้าไปมีปฏิสัมพันธ์ในฐานะประชาชนกับ
เจ้าหน้าที่ของรัฐ ควรจะต้องแสดงไมตรีและความหวังดีต่อกันด้วยการสร้างสัมพันธ์ที่ดีมีการประสานร่วมมือกัน
ที่จะทำกิจกรรมร่วมกัน 

2. การไม่ลงมือลงไม้หรือไม่ประทุษร้ายกัน 
3. การมีความจริงใจต่อประชาชน 
4. การปรับตัวเพื่อการอยู่ร่วมกัน ใช้หลักการการยอมรับในความหลากหลายและการพึ่งพาอาศัยกัน

และกัน 
5. การกระทำการใดเพ่ิมเติม ควรมีการแจ้งส่วนที่เกี่ยวข้องก่อน 
6. การเพ่ิมเมตตาทางกายกรรมเข้าไปในการปฏิบัติงาน 
7. การเข้าถึงและเข้าใจประชาชน เช่น การดูแลรักษาพยาบาลประชาชนในชุมชนที่มีความต้องการ

ระดับข้ันพื้นฐาน 
แนวทางการกระทำที่ดีต่อกันของชุมชน ตามหลักเมตตากายกรรม คือ ทางภาครัฐหรือผู้บริหาร        

ให้ความสำคัญกับหลักเมตตากายกรรม โดยมีการแสดงกิริยาอาการสุภาพในการปฏิบัติงานต่อประชาชนและ
ผู้ร่วมงาน มีน้ำใจช่วยเหลือและเอ้ือเฟ้ือต่อประชาชนและเพ่ือนร่วมงานด้วยความเต็มใจในการรับฟัง ตลอดถึง
มีความเอาใจใส่ มองปัญหาเป็นเรื่องปกติ และมีความกระตือรือร้นในการแก้ไขปัญหาที่เกิดขึ้นอย่างสร้างสรรค์ 
มีการแสดงออกต่อบุคคลอื่น ตลอดถึงผู้ใต้บังคับบัญชาด้วยเมตตา คือแสดงไมตรีและความหวังดีต่อประชาชน
ในชุมชน แม้กระทั่งเพื่อนร่วมงาน เมื่อเมตตาแล้วก็จะปฏิบัติออกมาอย่างเป็นธรรมชาติ ที่ผ่านใจที่ดีงาม       



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1196 
 

 

เกิดยินดีเมื่อมีประชาชนมาให้ความช่วยเหลือ แม้คนในหน่วยงานหรือผู้ร่วมงานได้รับความรุ่งเรือง หรือประสบ
ความสำเร็จในด้านต่างๆ ฝึกตนให้มีอัธยาศัยอ่อนน้อมไม่แสดงอาการรังเกียจหรือดูหมิ ่นเหยียดหยาม           
ต่อประชาชนให้ชุมชน หรือคนอ่ืนผู้ที่มีความคิดเห็นที่ต่างกันกับเรา 

2. เมตตาวจีกรรม 
เมตตาวจีกรรม หมายถึง การใช้วาจาคำพูดที่เป็นสัมมาทิฐิ ทั้งต่อหน้าและลับหลัง ทำให้เป็นที่รัก      

ทำให้เป็นที่ศรัทธา และความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกัน เป็นการมีพฤติกรรมทางวาจาที่ประกอบด้วยเมตตา เป็น
การพูดด้วยเมตตา กล่าวแต่สิ่งที่เป็นประโยชน์สั่งสอนหรือแนะนำตักเตือนกันด้วยความหวังดี และแสดงความ
เคารพนับถือกัน 

การตั้งวจีกรรมประกอบด้วยเมตตา เป็นหลักการด้านการทูตที่มีการเจรจาให้เข้าใจกันไม่กล่าวร้าย
เสียดสีกัน จะพูดอะไรก็ประกอบด้วยเมตตาต่อกัน พูดแต่คำสัตย์คำจริง การใช้เมตตาวจีกรรม ก็คือภาวะแห่ง
ความอดทน หรือกิริยาที่อดทน อดกลั้น ความไม่ดุร้าย ความไม่เกรี้ยวกราด ความแช่มชื่นแห่งจิต 

จากสภาพปัญหา การสร้างความสัมพันธ์ระหว่างเจ้าหน้าที่ของรัฐกับประชาชนในด้านวาจา การพูดคุย
กันมีน้อย ประชาชนเป็นผู้รับข้อมูลมากกว่าและภาครัฐ ส่วนใหญ่ต้องการให้ภาคประชาชนทำตามนโยบาย  
ดังนั้น ภาคประชาชนจึงเป็นฝ่ายรับฟัง และปฏิบัติตามเป็นส่วนใหญ่ ปัญหาความขัดแย้งด้านการใช้วาจา       
จึงเป็นปัญหาสำคัญที่สืบเนื่องมายาวนาน และควรยกมาพิจารณา เพราะทำให้เกิดความบกพร่องในการรับ
ข้อมูล ด้านการสื่อสารตามมา มีรายละเอียดดังนี้ 

1. การพูดของเจ้าหน้าที่และประชาชานต่างพูดกัน ด้วยความไม่มีความอดทน อดกลั้นต่อกัน และการ
ยับยั้งใจ 

2. เจ้าหน้าที่ของรัฐบางคนพูดด้วยอารมณ์และลุแก่อำนาจ 
3. เจ้าหน้าที่ของรัฐและประชาชน มีลักษณะการพูดที่ขัดกันและไม่แนะนำสิ่งที่เป็นประโยชน์ 
4. เจ้าหน้าที่ของรัฐและประชาชน ไม่ได้มีการพูดคุยในประเด็นปัญหาที่เกิดขึ้นบ่อย ทำให้เกิดการรับรู้

ข้อมูลและปัญหาไม่ครบถ้วน 
5. บรรยากาศไม่เอื ้อต่อการพูดคุย เพราะการพูดคุยไม่ตรงประเด็น และไม่เป็นประโยชน์ต่อ          

ภาคประชาชนที่อยู่ในสภาพของความเดือดร้อน 
6. การพูดคุยมีลักษณะของการขู่บังคับต่อภาคประชาชน 
ปัญหาการพูดคุยหรือการสื่อสาร ด้านข้อมูลระหว่างรัฐกับชุมชนยังมีน้อย ซึ่งหลายฝ่ ายเห็นด้วย     

ควรหันมาใช้หลักการหรือแนวทางเมตตาวจีกรรมให้มากยิ่งขึ้นเพื่อแก้ปัญหาความขัดแย้งในชุมชน โดยแต่ละ
ฝ่ายต่างได้เสนอแนวทางและข้ันตอนการปฏิบัติ ดังนี้ 

1. ควรมีการเน้นการฟังมากขึ้น คือต้องตั้งสติให้มาก และรู้จักฟังข้อเรียกร้องฟังโดยตั้งจิตให้เป็นกุศล 
เพราะอยู่ในฐานะผู้ตั้งรับ จึงต้องปรารถนาที่จะเข้าใจเรื่องราวทั้งหมด ที่ก่อให้เกิดความทุกข์อดทนฟังถ้อยคำ    
ที่พูดออกมา เพ่ือค้นหาสิ่งที่ยังไม่ได้พูด ฟังเพ่ือให้ได้ข้อมูลดีที่สุด 

2. ต้องเปิดพื ้นที ่ในการพูด และการรับฟังเรื ่องที ่เกี ่ยวกับข้อเรียกร้องที่ต้องกา รให้มีความรู้สึก            
ที่เป็นมิตร ปรารถนาประโยชน์สุขแก่กันโดยไม่มีการแบ่งแยก 

3. การเปิดพื้นที่การพูดด้วยข้อมูลที่เป็นจริงต่อกัน มีประโยชน์และไม่ถูกครอบงำด้วยความกลัว         
ดูความเหมาะสมด้านเวลาและสถานการณ์ในเข้าไปพูดชี้แจง ด้วยวิธีการที่นุ่มนวลอ่อนโยน 

4. ด้วยการพูดด้วยวาจาที่ไพเราะอ่อนหวาน ชวนฟัง ไม่พูดในสิ่งที่ฟังแล้ว รู้สึกสะเทือนใจ น้อยใจ หรือ
คับแค้นใจ ยิ้มแย้มแจ่มใส และมีความเป็นกันเอง ทุกฝ่ายควรใช้คำพูดภาษาที่สุภาพเมื่อสนทนาพูดคุยกับคน   
ในระหว่างชุมชนกับเจ้าหน้าที่ของรัฐ 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1197 
 

 

5. การพูดคุยควรมีการระดมความคิดเห็นและรับฟังข้อมูลอย่างรอบด้าน ควรมีการเคารพสิทธิซึ่งกัน
และกัน และยอมรับในมติที่มีการความเห็นร่วมกัน มีการปลุกจิตสำนึกให้มีความรู้สึกว่าเป็นสมาชิกของสังคม
เดียวกัน 

แนวทางการพูดเจรจาที่ดีต่อกัน ตามหลักเมตตาวจีกรรม คือ ความคิดเห็นของผู้นำหรือผู้บริหา ร    
ทุกภาคส่วนไม่พูดในสิ่งที่ฟังแล้วทำให้ประชาชนหรือผู้อื่นได้รับความรู้สึกสะเทือนใจ น้อยใจ  หรือคับแค้นใจ 
เมตตาต่อเขา ด้วยการให้คำเสนอแนะหรือทักท้วงต่อผู้เกี่ยวข้องอ่ืนอย่างสุภาพ ส่งสารการประชาสัมพันธ์ข้อมูล
ข่าวสารอย่างครบถ้วนและถูกต้อง และผู้นำหรือผู้บริหารมีเมตตาภายในแล้วนั้น เขาจะใช้วาทศิลป์ในการ
พูดคุย แม้แสดงต่อกัน แม้ประชาชนในชุมชนทุกระดับ แม้คนในครอบครัว หรือเพื่อนร่วมงาน ความเมตตานี้
จะออกมาจากใจที่ดีงาม สู่การแสดงการให้เกียรติซึ่งกันและกัน อันเป็นแบบอย่างที่ดีในการใช้ภาษาที่ออกมา
จากใจที่เมตตา อ่อนน้อม และเกื้อกูลต่อผู้อื่นในทุกระดับไม่ว่าจะเป็นระดับใดผู้บริหารหรือเจ้าหน้าที่ และ
ประชาชนก็ตาม เมื่อผ่านการฝึกแล้วก็ย่อมมีความเห็นที่ถูกต้องแล้ว เป็นผู้มีมนุษยสัมพันธ์ที่ดีงาม พูดด้วย      
ปิยวาจา มีอัธยาศัยไมตรีที่เมตตา ก็จะยิ้มแย้มแจ่มใส ออกมาเอง ยินดีจะรับฟังความทุกข์ของผู้อื่นและยินดี    
ที่จะให้ความรู้ ให้คำปรึกษาด้วยรอยยิ้มที่ออกมาจากใจที่ปรารถนาดีต่อบุคคลอ่ืนไม่เลือกสีไม่เลือกข้างไม่เลือก
ฐานะความเป็นอยู่ของผู้ใดด้วยเมตตา 

3. หลักเมตตามโนกรรม 
เมตตามโนกรรม คือ ท่าทีที่เกิดจากคุณภาพทางใจที่ประกอบพร้อมด้วยเมตตา ตั้งจิตปรารถนาดี      

คิดทำสิ ่งที่เป็นประโยชน์แก่กัน มีลักษณะที่สอดคล้องกับหลักพรหมวิหาร 4 ที ่เป็นหลักธรรมเครื ่องอยู่        
อย่างประเสริฐ 

การได้รับผลกระทบทางจิตใจที่สะท้อนออกมาสู ่พฤติกรรมที่ไม่พึงประสงค์ ก่อปัญหาการสร้าง
ความสัมพันธ์ระหว่างเจ้าหน้าที่ภาครัฐหรือท้องถิ่นกับชุมชน เจ้าหน้าที่ภาครัฐ เช่น บางท่านไม่ใช้ความเมตตา
ทางมโนกรรม ก็ปฏิบัติหน้าที ่ด้วยรูปแบบแนวทาง หรือขั ้นตอนเด็ดขาดด้วยการจับปรับและดำเนินคดี          
ยึดแนวนโยบายของภาครัฐอย่างเข้มงวด อีกด้านหนึ่ งก็มีเจ้าหน้าที่ภาครัฐหรือท้องถิ่นบางท่าน ได้ยึดหลัก
เมตตามโนกรรมเป็นที่ตั้ง ก่อให้เกิดแนวทางปฏิบัติที ่ประนีประนอมต่อภาคประชาชนมากขึ้น นอกจากนี้ 
ผลกระทบของการขาดเมตตามโนกรรม ยังส่งผลให้ชาวบ้านได้รับผลกระทบการดำรงชีพและด้านจิตใจก็ไดร้ับ
ผลกระทบ เครียด ไม่สบายใจ จึงแสดงอาการต่อต้านเจ้าหน้าที่ บางส่วนก็ยอมเพราะความกลัวต่อความผิด 
และอำนาจในมือของเจ้าหน้าที่มาแสดงตนในมิติของผู้รับผิดชอบ 

จากสภาพของการไม่มีเมตตามโนกรรม ได้ก่อให้เกิดพฤติกรรมที่ส่งผลให้ง่ายต่อการเกิดความขัดแย้ง 
กล่าวคือ 

1. เจ้าหน้าที่ไม่คิดว่าตนเองเป็นส่วนหนึ่งขององค์กรหรือชุมชน กล่าวคือมองเห็นภาคประชาชน คือ    
ผู้รองรับอำนาจลุแก่อำนาจได้ง่าย ขาดจิตใจปรารถนาดีต่อประชาชน 

2. ทำให้มองไม่เห็นคุณค่าของความเป็นเพื่อนมนุษย์ คือการขาดเมตตามโนกรรมย่อมทำให้ทุกฝ่าย
ต่างมองกันและกันในด้านลบ ไม่มุ่งสร้างประโยชน์แก่กัน ไม่มองกันในแง่ดี 

3. หน้าตาเคร่งเครียด กล่าวคือ ถ้าเป็นเจ้าหน้าที ่ภาครัฐหรือท้องถิ ่นก็จะเกิดพฤติกรรมที่ไม่มี        
ความเสียสละ ขาดความเอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ คำนึงถึงแต่ประโยชน์ส่วนหลักของหน่วยงานตน ถ้าเป็นภาคประชาชน
ก็จะมองภาครัฐด้วยสายตาที่ฝ่ายตรงข้าม 

4. ความสัมพันธ์ที่เหินห่าง กล่าวคือ เมื่อขาดเมตตามโนกรรม ทำให้ภาครัฐกับชุมชนเกิดช่องว่าง      
ไม่เอาใจใส่ดูแลทุกข์สุขของภาคประชาชน มีจิตใจที่ไม่ซื่อสัตย์สุจริต มีความชิงชังหรือความรังเกียจเป็นมูลเหตุ 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1198 
 

 

5. การแสวงหาผลประโยชน์ส ่วนตนและพวกพ้อง กล่าวคือ การเมตตามโนกรรมทำให้เกิด           
ความลำเอียง ขาดความยุติธรรมไม่เป็นกลาง 

สรุปได้ว ่า การขาดเมตตามโนกรรมนำมาซึ ่งปัญหาความขัดแย้งในชุมชน ที ่ยากแก่การแก้ไข         
เพราะเป็นมูลเหตุปัจจัยของความขัดแย้งที่ฝังอยู่ภายใต้จิตสำนึก ดังนั้น ถ้าทุกฝ่ายน้อมนำหลักเมตตามโนกรรม
มาปฏิบัติ ย่อมช่วยลดปัญหาความขัดแย้งในชุมชนได้อย่างดียิ่ง 

จากแนวคิดดังกล่าว ภาครัฐ ภาคท้องถิ่น และประชาชน ต่างก็เล็งเห็นคุณค่าของเมตตามโนกรรม        
ที่จะนำเป็นแนวทางปฏิบัติเพื่อแก้ปัญหาความขัดแย้งและเกิดสันติสุข มีวิธีการนำเอาหลักเมตตามโนกรรมนี้   
มาใช้กับชุมชนหรือต่อภาครัฐ เป็นการนำหลักธรรมเพื่อมาใช้เพื่อการปรับตัวในการอยู่ร่วมกัน จึงได้ร่วมกัน
เสนอแนวทาง และข้ันตอนปฏิบัติเมตตามโนกรรม ดังนี้ 

1. การอุทิศตนเพ่ืองานของชุมชน คือ ผู้บริหารงาน และเจ้าหน้าที่ภาครัฐควรเสียสละ เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ 
คำนึงถึงประโยชน์ส่วนรวมเป็นสำคัญ 

2. การเข้ามารับฟังปัญหา และรับรู้ข้อมูลร่วมกันทั้งภาครัฐและชุมชน เช่น ปัญหาความขัดแย้งอันเกิด
ขึ้นกับชุมชน มีผู้นำส่วนท้องถิ่นควรออกมาเป็นตัวแทนของภาคประชาชนอย่างแท้จริง 

3. ขอโอกาสให้ภาคประชาชน โดยการเพ่ิมความเห็นอกเห็นใจต่อกันให้มากขึ้น 
4. การสงเคราะห์งานสาธารณประโยชน์แก่ชุมชน ด้วยความยุติธรรม เป็นกลางไม่ลำเอียง บริหารงาน

ด้วยการเอาใจใส่ดูแลทุกข์สุขของชุมชนและคนในสังกัด คิดทำสิ่งที่เป็นประโยชน์ บริหารงานด้วยความมีจิตใจ
ที่ซื่อสัตย์สุจริต ไม่ใช้อำนาจหน้าที่ เพ่ือแสวงหาผลประโยชน์ส่วนตน 

จะเห็นได้ว่า หลักเมตตามโนกรรม เป็นหลักการที่ทุกฝ่ายต่างก็ยอมรับว่าเป็นเครื่องมือที่จะสามารถ
แก้ไขความขัดแย้งและสร้างสันติสุข เพราะก่อให้เกิดการไม่คิดทำร้ายซึ่งกันและกัน มีความซื่อสัตย์เคารพ      
ในความคิดเห็นซึ่งกันและกัน มีจิตเมตตาต่อกัน จะเกิดความรู้สึกในคนและสัตว์ทั้งหลายว่าชีวิตแต่ละชีวิต       
ไม่ต้องการความทุกข์ต่างก็ต้องการความสุข เพราะฉะนั้น จึงควรไม่มีเวรไม่มีภัยไม่เบียดเบียนกันไม่ประทุษร้าย
กันต่อกัน รักและเมตตาต่อกัน คิดแต่ในสิ่งที่สร้างสรรค์ต่อกัน ไม่อิจฉาริษยาไม่คิดอคติ ไม่พยาบาทไม่โกรธแค้น
เคืองกัน รู้จักให้โอกาสและให้อภัยต่อกันและกันอยู่เสมอ มีความคิดปรารถนาให้ผู้อื่นเป็นสุขและเข้าใจหัวอก
ของบุคคลอื่น 

แนวทางความซื่อสัตย์และจริงใจต่อกัน ตามหลักเมตตามโนกรรม คือ ในความคิดเห็นของบุคคล      
ทุกระดับชั้น ตั้งแต่ผู้บริหารย่อมให้ความสนใจกับบุคลากร จนกระทั่งถึงระดับประชาชนระดับรากหญ้า เมื่อมี
เมตตาในหัวใจแล้วจะปฏิบัติงานด้วยความเสียสละ เอื ้อเฟื ้อเผื ่อแผ่ คำนึงถึงประโยชน์ให้แก่ส่วนรวม        
พร้อมอุทิศตนเพื่องาน ความเมตตาทางใจนี้จะฉายออกมา ถ้าเป็นระดับผู้บริหารก็จะบริหารงานด้วยความ
ยุติธรรมเป็นกลาง ไม่ลำเอียง ปราศจากอคติ เมื่อบริหารงานด้วยการเอาใจใส่ดูแลทุกข์สุขของผู้ใต้บังคับบัญชา
ต่อประชาชนทุกภาคส่วน คิดและทำสิ่งที่เป็นประโยชน์แม้เป็นผู้นำก็จะบริหารงานด้วยจิตเมตตา เมื่อมีจิตใจ   
ที่บริสุทธิ์ เปี่ยมด้วยความเมตตา จะมีความซื่อสัตย์สุจริต  โดยไม่มีความโลภไม่ใช้อำนาจและหน้าที่แสวงหา
ผลประโยชน์ส่วนตน 

4. หลักสาธารณโภคี 
สาธารณโภคี คือ การแบ่งปันผลประโยชน์ที่ได้มาด้วยความชอบธรรมแก่เพื่อนมนุษย์  การแบ่งปัน

ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เป็นเครื่องสะท้อนความเป็นผู้มีน้ำใจโอบอ้อมอารีของผู้ให้ผู้มีจิตใจโอบอ้อมอารีมีน้ำใจ 
มีจิตใจ เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่แก่ผู้อื่นอยู่เสมอ ย่อมเป็นที่รักแก่ชนทั้งหลาย  การขาดหลักสาธารณโภคี ทำให้ชุมชน     
ที่อาศัยอยู่ร่วมกัน เกิดความรู้สึกอึดอัด เพราะความไม่เอ้ือเฟ้ือเผื่อแผ่ต่อกัน ทำให้ความทุกข์ ความลำบาก ที่มี
อยู่แล้วกลับเพิ่มปัญหามากยิ่งขึ้น ต้องมีแนวทางการแก้ไขความขัดแย้งระหว่างเจ้าหน้าที่ภาครัฐและชุมชน   



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1199 
 

 

ตามหลักสาธารณโภคี ได้มีผู้เสนอแนะว่าถ้าเป็นเจ้าหน้าที่ภาครัฐหรือส่วนท้องถิ่นก็ดี จะต้องเอื้อเฟื่อเผื่อแผ่ 
สงเคราะห์แก่กัน เช่น การหันมาช่วยส่งเสริมให้ชุมชนได้มั่นใจในชีวิตและความเป็นอยู่ในชุมชนอย่างปลอดภัย 
ให้ชุมชนได้มีอยู่มีกิน ตามอัตภาพ ประหยัดและเหมาะสม มีข้อสรุปและเสนอแนะ ดังนี้ 

1. การช่วยเหลือแบ่งปันอย่างเสมอต้นเสมอปลาย ผู ้นำที ่ย ึดแนวปฏิบัตินี ้จะทำให้ประชาชน             
ในทุกชุมชนที ่ได้ร ับความช่วยเหลือมาโดยตลอด จะเลือกผู ้นำเพื ่อให้ได้รับการเลือกตั ้งเข้ามาทำงาน            
เพ่ือประชาชนโดยรวมทุกสมัย 

2. การจัดสรรสวัสดิการให้ประชาชน กล่าวคือการให้ผลประโยชน์สูงสุดแก่ภาคประชาชนในชุมชน 
3. การเอ้ือเฟ้ือกล่าวคือการสงเคราะห์อนุเคราะห์เฉลี่ยความสุข ให้แก่กันและกันในชุมชน 
4. การเสียสละทรัพย์และเจือจานต่อกัน ด้วยความเสมอภาค การกระทำเช่นนี้ไม่ใช่เพียงต้องการ

คะแนนเสียง หรือให้ใครมาชอบมารักเพิ่ม เมื่อคนในหมู่ของตนมีความสะดวกสบายแล้วเราก็มีความสุขใจ       
ที่ได้เห็นเพื่อนบ้านที่เรารัก ได้รับในสิ่งที่เราพอจะมี พอจะให้แก่เขาด้วยความห่วงใยไม่เพียงแค่นั้นการมี    
มนุษยสัมพันธ์ต่อกัน ล้วนเป็นสิ่งที่เราต้องปฏิบัติต่อกันในฐานะเพ่ือนมนุษย์ 

5. ของบประมาณเพ่ิมเติม ให้แก่ผู้ที่รับความเดือดร้อนเป็นรูปธรรม 
ด้านการแบ่งปันผลประโยชน์ ตามหลักหลักสาธารณโภคี ก็คือการมุ่งเน้นผลประโยชน์ของชุมชน       

ที่ต้องมาก่อนประโยชน์ส่วนตนและพวกพ้องของตน การสงเคราะห์หรือช่วยเหลือผู้อื่นด้วยการให้เป็นสิ่งของ    
ที่ตนมีอยู่ให้กับผู้ที่ต้องการ ให้แก่ผู้ที่ขาดแคลนหรือเดือดร้อน ยังมีความหมายถึงการให้ความรู้ คำปรึกษา      
แก่ภาคประชาชนในชุมชน มีการเริ่มต้นด้วยการแบ่งปันวัตถุสิ่งของภายนอก จะช่วยสร้างนิสัยให้ชุมชนมีความ
เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ต่อกันและกัน มีการให้และรับ นอกเหนือจากการแบ่งปันเรื่องความรู้ประสบการณ์ อันเป็น
ความรู้ที่ฝังอยู่ในตัวคน (Tacit Knowledge) แสดงถึงสังคมที่มีความเห็นอกเห็นใจ ให้กำลังใจทำให้รักใคร่นับ
ถือและช่วยเหลือเกื้อกูลกัน ทำการแบ่งปันในส่วนที่เกี่ยวข้องโดยสมควรแก่เหตุ กล่าวโดยรวมก็คือการแบ่งปัน
โดยสิทธิ์อันชอบธรรม การแบ่งปันผลประโยชน์ในพ้ืนที่ชุมชนที่ร่วมกันได้โดยยุติธรรม แม้สิ่งของที่ได้มาจะน้อย 
แต่ก็แจกจ่ายให้ได้มีส่วนร่วมได้รับหรือได้บริโภคทั่วถึงกันนั่นคือ การร่วมสุข ร่วมทุกข์กัน มีการประชาสัมพันธ์
ต่อทุกระดับของชุมชน และทุกหมู่บ้านควรได้รับสิทธิ์นั้น 

แนวทางการแบ่งปันผลประโยชน์ต่อกัน ตามหลักสาธารณโภคีคือความคิดเห็นของผู้บริหารองค์การ
และหน่วยงานใด มีฐานของความเมตตาแล้ว ก็ย่อมยึดถือผลประโยชน์ส่วนรวมมากกว่าประโยชน์ส่วนตน      
ให้เกียรติต่อประชาชนที่มาร้องเรียนหรือเรียกร้องจากความทุกข์ที่เขาได้รับ และต้อนรับด้วยไมตรีจิตที่ยิ้มแย้ม
แจ่มใส มีสัจจะมีความซื่อสัตย์รักษาคำม่ันสัญญาที่ตกลงกันไว้ และถึงมีความรับผิดชอบ 

5. หลักสามัญญตา 
สีลสามัญญตา หรือศีลสามัญญตา คือมีศีลที ่ไม่ขาดไม่ทะลุ ไม่พร้อย ที ่เกิดจากคุณภาพของการ

ประพฤติปฏิบัติตนให้เป็นผู้มีศีลที่บริสุทธิ์เสมอกับเพ่ือนพรหมจรรย์ ไม่ทำตนให้เป็นที่น่ารังเกียจ หรือเสื่อมเสีย
แก่หมู่คณะ ในมิติของการนำไปใช้ ได้แก่ การเคารพระเบียบ วินัยกฎหมาย วัฒนธรรม จารีตประเพณี และการ
มีกิริยามารยาทด้วยการมองในมิติของการดำเนินนโยบายต่างๆ ต้องเป็นไปในทิศทางเดียวกันกับมติสากล 
สามารถใช้หลักการที่ตกลงร่วมกันการฝ่าฝืนมติ หรือหลักการอันจะก่อให้เกิดความหวาดระแวง ขาดการเชื่อใจ
กัน ก็กลายเป็นที่น่ารังเกียจ การแสดงอาการออกด้วยการดูหมิ่นเหยียดหยามกัน  เป็นเหตุให้การอยู่ร่วมกันไม่
เป็นปกติสุขตามเป้าประสงค์ของชุมชนสันติสุข 

แม้ว่าการมีปฏิสัมพันธ์ต่อกันระหว่างเจ้าหน้าที่ของรัฐกับชุมชน ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน แต่ก็ยังพบว่า 
1. ขาดวิธีการปรับท่าทีต่อกันด้วยการประพฤติดีต่อกันที่ดีงาม ภาคประชาชนมองภาครัฐว่ารักษา

ระเบยีบวินัย กฎ ข้อบังคับมากเกินความจำเป็น 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1200 
 

 

2. การมองข้ามความสำคัญของการปฏิบัติตน หรือมิติการพัฒนาตนให้เกิดการยอมรับ 
3. ขาดการปรับตัวเพ่ือการอยู่ร่วมกันอย่างทันท่วงที เพ่ือมุ่งหมายจะประสานงานกับหน่วยงานภาครัฐ

อ่ืนๆ ทางกายภาพ 
4. ขาดการประสานความสัมพันธ์ทางด้านจิตใจต่อภาคประชาชนในชุมชน ให้ความสำคัญต่อระเบยีบ

ปฏิบัติมากกว่าการพัฒนาภายในจิตใจ 
5. เป็นความขัดแย้งด้านระเบียบ วินัย ข้อบังคับระดับโครงสร้างของภาครัฐ 
วิธีการของผู้นำภาครัฐได้เน้นการยึดกฎ ข้อบังคับ และระเบียบวินัย และการที่ภาครัฐใช้หลักข้อบังคับ

และระเบียบผ่านความเมตตาวจีกรรม เมตตามโนกรรม เมตตากายกรรม เมื่อมีเมตตาทั้ง 3 แล้ว ก็ย่อมประสบ
ความสำเร็จได้ ด้วยขั้นตอนและวิธีการ ดังนี้ 

1. อดทน และทำความเข้าใจว่า ภาครัฐต้องการสร้างความเชื่อมั่นให้กับประชาชน ผู้นำทั้งภาครัฐและ
ภาคท้องถิ่นก็ต้องมีวินัย และความจริงใจต่อชุมชน 

2. มุ่งเน้นการส่งเสริมศีลธรรมให้เกิดมีในตัวผู้นำ เช่น มีความซื่อสัตย์สุจริต 
3. การคงศักยภาพของผู้นำและยึดมั่นในความดีให้เกิดมีในมิติท่ีต่อเนื่อง 
4. นำหลักเมตตาทั้งกาย วาจา ใจ ออกมาใช้ให้เป็นรูปธรรมแบบยั่งยืน 
5. สร้างกิจกรรม ส่งเสริมบุคคลต้นแบบ มีการมอบรางวัลเชิดชูบุคคลระดับผู้นำให้มีศีล 
การก้าวสู ่ส ันติภาพจะขาดฐานหลักที ่มั ่นคงไปไม่ได้ คือมีศีล การมีสติครบในการดำเนินชีวิต              

ให้เกิดประโยชน์สุขแก่ตนเองและสังคม หากปฏิบัติได้ถูกต้องตามระเบียบวินัยขอบ้านเมือง ก็คือ  ถูกกฎหมาย 
โดยไม่เบียดเบียนผู้อื ่น ไม่ก่อความเดือดร้อนแก่สังคม ประพฤติตนในข้อปฏิบัติเดียวกัน  กับศีลทั้ง 5 ก็คือ     
การปฏิบัติตามกฎหมาย เชื่อ ยึดถือ เคารพในสิ่งเดียวกันของสังคมนั่นเอง แต่ในสภาพความเป็นจริงของสังคม
ปัจจุบันมนุษย์ส่วนใหญ่มองข้ามความสำคัญในเรื่องสีลสามัญญตา 

6. หลักทิฏฐิสามัญญตา 
ทิฏฐิสามัญญตา คือ มีความเห็นที่ดีงามเสมอเหมือนกับผู้อื่นในสังคมเดียวกัน มีความเห็นชอบร่วมกัน

ในข้อที่เป็นหลักการที่จะนำไปสู่การขจัดปัญหา มิใช่เป็นความเห็นที่ก่อให้เกิดปัญหา  ต้องยอมรับความคิดเห็น
ของคนหมู่มากแม้จะไม่ถูกใจก็ตาม 

แนวทางการสร้างความสัมพันธ์ระหว่างรัฐและชุมชน ส่วนใหญ่มีความขัดแย้งด้านการรับสารกับ      
การส่งสารด้านข้อมูลที่ไม่ตรงกัน หรือข้อมูลต่างชุดกัน และความขัดแย้งด้านโครงสร้าง โดยเฉพาะภาครัฐและ
ภาคประชาชนขาดความคิดเห็นร่วมกัน เห็นไปคนละอย่าง แต่ละภาคส่วนก็ต่างคิดว่าอีกฝ่ายควรจะเข้าใจหรือ
ทราบข้อกฎหมายดังที่ตนทราบ การเข้าใจไปคนละอย่างนี่เองเป็นองค์ประกอบให้ปัญหาทับถม และยากเกิน
กว่าจะแก้ไขตัวอย่างที ่ก่อปัญหาขึ้นได้ เช่น การเป็นผู้ฟังแต่ฝ่ายเดียว การไม่เคยเสนอแนะอะไรหรือฟัง       
อย่างเดียว ก็เป็นความเห็นที่ผิดไม่นำไปสู่การพัฒนาในระดับสังคม การมีความเห็นต่างกันระหว่างระเบียบ 
ข้อบังคับ ของหน่วยงานที่ต่างกันของภาครัฐ หรือภาคประชาชนต่อรัฐ และภาคประชาชนกับท้องถิ่นก็ตาม   
แต่ก็ยังพบว่า 

1. ขาดการแสดงความเห็น ขาดการนำข้อเสนออุปสรรคระหว่างประชาชนกับหน่วยงาน  การไม่เห็น
ด้วย หรือเห็นต่างจะผลักดันความขัดแย้งให้เกิดขึ้นได้ง่าย 

2. ขาดการมีส่วนร่วม เพราะเป็นเรื่องสำคัญมาก คนทั้งหมดต้องร่วมมือกัน 
3. การมีความเห็นต่าง ทำให้เกิดการดื้อแพ่งในสังคม ย่อมเกิดการกระทบกระท่ังกัน 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1201 
 

 

4. ขาดการอดกลั ้น ขาดการเจริญสติ เพื ่อยับยั ้งความโกรธ การแสดงอารมณ์ต่อกัน  ระหว่าง          
ภาคประชาชนต่อภาครัฐ ด้วยมุมมองที ่ไม่เป็นมิตรต่อกัน อันเกิดจากความเห็นที ่ไม่ตรงกัน  ผลกระทบ        
ย่อมทำให้ไม่เกิดความร่วมมือไม่ยอมรับซึ่งกันและกัน ทำให้ชุมชนไม่สามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติได้ 

5. ขาดการเคารพในกฎกติกาของสังคมในชุมชน หรือ ขาดการสร้างความเห็นร่วมกัน  
พนักงานอัยการยังคงรักษาแนวปฏิบัติตามหน้าที่ได้ดี แต่ก็ควรมี 
1. การเปิดพื้นที่การพูดด้วยข้อมูลที่เป็นจริงต่อกัน มีประโยชน์และไม่ถูกครอบงำด้วยความไม่ทราบ

ข้อมูลที่แท้จริง เพ่ิมจริงใจต่อกันทั้งต่อหน้าและลับหลัง 
2. ทำการผ่อนปรน บางกรณีที่อยู่ในระดับที่พอเมตตาต่อกันด้วยกาย วาจา ใจ 
3. เปิดโอกาสให้มีการเจรจา หรือสานเสวนา 
4. ควรปรับความคิดเห็นเดิมของเจ้าหน้าที่ให้คลายจากความคุ้นชินกับการใช้อำนาจ 
5. อดทน ตั้งสติ เพ่ิมความสำคัญในการเข้าไปชี้แจงด้วยวิธีการที่นุ่มนวล อ่อนโยน 
6. การปรับตัวเพ่ือการอยู่ร่วมกัน สร้างและรักษาความเข้าใจร่วมกันให้ยืนนาน 
แนวทางความคิดเห็นที่ดีต่อกันในชุมชน ตามหลักทิฏฐิสามัญญตา คือ ผู้นำหรือผู้บริหารในทุกภาค

ส่วน หากให้ความสำคัญในหลักทิฏฐิสามัญญตา ย่อมแสดงออกด้วยการยอมรับฟังความคิดเห็นของผู้อ่ืนแม้จะ
ทำงานร่วมกันหรือไม่ก็ตาม มีความอดทนอดกลั้นและเปิดกว้าง นำความคิดเห็นมาวิเคราะห์เพื ่อทำการ
ปรับปรุงแก้ไขตลอดเวลา ถ้าเป็นเจ้าหน้าที่ของส่วนงานใด ก็ควรมีการยอมรับและปรับความเห็น การหันหน้า
เข้าหากัน คือเคารพรับฟังความคิดเห็นกันและกัน มีความเห็นชอบร่วมกันตกลงกันให้คนกลางมาเป็นผู้เจรจา
ไกล่เกลี่ยเท่าที่จะกระทำได้เพ่ือลดความบาดหมาง 

ด้วยหลักการสำคัญใช้แนวการแก้ปัญหาด้วยสันติวิธี ตามหลักอุดมคติบนฐานแห่งความดีงามหรือ
จุดหมายสูงสุดอันเดียวกัน ก่อนปฏิบัติหน้าที่ควรมีการให้องค์ความรู้แก่ชาวบ้าน มีการเปิดประชุมรับฟังความ
คิดเห็น เอาอุปสรรคมาเป็นอุปกรณ์ในการวางแนว การป้องกันมากกว่าการแก้ไข มีการวางแผนการทำงาน    
เชิงรุกอยู่เสมอ เมื่อลงปฏิบัติการ แล้วพบปัญหาก็จะมีการค้นหาสาเหตุ มีการประชุม ในการป้องปรามมากกว่า
การปราบปราม ชี้แจงกัน เพราะต่างก็ใช้พื้นที่ร่วมกัน ช่วยให้โอกาสชุมชน ได้มีส่วนในการแก้ไขปัญหาร่วมกัน 
เพื่อให้เกิดผลสำเร็จของงานลุล่วงไปด้วยดี กล่าวคือ ถ้าเป็นผู้นำจะต้องมีการบริหารงาน โดยมีความเห็นชอบ
ร่วมกันในข้อที่เป็นหลักการสำคัญ การเพิ่มภาวะผู้นำให้เกิดมีและเปี่ยมด้วยความรับผิดชอบสูงขึ้น และรับฟัง
จุดต่างของความเห็นของผู้อ่ืนที่ไม่เหมือนเรา และควรยอมรับในบางส่วนดั่งที่ได้กล่าวมาแล้ว ยังต้องมีการเพ่ิม
ความยุติธรรมในการพิจารณาและตัดสินเหตุการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นทั้งปวง เมื่อการปฏิบัติงานติดปัญหาใด
จะต้องมีการนำปัญหานั้นเข้าที่ประชุมแก้ไขปัญหาร่วมกันเพ่ือให้งานสำเร็จลุล่วงไปด้วยดี 

คุณลักษณะของผู้ไกล่เกลี่ยและประนีประนอมเชิงพุทธบูรณาการ แม้จะจัดแยกไว้ต่างหากก็ตาม มิใช่
แยกขาดจากกันเพียงแต่จัดแยกออกไปตามด้านที่ปรากฏเด่นชัด ที่แตกต่างกันคุณลักษณะทั้ง 4 ด้าน เป็น    
องค์รวมที่มีความเนื่องกัน สัมพันธ์กันเชื่อมโยงกัน และพัฒนามาด้วยกัน คุณลักษณะของผู้ไกล่เกลี่ยและ
ประนีประนอมในพระพุทธศาสนา 

พระพุทธศาสนามีรูปแบบของชุดแนวคิดเพื่อแก้ไขความขัดแย้งไว้มากมาย ขึ้นอยู่กับการจะนำมา
ประยุกต์ใช้ให้เหมาะกับสถานการณ์ หลักธรรมที่ทรงคุณค่า เช่น สาราณียธรรมเป็นหลักธรรมที่ขึ้นต้นด้วย
เมตตาเป็นแกนหลัก จัดว่าเป็นหลักธรรมที่เป็นชุดเครื่องมือหรือเป็นพุทธวิธีในการแก้ไขความขัดแย้งทางสังคม
ได้เป็นอย่างด ี

 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2567)                    1202 
 

 

สรุป 
การเสนอแนวทางการประย ุกต ์การไกล ่ เกล ี ่ยและประนอมข้อพ ิพาทด ้วยหล ักธรรมทาง

พระพุทธศาสนา เพื่อการคุ้มครองสิทธิและช่วยเหลือประชาชนทางกฎหมายและการบังคับคดี จะเห็นได้ว่า  
หลักสาราณียธรรมสอดคล้องกับหลักการไกล่เกลี่ยและประนอมข้อพิพาท มาเป็นกรอบการหลักการพัฒนา 
หรือนำออกไปช่วยเสริมกระบวนวิธีในการนำออกไปใช้ในการพัฒนาศักยภาพของผู้ประนีประนอมข้อพิพาท 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งในการเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาท ต้องสร้างบรรยากาศในการเจรจา รู้จักการวางตนที่ดี     
เพื่อจะรับรู้และรับฟังคู่พิพาท อีกทั้งเสนอแนะเพื่อหาทางออก ปรับความเห็นในความเข้ าใจผิด ไม่ว่าจะเป็น
ด้วยการรับหรือส่งข้อมูล ช่วยให้คู่ความทั้งสองฝ่ายหรือทุกฝ่ายสามารถบรรลุข้อตกลงร่วมกัน สามารถกลับคืน
ความสัมพันธ์อันดีต่อกัน และเพื่อช่วยหาทางออกที่ดีที่สุดให้เกิดแก่คู่พิพาท แม้ผลของการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท
ทางคดีจะบรรลุตามความประสงค์ทั้งสองฝ่ายได้หรือไม่ก็ตาม แต่ก็สามารถนำมาใช้เป็นแนวทางในการแก้ไข
ปัญหาการและขจัดอุปสรรคแห่งการไกล่เกลี่ยและการเจรจามีประสิทธิผล  หลักสาราณียธรรมทำให้สังคมเป็น
ที่รัก ทำให้เป็นที่ความเคารพ เพื่อส่งเสริมกัน เพื่อการไม่ทะเลาะวิวาทกัน เพื่อความสามัคคีปรองดองกัน     
เพ่ือความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันหลักสาราณียธรรมเป็นชุดแนวคิดแห่งพุทธวิธีที่ใช้เพื่อการแก้ไขความขัดแย้ง 
เป็นช่องทางที่ช่วยเสริมสร้างเกื้อกูลคนในสังคมให้เกิดความรักและสามัคคีกัน สามารถขจัดความขัดแย้งและ
แก้ปัญหาความขัดแย้งได้ การดำรงตนเป็นผู้มีเหตุผล การยอมรับความแตกต่างหลากหลายทางวัฒนธรรม 
ความคิด ความเชื่อ พร้อมปรับตัวให้อยู่ร่วมกันอย่างสันติ เป็นบ่อเกิดแห่งความสุข และเป็นความเจริญแก่สังคม 
หลักธรรมดังกล่าวจึงเป็นแนวทางที่ดี ที่จะหยุดยั้งปัญหาความขัดแย้งที่มีอยู่เดิมและปัญหาความขัดแย้งอื่น ๆ   
ที่กำลังเกิดข้ึนตามมาภายหลัง 

 
References 
Adiwattanasit, Ch. (2001). Sociology According to Buddhist Principles. Bangkok: 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Bodhirangsiyakon, N. (2009). Legal Problems Regarding Conflict Management Through 

Mediation. (Research Report). Office of the Judiciary. Bangkok.  
Dharmasakti, N. (2007). Role of the Judge and Problems in Court Annexed Conciliation. 

(Master’s Thesis). Dhurakij Pundit University. Bangkok. 
Dispute Resolution Office, Office of the Judiciary. (2007). Conflict Management and Mediation. 

Bangkok: Tana Press Co., Ltd. 
Kho, J., Bonpin, T. T., Narvadez, M. E., & Fuentes, A. L. (2002). Guide to Increasing the Capacity 

of the Dispute Management Process. [Empowering Dispute Management Processes]. 
(Wattanasap, Burikun, and Permpoonwiwat, Translators). Nonthaburi: King Prajadhipok's 
Institute.  

Landau, S., Landau, B., & Landau, D. (2006). From Conflict to Creativity. (Ong-Insee and 
Makhasiranon, Translators). Bangkok: Tankamol Press (2001). 

Liengboonlertchai, S. (2004). The Concept of Mediation in Disputes. Bangkok: n.p. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 3 (May-June 2024)              1203 
 

 

Office of the Attorney General. (2016). Including Laws, Regulations, Orders, Announcements 
and Circulars Related to the Operations of the NCPO. Bangkok: Office of the Attorney 
General. 

______. (2016). Manual for Assisting Citizens in Conciliation. Bangkok: Office of the Attorney 
General. 

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2008). Buddhist Dictionary Dhamma Compilation 
Edition. (16th ed.). Bangkok: S. R. Printing Massproduct Co., Ltd. 

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2003). Buddhist Dictionary Glossary Edition. (11th ed.). 
Bangkok: MCU Press. 

Phramaha Hunsa Dhammahaso (Nithibunyakorn). (2004). A Pattern of Conflict Management by 
Buddhist Peaceful Means: A Critical Study of Mae Ta Chang Watershed Chiang Mai. 
(Doctoral Dissertation). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Bangkok. 

Phramaha Hunsa Dhammahaso (Nithibunyakorn). (2011). Buddhist Peaceful Means: Integrating 
Conflict Management Principles and Tools. Bangkok: 21 Century Co., Ltd. 

Worakitsophonphaisal, W. (2009). Legal Problems on the Civil Conciliation before Submitting 
the Case to the Court. (Master’s Thesis). Sripatum University Chonburi Campus. 
Chonburi. 

 


