
Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              619 
 

 

การศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างการปฏิบัติกรรมฐานกับจรติ 6  
*ในพระไตรปิฎก  

An Analytical Study of the Relationship between Meditation Practice and  
the Six Natures (Cirita) in the Tripitaka 

 
1พระสมุห์สง่าชัย สมรูป และ 2พระมหาจีรวัฒน์ กันจู 

1Phrasamu Sangachai Somroob and Phramaha Chiravat Kanjoo  
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
2Corresponding Author’s Email: chiravat.kan@mcu.ac.th 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพ่ือศึกษาการปฏิบัติกรรมฐาน 2) เพ่ือศึกษาจริต 6 ในพระไตรปิฎก 
และ 3) เพ่ือวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างการปฏิบัติกรรมฐานกับจริต 6 ในพระไตรปิฎก ในการทำวิจัยครั้งนี้ 
ผู้ทำวิจัยมุ่งศึกษาการศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์การปฏิบัติกรรมฐานกับจริต 6 ในพระไตรปิฎก ผู้ทำวิจัย     
ได้นำหลักธรรมเรื ่อง “จริต” ในพระไตรปิฎก ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย , คัมภีร ์ว ิส ุทธิมรรค            
พระพุทธโฆษะรจนา, คัมภีร์วิมมุตติมรรค พระอุปติสสะเถระ รจนา และจากหนังสือทั่วไป เพื่อนำมาเป็น
แนวทางประกอบการทำวิจัย ในการศึกษาเป็นการวิจัยเชิงเอกสาร  

ผลการวิจัยพบว่า ผลการวิจัยพบว่า 1) กรรมฐาน เป็นศาสตร์และศิลป์แห่งการดำเนินชีวิตและเป็น
ธุระอันสำคัญยิ่งทางพระพุทธศาสนาเรียกอีกอย่างหนึ่งว่าการปฏิบัติกรรมฐาน คือการบริหารจิตหรือการพัฒนา
จิต การฝึกอบรมและพัฒนาจิตอย่างสม่ำเสมอเพ่ือให้เรารู้จักการป้องกัน รักษาคุ้มครองจิตด้วย จากอกุศลธรรม
และความเครียดที่เกิดกับร่างกายและจิตของเรา เพื่อให้จิตมีความเข้มแข็งมั่นคงสามารถนำมาใช้ในการ
ปฏิบัติงานทุกหน้าที่ทุกอาชีพและก่อให้เกิดสุขภาพจิตที่ดี 2) กิริยาอาการความประพฤติของบุคคลโดยทั่วไป
เรียกว่า จริต ในทางพระพุทธศาสนาจำแนกจริตไว้ 6 อย่าง ได้แก่ ราคจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจ
แห่งราคะ โทสจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจแห่งโทสะ โมหจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจ     
แห่งโมหะ สัทธาจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจแห่งศรัทธา พุทธิจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจ
แห่งปัญญา และวิตกจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจแห่งวิตก และ 3) ความสัมพันธ์ของจริตกับ        
หลักปฏิบัติกัมมัฏฐานเมื่อฝึกปฏิบัติโดยการใช้อารมณ์ของสมถกัมมัฏฐานอย่างใดอย่างหนึ่งตามที่กล่ าวมาแล้ว 
สมาธิระดับต้น คือ ขณิกสมาธิย่อมเกิดขึ้น เมื่อได้หมั่นฝึกจิตบ่อยๆ จิตก็จะตั้งมั่นมากขึ้น จนกระทั่งเป็น    
อุปจารสมาธิแล้ว ถ้าหากไม่ท้อถอย หมั่นประคองรักษาสมาธิที่ได้นั้นไว้ ในที่สุดจิตก็ย่อมถึงความสงบตั้งมั่น     
ปักดิ่งในอารมณ์ใด อารมณ์หนึ่งแนบแน่นเต็มที่จนเป็นอัปปนาสมาธิ เมื่อจิตเป็นระดับอัปปนาสมาธิแล้ว      
องค์ฌานก็จะเกิดขึ้น เอาองค์ฌานนั้นเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน นอกจากการใช้องค์ฌาน
เป็น บาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน ยังสามารถใช้อารมณ์สมถกัมมัฏฐานบางหมวดเป็นบาท       
ฐานเพื ่อการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานจนสามารถบรรลุอรหัตผลได้ เช่น การปฏิบัติในอสุภะ อนุสสติ          
จตุธาตุววัฏฐาน อาหาเรปฏิกูลสัญญา 

 
*Received July 5, 2023; Revised April 13, 2024; Accepted April 25, 2024 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    620 
 

 

 

คำสำคัญ: ความสัมพันธ์; การปฏิบัติกรรมฐาน; จริต 6  
 

Abstract 
The research article consisted of the following objectives: 1) to investigate meditation 

practice; 2) to explore the six natures (carita) in the Tipitaka; and 3) to analyze the relationship 
between meditation practice and the six natures (carita) in the Tipitaka. The researcher aimed 
to analyze the relationship between meditation practice and the six natures (carita) in the 
Tipitaka. The information on the natures or carita was collected from the Tipitaka of the 
Mahachulalongkornrajavidyalaya edition, the Visuddhimagga text, Buddhaghosa's composition, 
the Vimuttimagga text, Upatissa's composition, and other materials that served as a guide for 
conducting this documentary research. 

From the study, the following results were found: 1) Meditation is both a science and 
an art, and it is highly important in Buddhism. It is the constant regulation and development 
of the mind in order to protect it from unwholesomeness and stress. It also enhances the 
mind, allowing people to accomplish their duties and jobs while being mentally healthy; 2) 
The behavior or habit of people in general is called “carita” in Buddhism, which can be 
distinguished into six, namely rāga-carita (one of lustful temperament), dosa-carita (one of 
heating temperament), moha-carita (one of deluded temperament), saddhā-carita (one of 
faithful temperament), Buddhi-carita (one of intelligent temperament), and vitakka-carita (one 
of speculative temperament); and 3) The relationship between meditation practice and the 
six natures (carita) is that after practicing meditation, one can achieve momentary 
concentration. When one practices meditation on a regular basis, one develops 
neighbourhood concentration. Finally, if one does not give up and continues to concentrate, 
one's mind will eventually become one-pointed and achieve attainment concentration. 
Eventually, one will achieve absorption and use it as a foundation for practicing insight and 
transquil meditation, such as contemplation of the nine stages of a decaying corpse (asubha), 
recollection (anussati), analysis of the four elements (catudhātu-vavaṭṭhāna), contemplation 
of the repulsiveness of food (āhārepaṭikūla-saññā)  

 

Keywords: Relationship; Meditation Practice; Carita 6 
 

บทนำ 
จริต 6 เป็นทฤษฎีบุคลิกภาพที่เก่าแก่ในพระพุทธศาสนานานกว่า 2,500 ปี ปรากฏหลักฐานอยู่ใน      

วิสุทธิมรรค และเรื ่องราวในพุทธประวัติหลายเหตุการณ์ ดังเช่นเรื ่องราวของนางกีสาโคตรมี สมัยหนึ่ง
พระพุทธเจ้าประทับอยู่ ณ พระเชตวัน กรุงสาวัตถี ครั้งนั้นบุตรเพียงคนเดียวของ นางกีส าโคตรมี ซึ่งกำลัง
น่ารักได้ตายลง นางกีสาเสียใจร้องไห้แทบเสียสติ ชาวบ้านในละแวกนั้นที่ได้พบเห็นเข้าต่างพากันสงสาร        
จึงแนะนำให้นางกีสาไปหาพระพุทธเจ้า เพื่อให้พระพุทธเจ้าทรงชุบชีวิตลูกชาย เมื่อพบกับพระพุทธเจ้าแล้ว 
พระพุทธองค์ตรัสแก่นางกีสาว่า “กีสาโคตรมี เธอจงไปหาเมล็ดพันธุ์ผักกาดในบ้านที่ไม่มีคนตายมาซักหยิบมือ 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              621 
 

 

แล้วเราจะชุบชีวิตลูกของเธอให้” นางกีสารีบอุ้มลูกเข้าหมู่บ้าน ถามทุกเรือนก็ไม่มีบ้านไหนที่ไม่มีคนตาย  
(Somdet Phra Phuthajan (Arch Asabha Mahathera), 2003) จึงไม่ได้เมล็ดพันธุ์ผักกาดแม้แต่เมล็ดเดียว 
และกลับมาเฝ้าพระพุทธเจ้าด้วยความผิดหวัง พระพุทธองค์ตรัสแก่นางกีสาว่า “กีสาเอ๋ย อนิจจตาธรรมนี้ มิใช่
ธรรมเฉพาะสกุลเดียว แต่เป็นธรรมของโลกทั้งปวง พร้อมทั้งเทวโลก” นางกีสาได้ฟังธรรมก็ได้เข้าใจถึงความ
เป็นธรรมดาของโลกว่ามีเกิดมีตาย ไม่มีใครหลีกหนีจากความจริงนี้ได้ จึงขอบวช ไม่นานก็บรรลุพระอรหันต์    
จะเห็นว่าการเข้าใจความตายของนางกีสาโคตรมี เป็นการพัฒนาปัญญาของมนุษย์ เป็นการแปลงไปสู่สิ่งที่ดีขึ้น 
เพราะถ้าเราเข้าใจความตายจะเห็นการเปลี่ยนแปลงเป็นเรื่องธรรมชาติจากจิตใจที่เคยทุรนทุรายหลีกหนี      
เมื่อเข้าใจจิตใจเราก็จะสงบ เกิดปัญญาและเห็นคุณค่าของความเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ถูกต้อง  

 พระพุทธเจ้า พระองค์ทรงแสดงธรรมโปรดตามจริตเพื ่อให้ผู ้น ั ้นสามารถบรรลุธรรมโ ดยง่าย            
ดังอีกเรื่องราวหนึ่งในสมัยพุทธกาล เช่น องคุลีมาล สามารถเปลี่ยนจากบุคลิกท่ีโหดร้าย มาเป็นพระอรหันต์ได้
เพราะฟังคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้า ทั้งนี้องคุลีมาลมีปัญญาอยู่แต่เดิมแล้ว เพียงแต่เดินทางผิด เพราะอาจารย์
แนะนำไปในทางที่ผิด แต่เมื่อได้พบองคพ์ระสัมมาสัมพุทธเจ้า ทรงสอนให้องคุลีมาลได้ปัญญา เข้าใจถูกจึงบรรลุ
อรหันต์ผล เหมือนหงายของที่คว่ำ เปิดเผยของที่มีสิ่งอื่นกำบังไว้ ส่องทางให้แก่คนหลง ส่องไฟในที่มืดให้คน     
มีดวงตาให้เห็นแสงสว่าง (Department of Religious Affairs, 2007) 

เรื ่องราวที ่ยกตัวอย่างมานั ้นแสดงให้เห็นถึงการที ่จะเข้าใจในธรรมชาติ เข้าถึงจิตใจของมนุษย์        
อย่างชัดเจน จำเป็นต้องพิจารณาจำแนกบุคคลก่อนเพื่อเลือกกิจกรรมในการพัฒนาปัญญาให้เหมาะสมกับ
บุคคลนั้น ซึ่งจะทำให้การพัฒนาปัญญาดำเนินไปอย่างได้ผลรวดเร็ว ดังนั้นการที่จะพัฒนามนุษย์ไปสู่จุดสู งสุด 
ตามวิถีแห่งพุทธศาสนา ซึ่งเป็นการสร้างเสริมโลกิยปัญญา คือรู้แจ้งรู้จริงในความรู้ทางโลก และโลกุตตรปัญญา 
คือรู้แจ้งเห็นจริงในทางธรรม จึงจำเป็นต้องรู้จักลักษณะนิสัยพ้ืนฐานที่ประพฤติปฏิบัติหรือพฤติกรรมตามสภาพ
ของจิตใจอันเป็นปกติของบุคคลเสียก่อน ตามพุทธศาสนาเรียกว่า จริต 6 ได้แก่ ราคจริต โทสจริต โมหจริต 
สัทธาจริต พุทธิจริต วิตกจริต  

จริต 6 ในพระพุทธศาสนาเถรวาท สรุปความหมายได้ว่า จริต หมายถึงความประพฤติของคน ไม่ว่าจะ
เป็นทางด้านร่างกาย ด้านวาจา รวมถึงด้านจิตใจ เป็นลักษณะนิสัย บุคลิกภาพ พฤติกรรม ของแต่ละบุคคล 
ส่งผลให้เกิดจริตที่แตกต่างกัน ดังนี้ 1. ราคจริต ผู้มีราคะเป็นความประพฤติปกติ (หนักไปในทาง รักสวย        
รักงาม) 2. โทสจริต ผู้มีโทสะเป็นความประพฤติปกติ (หนักไปในทางใจร้อน โกรธง่าย) 3. โมหจริต ผู้มีโมหะ
เป็นความประพฤติปกติ (หนักไปในทางซึมเศร้า ไม่มีความคิดเป็นของตนเอง) 4. สัทธาจริต ผู้มีศรัทธาเป็น
ความประพฤติปกติ (หนักไปในทางเชื่อง่าย ไม่ค่อยพิจารณา) 5. พุทธิจริต ผู้มีความรู้เป็นความประพฤติปกติ 
(หนักไปในทางคิดพิจารณา มักใช้ปัญญาคิดเรื่องต่างๆ ก่อนเสมอ) และ 6. วิตกจริต ผู้มีวิตกเป็นความประพฤติ
ปกติ (หนักไปในทางคิดจับจด ลังเล ไม่มีความมั ่นใจ) จริตทั ้ง 6 ประเภทนี ้ บางครั ้ง บุคคลคนเดียว             
อาจมีลักษณะหลายๆ จริตรวมกันได้ ขึ้นอยู่กับสภาพแวดล้อมต่างๆ เช่น คนรักสวย รักงาม อาจเป็นคน หูเบา      
เชื่อคนง่าย คือมีลักษณะของราคจริตและโมหจริตรวมกัน ในแต่ละจริตนั้นก็จะมีลักษณะเด่นและลักษณะด้อย
อยู่ร่วมกัน ขึ้นอยู่กับปัจจัยรอบข้างที่จะแสดงส่วนใดออกมา (Phra Brahmakunabhorn (P.A. Payutto), 
2007) 

บางครั้งจริตที่ภาพรวมเป็นจริตที่ดี เช่น พุทธิจริต มีข้อเสียอยู่ด้วยเช่นกัน เช่น การใช้ปัญญา คิดเรื่อง
ต่างๆ มาก อาจทำให้ไม่กล้าตัดสินใจเพราะมัวแต่คิดอยู่นั่นเอง เป็นต้น ควรนำหลักธรรมต่างๆ มาปรับใช้กับ
ตนเอง เพื่อพัฒนาบุคลิกภาพ แก้ไขจริต เพราะบุคลิกภาพและจริต 6 เป็นปัจจัยพื้นฐานของความสำเร็จสำหรับ
ชีวิตมนุษย์ สรุปได้ว่า จริตนั้น บางคนมีทั้ง 6 อย่างครบถ้วน บางรายก็มีไม่ครบ มีมากน้อยกว่ากันตามอำนาจ
วาสนาบารมีที่อบรมมาในอดีต อารมณ์ที่มีอยู่คล้ายคลึงกัน แต่ความเข้มข้นรุนแรงไม่เสมอกัน เพราะบารมี         



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    622 
 

 

ที่อบรมมาไม่เสมอกัน จริตของมนุษย์แต่ละคนจึงไม่เหมือนกัน และแต่ละบุคคลก็อาจมีจริตได้หลายอย่าง
คลุกเคล้าปะปนกันมา แต่ว่าจริตใดจะมีมาก ออกหน้าเป็นประธาน เป็นประจำ เป็นตัวนำ เป็นตัวเด่นกว่าจริต
อื่น ก็เรียกว่าเป็นผู้มีจริตนั้น จะมีลักษณะ จุดอ่อน จุดแข็ง และวิธีแก้ปรับแก้จริตแตกต่างกันไป (Phra 
Dharmakosacarya (Buddhadasa Bhikkhu), 2007) ผ ู ้ว ิจ ัยจ ึงม ีความปรารถนาที ่จะศึกษาว ิเคราะห์
ความสัมพันธ์การปฏิบัติกรรมฐานกับจริต 6 ในพระไตรปิฎก ซึ่งองค์ความรู้ด้านจริตในพระพุทธศาสนา       
เป็นพื้นฐานที่มีอยู่ในตัวตน เราสามารถพัฒนายกระดับศักยภาพของตนให้เพิ่มขึ้นได้ ช่วยให้เข้าใจธรรมชาติ
ของตนเองและผู้อ่ืนได้อย่างลึกซึ้ง เพราะเป็นบุคลิกภาพพ้ืนฐานตามที่เป็นจริงในปัจจุบัน 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย  

1. เพ่ือศึกษาการปฏิบัติกรรมฐาน  
2. เพ่ือศึกษาจริต 6 ในพระไตรปิฎก  
3. เพ่ือวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างการปฏิบัติกรรมฐานกับจริต 6 ในพระไตรปิฎก 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
บทความวิจัยนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร ซึ่งมีข้ันตอนในการวิจัยดังต่อไปนี้ 
1. ศึกษาค้นคว้าและรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร ชั ้นปฐมภูมิ ได้แก่พระไตรปิฎกภาษาไทยฉบับ      

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ. 2539 คัมภีร์อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา คัมภีร์วิมุตติมรรค คัมภีร์วิสุทธิมรรค  
และข้อมูลจากเอกสาร ชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ เอกสารทางวิชาการ หนังสือ งานเขียน งานวิจัย ที่เก่ียวข้อง 

2. การวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาเอกสาร โดยใช้วิธีการวิเคราะห์เชิงพรรณนา เกี่ยวกับ
ความสัมพันธ์ระหว่างการปฏิบัติกรรมฐานกับจริต 6 ที่ปรากฏในคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา อนุฎีกา 
คัมภีร์วิมุตติมรรค คัมภีร์วิสุทธิมรรค วรรณกรรมทางพระพุทธศาสนาในยุคหลัง รวมถึงเอกสารทางวิชาการ 
หนังสือ งานเขียน งานวิจัย ที่เกี่ยวข้อง ทั้งในส่วนที่เป็นหลักการ แนวคิด ทฤษฎี โดยใช้เทคนิคการวิเคราะห์
เนื้อหาประกอบบริบทเพ่ือนําเสนอความสัมพันธ์ระหว่างการปฏิบัติกรรมฐานกับจริต 6 ในพระไตรปิฎกต่อไป 

 
ผลการวิจัย  

วัตถุประสงค์ที่ 1 เพื่อศึกษาการปฏิบัติกรรมฐาน ผลการวิเคราะห์ พบว่า กรรมฐาน เป็นศาสตร์และ
ศิลป์แห่งการดำเนินชีวิตและเป็นธุระอันสำคัญยิ่งทางพระพุทธศาสนาเรียกอีกอย่างหนึ่งว่าการปฏิบัติกรรมฐาน 
คือการบริหารจิตหรือการพัฒนาจิต การฝึกอบรมและพัฒนาจิตอย่างสม่ำเสมอเพ่ือให้เรารู้จักการป้องกัน รักษา
คุ้มครองจิตด้วย จากอกุศลธรรมและความเครียดที่เกิดกับร่างกายและจิตของเรา เพื่อให้จิตมีความเข้มแข็ง
มั่นคงสามารถนำมาใช้ในการปฏิบัติงานทุกหน้าที่ทุกอาชีพและก่อให้เกิดสุขภาพจิตที่ดี เพราะจิตที่พัฒนาดีแล้ว
ย่อมมีความสงบสุข และมีความเกษมสำราญในการทำงานประกอบกรรมดีและเป็นประโยชน์ต่อส่วนรวมและ
ตนเอง ในเรื่องของการปฏิบัติธรรมในพระพุทธศาสนานั้น จะเน้นไปตามแนวทางการปฏิบัติเป็นหลัก คือ     
การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งเป็นทางสายเอกที่พระพุทธเจ้าทรงค้นพบและปฏิบัติเพ่ือความหมดสิ้นไปแห่ง
อาสวะกิเลสทั้งหลายและเพ่ือถึงซ่ึงความพ้นทุกข์หมดจากการเวียนวายตายเกิดในสังสารวัฏอย่างแท้จริง นั่นคือ 
พระนิพพาน จุดมุ่งหมายของการปฏิบัติกรรมฐานนั้น ก็เพื่อชำระจิตของผู้ปฏิบัติ ให้บริสุทธิ์สะอาดห มด
จนกระทั่งถึงบรรลุ มรรคผล นิพพาน อันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดทางพระพุทธศาสนา ก่อนที่พระสัมมาสัมพุทธ
เจ้าจะเสด็จดับขัน ธปรินิพพาน พระองค์ทรงมอบพระพุทธศาสนาให้เป็นสมบัติของพุทธบริษัท 4 คือ ภิกษุ 
ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา การที่บริษัทใดบริษัทหนึ่งได้บรรลุธรรมระดับใดก็ตาม ด้วยการเจริญพระกรรมฐาน   



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              623 
 

 

ก็ย่อมจะทำให้พุทธบริษัทอื่นเกิดความมั่นใจในการเจริญพระกรรมฐาน โดยเห็นว่าการเจริญพระกรรมฐาน   
เป็นการปฏิบัติธรรมเพื ่อพัฒนาจิตของมนุษย์ให้บรรลุถึงพระนิพพานได้ ผู ้ที ่เคยเจริญพระกรรมฐาน             
อย่างไร้จุดหมายหรือมีความท้อแท้หมดกำลังใจ จะได้มีกำลังใจในการปฏิบัติมากขึ้น ในขณะเดียวกันผู้ที่ยัง     
ไม่สามารถบรรลุธรรมระดับใดระดับหนึ่งก็สามารถพัฒนาจิตของตนขึ้นเรื ่อยๆ จนกระทั่งสามารถบรรลุ
จุดหมายสูงสุดคือพระนิพพานได ้

วัตถุประสงค์ที่ 2 เพื่อศึกษาจริต 6 ในพระไตรปิฎก พบว่า กิริยาอาการความประพฤติของบุคคล
โดยทั่วไปเรียกว่า จริต ในทางพระพุทธศาสนาจำแนกจริตไว้ 6 อย่าง ได้แก่ ราคจริต ความประพฤติเป็นไป   
ด้วยอำนาจแห่งราคะ โทสจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจแห่งโทสะ โมหจริต ความประพฤติเป็นไป    
ด้วยอำนาจแห่งโมหะ สัทธาจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจแห่งศรัทธา พุทธิจริต ความประพฤติเป็นไป
ด้วยอำนาจแห่งปัญญา และวิตกจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจแห่งวิตก 

ในการแก้ไขจริตต่างๆ ภายในตัวตนของเรานั้น เราต้องรู้เสียก่อนว่า เรามีจริตอะไร มีข้อดี ข้อเสีย
อย่างไร สิ่งใดที่ยังขาด สิ่งใดที่มีมากเกินไป หากเรายังไม่รู้ว่าเรามีจริตแบบใด เราก็สังเกตจาก ความประพฤติ
ของเราที่ทำอยู่เป็นประจำ สามารถสงเคราะห์ได้กับจริตแบบใด เมื่อเราทราบแล้วก็นำ หลั กธรรมสำหรับ
ปรับแก้จริตนั้นๆ มาประยุกต์ใช้ให้เข้ากับบุคลิกภาพและลักษณะตัวตนที่แท้จริง ของเรา  

วัตถุประสงค์ที่ 3 เพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างการปฏิบัติกรรมฐานกับจริต 6 ในพระไตรปิฎก 
พบว่า ความสัมพันธ์ของจริตกับหลักปฏิบัติกัมมัฏฐานเมื่อฝึกปฏิบัติโดยการใช้ อารมณ์ของสมถกัมมัฏฐาน   
อย่างใดอย่างหนึ่งตามที่กล่าวมาแล้ว สมาธิระดับต้น คือ ขณิกสมาธิย่อมเกิดขึ้น เมื่อได้หมั่นฝึกจิตบ่อย ๆ       
จิตก็จะตั้งมั่นมากขึ้น จนกระทั่งเป็นอุปจารสมาธิแล้ว ถ้าหากไม่ท้อถอย หมั่นประคองรักษาสมาธิที่ได้นั้นไว้     
ในที่สุดจิตก็ย่อมถึงความสงบตั้งมั่นปักดิ่งในอารมณ์ใด อารมณ์หนึ่งแนบแน่นเต็มที่จนเป็นอัปปนาสมาธิ เมื่อจิต
เป็นระดับอัปปนาสมาธิแล้ว องค์ฌานก็จะเกิดขึ ้น เอาองค์ฌานนั้นเป็นบาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนา
กัมมัฏฐาน นอกจากการใช้องค์ฌานเป็น บาทฐานในการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน ยังสามารถใช้ อารมณ์    
สมถกัมมัฏฐานบางหมวดเป็นบาท ฐานเพื่อการปฏิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐานจนสามารถบรรลุอรหัตผลได้ เช่น 
การปฏิบัติในอสุภะ อนุสสติ จตุธาตุววัฏฐาน อาหาเรปฏิกูลสัญญา 

จริตจึงมีความสัมพันธ์ที่มีความสำคัญต่อการปฏิบัติกัมมัฏฐานทั้งสมถและวิปัสสนา ดังในจริต 6         
ผู้มีราคจริตย่อมสัมพันธ์กับกัมมัฏฐานมีอสุภ 10 กับ กายคตาสติกัมมัฏฐานมากที่สุด เพราะกัมมัฏฐานเหล่านี้
ทำให้เอาชนะราคะได้ แต่ถ้าไปปฏิบัติในพรหมวิหาร 4 อันมีนิมิตที่งดงาม ซึ่งเป็นกัมมัฏฐานที่ไม่สัมพันธ์กับจริต 
จะเป็นอันตรายแก่เขาเพราะบุคคลราคจริตไม่เหมาะที่พิจารณา นิมิตที่งดงาม เปรียบได้กับบุคคลที่เป็นไข้หวัด
แล้วบริโภคอาหารชั้นดี เมื่อราคะซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของกิเลสนิวรณ์สงบลง จิตก็จะสงบตั้งมั่นเป็นสมาธิก็จะพบ
กับความสุขได้ในเบื้องต้น ถ้าดำเนินต่อไปสู่ขั้นฌานแล้วใช้ฌานเป็นบาทฐานเข้าสู่วิปัสสนาก็จะเข้าถึงนิพพานได้ 
ส่วนจริต 2 เช่น ผู้มีตัณหาจริตมีปัญญาอ่อน ปฏิบัติวิปัสสนาในสติปัฏฐาน 4 ข้อกายานุปัสสนา เพราะมี
ความสัมพันธ์ที่เหมาะด้วยในข้อกายานุปัสสนานี้ มีหลักปฏิบัติ คือ ปฏิกูลปัพพะ ใช้สติพิจารณาร่างกาย        
โดยอาการ 32 มีเกศา ผม โลมา ขน นขา เล็บ เป็นต้น หรืออสุภะปัพพะ 9 อย่าง ด้วยการใช้สติพิจารณา
ร่างกายดุจซากศพที่ตายแล้ว 2-3 วัน ที่มีอาการขึ้นพองมีสีเขียวคล้ำ หรือที่ถูกตัดขาดเป็นท่อนๆ เป็นต้น       
ก็จะเกิดความเบื่อหน่าย คลายจากตัณหาจริต เกิดญาณปัญญาพิจารณาเห็นความเป็นอนิจจัง ทุกขัง อนัตตา 
เป็นสัมมาทิฏฐิสามารถดำเนินไปจนถึงนิพพานได ้

 
 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    624 
 

 

องค์ความรู้ใหม่  
จากการศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างการปฏิบัติกรรมฐานกับจริต 6 ในพระไตรปิฎก ผู้วิจัย

สามารถสรุปองค์ความรู้ใหม่แบ่งออกเป็น 6 ด้าน ดังต่อไปนี้ 
 

 
Picture 1: The New Body of Knowledge 

 

1) หลักธรรมสำหรับปรับแก้ ราคจริต ราคจริต คือบุคคลที่มีความประพฤติหนักไปในทางรักสวย      
รักงาม มีความสุขกับการได้ชื่นชมและมองดูสิ่งสวยๆ งามๆ อารมณ์อ่อนไหว เป็นต้น หลักธรรมสำคัญสำหรับ
ปรับแก้ราคจริตนั้น ควรเริ่มที่การฝึกใจของตนเองให้มีความเห็นถูกต้องตามความเป็นจริง เห็นสภาพของ       
สิ่งต่างๆ ว่า สิ่งทั้งหมดนั้นตั้งอยู่ในกฎไตรลักษณ์ 

2) หลักธรรมสำหรับปรับแก้ โทสจริต โทสจริต คือบุคคลที่มีความประพฤติปกติหนักไปในทางอารมณ์
ร้อน มักโกรธ เสียงดัง เป็นต้น ความโกรธ มีโทษมาก ในพระไตรปิฎกได้อธิบายถึงโทษของความโกรธ            
ไว้หลายเรื่อง เช่น บุคคลโทสจริต ผู้มีอินทรีย์อ่อนควรเจริญอัปมัญญา 4 เพราะจะข่มโทสะได้  

3) หลักธรรมสำหรับปรับแก้ โมหจริต ธรรมะเป็นที่สบายของคนโมหจริต เสนาสนะต้องหันหน้าสู่ทิศ
ไม่คับแคบ ที่เมื่อนั่งแล้วทิศ ย่อมปรากฎโล่งสว่าง ในบรรดาอิริยาบถ 4 อิริยาบถเดินจึงจะเหมาะสม  

4) หลักธรรมสำหรับปรับแก้ สัทธาจริต สัทธาจริต มีจิตน้อมไปในความเชื่อเป็นอารมณ์ประจำใจ      
ทำตามความเชื่อ เอาความเชื่อออกหน้า ความคิดหรือความยึดมั่นมักอยู่เหนือการใช้เหตุผล และมักเชื่อ       
โดยไร้เหตุผล อะไรที่ไม่ เป็นไปตามที่ตนเชื่อถือมักไม่ถูกต้อง มีใครแนะนำอะไรก็ตัดสินใจเชื่ออย่างเดียว      
โดยไม่ได้พิจารณา บุคคลศรัทธาจริตและบุคคลราคจริต ผู้มีอินทรีย์แก้กล้า ควรปฏิบัติอนุสสติ 6 เริ่มด้วย  
พุทธานุสติ 

5) หลักธรรมสำหรับปรับแก้ พุทธิจริต เป็นคนเจ้าปัญญาเจ้าความคิด มีความฉลาด มีไหวพริบปฏิภาณ
ดี คิดอะไรเป็นเหตุเป็นผล ชอบใช้ความรู ้และเหตุผลในการพิจารณาตัดสินใจว่าจะทำหรือไม่ทำสิ ่งใด          
มองปรากฏการณ์ต่างๆ ตามสภาพความเป็นจริง บนพื้นฐานของข้อเท็จจริง โดยปราศจากการปรุงแต่งหรือ
อคติส่วนตัว บุคคลพุทธิจริตควรปฏิบัติจตุธาตุวัฏฐาน อาหาเรปฏิกูลสัญญา มรณสติ และอุปสมานุสติ และไม่
ควรห้ามกัมมัฏฐานใดๆ เลย 

กรรมฐาน

กบัจริต 6

ราคจรติ

โทสจรติ

โมหจรติ

สทัธาจรติ

พทุธิจรติ

วิตกจรติ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              625 
 

 

6) หลักธรรมสำหรับปรับแก้ วิตกจริต วิตกจริต ก็คือบุคลผู้ที่มีความวิตกเป็นความประพฤติปกติ, หนักไป
ในทางนึกคิดจับจด ฟุ้งซ่าน มักจะคิดอะไรไม่เป็นชิ้นเป็นอัน นึกตามผู้อื่น ไม่มีความคิดเป็นของตัวเอง บางครั้งก็ไม่คิด
อะไร เลย เพราะมีความสับสนด้านความคิดเป็นส่วนใหญ่ หลักธรรมที่สำคัญไว้สำหรับปรับแก้วิตกจริตนั้นจึงต้อง   
เริ่มที่จิตใจ ฝึกฝนให้จิตใจมีสติอยู่กับตัวเองเสมอเป็นเบื้องต้น หลังจากนั้นค่อยฝึกปฏิบัติทางกาย และทางวาจาต่อไป
โดยต้องมีสติควบคุมการกระทำนั้นอยู่เสมอ  
 
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิเคราะห์วัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า จากการศึกษาการปฏิบัติกรรมฐานในพระไตรปิฎก   
ได้พบว่า กรรมฐาน แปลว่า ที่ตั้งแห่งการงาน หรือ อารมณ์อันเป็นที่ตั้งแห่งการงาน หมายถึง อุบายวิธีสำหรับ
การฝึกจิตเพื่อให้เหมาะแก่การงาน ซี่งการงานในที่นี ้หมายถึงงานคือการกำจัดกิเลสเพื่อให้บรรลุผลสำเร็จ     
ของงานคือความพ้นทุกข์กรรมฐาน แบ่งตามวิธีการฝึกออกเป็น 2 ประเภท คือ 1. สมถกรรมฐาน และ           
2. วิปัสสนากรรมฐาน ซึ ่งสอดคล้องกับ Phra Athikarn Prakasit Suciṇṇo (Klinchuen) (2022) ที่ได้วิจัย
เรื ่อง วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างสติและสัมปชัญญะเพื่อการปฏิบัติกรรมฐาน ในพระไตรปิฎก พบว่า 
กรรมฐานมี 2 ประเภท คือ 1) สมถกรรมฐาน คือ กรรมฐานที่เป็นอุบายสงบใจ เพื่อการฝึกจิตโดยการตั้งสติ    
ให้อยู่กับสิ่งใดสิ่งหนึ่ง เช่น ลมหายใจ ด้วยการบริกรรมจนจิตสงบนิ่งอยู่กับสิ่งนั้น ไม่ฟุ้งซ่าน จนเกิดเป็นสมาธิ
ตั้งแต่ระดับต่ำจนถึงระดับสูง สมถกรรมฐานนั้นมี 40 กอง คือ กสิน 10, อสุภ 10, อนุสสติ 10, อาหาเรปฏิกูล-
สัญญา 1, จตุธาตุววัตถาน 1, อัปปมัญญา 4, อรูป 4 2) วิปัสสนากรรมฐาน คือ กรรมฐานเป็นอุบายเรืองปัญญา 
เป็นการฝึกจิตให้เกิดปัญญารู้แจ้งเห็นจริงในสภาวธรรมทั้งปวง เพื่อให้จิตคลายอุปาทานคือความยึดมั่น          
ถือมั ่นในสิ ่งทั ้งหลาย และหลุดพ้นจากอำนาจของกิเลส เมื ่อฝึกวิปัสสนากรรมฐานจนเกิดปัญญารู ้แจ้ง             
ในสภาวธรรมทั้งหลายตามความเป็นจริง โดยมาพิจารณาเห็นตามความเป็นจริงว่า สรรพสิ่งล้วนตกอยู่ภายใต้
กฎพระไตรลักษณ์คือ เป็นของไม่เที่ยง เกิดข้ึนมาแล้วดับไป เป็นทุกข์ ทนอยู่ในสภาพเดิมไม่ได้ และเป็นอนัตตา 
บังคับ บัญชาไม่ได้ ไม่ควรยึดมั่นถือมั่นโดยความเป็นสัตว์ บุคคล ตัวตน เรา เขา วิปัสสนากรรมฐานนั้น            
มีวิปัสสนาภูมิ 6, มีขันธ์, อายตนะ, ธาตุ, สัจจะ, อินทรีย์ และปฏิจจสมุปปาท ตามแนวสติปัฏฐานทั้ง 4 คือ      
กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน, เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน , จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน และธัมมานุปัสสนา-          
สติปัฏฐาน ปฏิบัติไปตามแนวโพธิปักขิยธรรม 37 ประการ 

ผลจากการวิเคราะห์วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า “จริต 6” ในพระพุทธศาสนา นั้น สรุปความหมาย    
ได้ว่า จริต คือความประพฤติของคน ไม่ว่าจะเป็นทางด้านร่างกาย ด้านวาจา รวมถึงด้านจิตใจ เป็นลักษณะ 
นิสัยบุคลิกภาพ พฤติกรรม ของแต่ละบุคคล ทั้งนี้เป็นเพราะจริตของคนที่แตกต่า งกัน จึงทำให้จริตของ         
แต่ละคนนั้นแตกต่างกันออกไป ซึ่งสอดคล้องกับ Phra Sorapong Paññātarō (Jullapho) (2018) ที่ได้วิจัย
เรื่อง ศึกษาบุคลิกภาพตามแนวจริต 6 ของนิสิตคณะพุทธศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
ห้องเรียนวัดไชยชุมพลชนะสงคราม จังหวัดกาญจนบุรี จริต 6 แบ่งได้ ดังนี้ 1. ราคจริต ผู้มีราคะเป็นความ
ประพฤติปกติ (หนักไปในทางรักสวยรักงาม) 2. โทสจริต ผู้มีโทสะเป็นความประพฤติปกติ (หนักไปในทางใจ
ร้อน โกรธง่าย) 3. โมหจริต ผู้มีโมหะเป็นความประพฤติปกติ (หนักไปในทางซึมเศร้า ไม่มีความคิดเป็นของ
ตนเอง) 4. สัทธาจริต ผู้มีศรัทธาเป็นความประพฤติปกติ (หนักไปในทางเชื่อง่าย ไม่ค่อยพิจารณา) 5. พุทธิจริต 
ผู้มีความรู้เป็นความประพฤติปกติ (หนักไปในทางคิดพิจารณา มักใช้ปัญญาคิดเรื่องต่างๆ ก่อนเสมอ) และ      
6. วิตกจริต ผู้มีวิตกเป็นความประพฤติปกติ (หนักไปในทางคิดจับจด ลังเลไม่มีความมั่นใจ) จริตทั้ง 6 ประเภท
นี้ บางครั้ง บุคคลคนเดียวอาจมีลักษณะหลายๆ จริต รวมกันได้ 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    626 
 

 

ผลจากการวิเคราะห์วัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า ความสัมพันธ์ของจริต 6 กับการปฏิบัติกรรมฐาน 
กิริยาอาการความประพฤติของบุคคลโดยทั่วไปเรียกว่า จริต ในทางพระพุทธศาสนาจำแนกจริ ตไว้ 6 อย่าง 
ได้แก่ ราคจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจแห่งราคะ โทสจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจ         
แห่งโทสะ โมหจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจแห่งโมหะ สัทธาจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจ
แห่ง ศรัทธา พุทธิจริต ความประพฤติเป็นไปด้วยอำนาจแห่งปัญญา และวิตกจริต ความประพฤติเป็นไปด้วย
อำนาจแห่งวิตก การฝึกอบรมจิตให้เกิดความสงบต้องใช้การเพ่งอารมณ์ เรียกว่าการปฏิบัติกัมมัฏฐานในทาง
พระพุทธศาสนากล่าวถึงกัมมัฏฐานไว้ 2 อย่าง คือ สมถกัมมัฏฐาน และวิปัสสนากัมมัฏฐาน อารมณ์กัมมัฏฐาน
ตามลักษณะของจริตของแต่ละบุคคลมีหลักในการปฏิบัติ คือบุคคลผู้มีราคจริตให้ปฏิบัติในสมถกัมมัฏฐาน     
11 อย่าง คือ อสุภกัมมัฏฐาน 10 กับกายคตาสติกัมมัฏฐานบุคคลผู้มีโทสจริตให้ปฏิบัติในสมถกัมมัฏฐาน         
8 อย่าง คือ พรหมวิหาร 4 และวัณณกสิณ 4 ได้แก่ นีลกสิณ ปีตกสิณ โลหิตกสิณ และโอทาตกสิณ บุคคลผู้มี
โมหจริต และบุคคลผู้มีวิตกจริต ให้ปฏิบัติใน สมถกัมมัฎฐาน คือ อานาปานสติบุคคลผู้มีสัทธาจริต ให้ปฏิบัติ
สมถกัมมัฏฐาน คือ ในอนุสสติ 6 อย่าง มีพุทธานุสสติ ธัมมานุสสติ สังฆานุสสติ สีลานุสสติ จาคานุสสติ และ
เทวตานุสสติ บุคคลผู้มีพุทธิจริตให้ปฏิบัติในสมถกัมมัฏฐาน คือ มรณานุสสติ อุปสมานุสสติ อาหาเรปฏิกูล-
สัญญา และจตุ ธาตุววัตถาน ส่วนอรูป 4 ภูตกสิณ 4 อาโลกกสิณ และอากาสกสิณ นั้นเหมาะกับบุคคลทุกจริต 
ซึ่งสอดคล้องกับ Tasonthi (2012) ผู้ศึกษาพึงเลือกเส้นทางปฏิบัติตามอัธยาศัย หรือตามจริตที่เราคิดว่า       
ทำแล้วง่าย ไม่ยาก ผ่อนคลาย ก็ให้เลือกแบบที่เราชอบ 

  
สรุป  

การปฏิบัติกรรมฐานในพระไตรปิฎก ได้พบว่า กรรมฐาน แปลว่า ที่ตั ้งแห่งการงาน หรือ อารมณ์       
อันเป็นที่ตั้งแห่งการงาน หมายถึง อุบายวิธีสำหรับการฝึกจิตเพื่อให้เหมาะแก่การงาน ซี่งการงานในที่นี้หมายถึง
งานคือการกำจัดกิเลสเพื่อให้บรรลุผลสำเร็จของงานคือความพ้นทุกข์กรรมฐาน แบ่งตามวิธีการฝึกออกเป็น      
2 ประเภท คือ 1. สมถกรรมฐาน 2. วิปัสสนากรรมฐาน 

การปฏิบัติกรรมฐานผู้ศึกษาพึงเลือกเส้นทางปฏิบัติตามอัธยาศัย หรือตามจริตที่เราคิดว่าทำแล้วง่าย 
ไม่ยาก ผ่อนคลาย ก็ให้เลือกแบบที่เราชอบ เพื่อให้ถูกกับจริตของตน เมื่อเราเลือกปฏิบัติกรรมฐานที่ตรงกับ
จริตของเราแล้วย่อมส่งผลให้เราสามารถปฏิบัติได้ดี และประสบผลสำเร็จในการปฏิบัติอย่างที่สุด 

 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
 ในการนำไปใช้ในชีวิตประจำวัน หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา มีส่วนช่วยให้การพัฒนาบุคลิกภาพ

และแก้ไขจริต 6 เป็นไปในทางที่ดี ดังนั้น ควรนำหลักธรรมต่างๆ ที่ได้ มาปรับใช้กับตนเองเพื่อให้เกิดความสุข
ทั้งแก่ตนเองและคนรอบข้าง เพราะบุคลิกภาพและจริต 6 เป็นปัจจัยพื้นฐานของความสำเร็จสำหรับชีวิตคน 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
2.1 นำข้อแตกต่างระหว่างบุคลิกภาพและจริต 6 ไปศึกษาเพิ่มเติม แยกเป็นประเด็นออกไปแล้ว

นำมาเปรียบเทียบกันให้เห็นข้อดีและข้อเสียในแต่ละอย่างให้ชัดเจน 
2.2 ศึกษาแนวทางในการปฏิบัติธรรมหรือการเจริญกรรมฐาน เพื่อเป็นหนทางแห่งการพัฒนา

ศักยภาพทางปัญญาของบุคคลเป็นหลักใหญ่ อันจะนำไปสู่การแก้ไขปัญหาต่างๆ ในการดำเนินชีวิตโดยใช้หลัก
พุทธธรรมและการปฏิบัติธรรม 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              627 
 

 

References 
Department of Religious Affairs. (2007). Tripitaka for the People Section on Sutra. (3rd ed.). 

Bangkok: Agricultural Cooperative Assembly of Thailand. 
Phra Athikarn Prakasit Suciṇṇo (Klinchuen). (2022). An Analysis of the Relationship between 

M i n d f u l n e s s  a n d  A w a r e n e s s  i n  T i p i t a k a .  ( D o c t o r a l  D i s s e r t a t i o n ) . 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Ayutthaya. 

Phra Brahmakunabhorn (P.A. Payutto). (2007). Buddhist Dictionary Dharma Edition. (15th ed.). 
Bangkok: Chanpen Publishing House).  

Phra Dharmakosacarya (Buddhadasa Bhikkhu). (2007). Vipassana in Work. Bangkok: Mental 
Health.  

Phra Sorapong Paññātarō (Jullapho). (2018). A Study of Personality According to Six Intrinsic 
N a t u r e s  o f  a  P e r s o n  o f  t h e  B u d d h i s t  F a c u l t y ’ s  S t u d e n t s  o f 
M a h a c h u l a l o n g k o r n r a j a v i d y a l a y a  U n i v e r s i t y :  A  C l a s s r o o m  o f 
Watchaichumpolchanasongkram Kanchanaburi Province . (Master’s Thesis). 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Ayutthaya. 

Somdet Phra Phuthajan (Arch Asabha Mahathera). (2003). Wisuddhimag. (4th ed.). Bangkok: 
Prayurawong Printing. 

Tasonthi, S. (2012). 1 Month to See the Mind to Nirvana. (1st ed.). Nonthaburi: Think Beyond 
Books. 

______. (2012). How did the Arhat Disciples Achieve Dharma . Nonthaburi: Think Beyond 
Books. 

 
 
 

 
 

 


