
วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)          2112 

กระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพ่ือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข 
*โดยพุทธสันติวิธี  

The Development Process of Religious Tolerance for peaceful Coexistence  
by Buddhist Peaceful Means 

      
1อรวรรณ พรจุลศักดิ์, พระธรรมวัชรบัณฑิต และ พระปราโมทย์ วาทโกวิโท 

1Orawan Ponjulsakdi, Phra Dhammawatcharabundit,  
and Phra Pramote Vadakovido  

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  
Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

1Corresponding Author’s Email: orawan.ponjulsakdi@gmail.com 
 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษา วิเคราะห์ สภาพปัญหา บริบท ความจำเป็นและแนวคิด
ทฤษฎีการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาตามแนวทางสมัยใหม่ของ UNESCO 2) ศึกษาหลักพุทธสันติวิธีที่เอ้ือต่อ
กระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนา 3) พัฒนาและนำเสนอกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนา    
เพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ตัวอย่างชุมชนที่ใช้ในการวิจัยคือ ตำบลบ้านป้อม จังหวัดพระนครศรีอยุธยา 
หมู่ที่ 1, 2, 3, 4 และ 5 จำนวน 2,407 ครัวเรือน มี 3 ศาสนาคือ ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม 
โดยเป็นงานวิจัยรูปแบบอริยสัจโมเดล สอดคล้องกับการวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม ภายใต้กรอบ       
การดำเนินการวิจัย 9 ขั้นตอน โดยการสัมภาษณ์เชิงลึกแบบเจาะจงจำนวน 25 รูป/คน นำข้อมูลมาวิเคราะห์
และนำเสนอผลการวิจัยในรูปแบบพรรณนา 

ผลการศึกษาวิจัยมีดังนี้ 1) สภาพปัญหาของชุมชนคือ (1) พื้นที ่สาธารณะบนถนนมีน้อยเกินไป         
ไม่เพียงพอในการใช้ร่วมกันช่วงน้ำท่วมซึ่งปรากฏทุกปี (2) ทำให้เกิดความขัดแย้งการแย่งการใช้ พื ้นที่
สาธารณะ (3) ส่งผลทางอารมณ์ ความอดทน อดกลั้น ไม่พูดกัน (4) ขาดผู้นำที่เข้าใจมาช่วยแก้ความขัดแย้ง 
ดังนั้นจึงมีความจำเป็นที่ต้องนำแนวคิดสมัยใหม่ที่สอดรับกับปฏิญญาขันติธรรมของ UNESCO มาบูรณาการ
เพ่ือให้เกิดประสิทธิภาพและมีผลตามเป้าหมาย 2) หลักพุทธสันติวิธีที่เอ้ือต่อกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทาง
ศาสนาเพื่อการอยู่ ร่วมกันอย่างสันติในสังคม คือ ขันติธรรม ได้แก่ การอยู่ร่วมกันในความแตกต่าง การยอมรับ
กัน การเคารพกัน การอนุญาต ในความแตกต่าง 3) ผู้วิจัยได้พัฒนาและนำเสนอกระบวนการพัฒนาขันติธรรม
ทางศาสนา ตามองค์ประกอบ 9 ประการของขันติธรรม TOLERANCE MODEL ได้แก่ เสริมสร้างขันติ T = 
Tolerance, ส่งเสริมโอกาส O = Opportunity, สันติภายใน L = Love, สังเคราะห์ร่วมรู้ E = Empathy,   
สุขสันต์ สังสรรค์ R = Relationship, สร้างสรรค์สิ ่งดี A = Advice, สนับสนุนสันติวิธี N = Nonviolent, 
สื่อสารเสนาะ C = Communication, เสาะหาพยายาม E = Effort ส่งผลในกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทาง
ศาสนา ให้ชุมชน มีความรักความสามัคคี ทำให้เกิดสันติภาพในชุมชนอย่างยั่งยืน 

 

คำสำคัญ: การพัฒนา; ขันต;ิ การอยู่ร่วมกัน; สันติสุข; พุทธสันติวิธ ี

 
*Received September 17, 2024; Revised September 24, 2024; Accepted October 1, 2024 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 5 (September-October 2024)          2113 

 

Abstract 
The research article consisted of the following objectives: 1) to explore and analyze 

problems, context, and needs, as well as concepts related to development of religious 
tolerance according to the modern science approach of UNESCO; 2) to explore the Buddhist 
peaceful means conducive to the development process of religious tolerance; and 3) to 
develop and present the development process of religious tolerance for peaceful coexistence. 
The communities selected as a sample group were Ban Pom Subdistrict, Phra Nakhon Si 
Ayutthaya Province, Village Nos. 1, 2, 3, 4, and 5, with a total of 2,407 households and three 
religions: Buddhism, Christianity, and Islam. The study was based on Ariyasacca (the Four 
Noble Truths) model in accordance with the action research method under the 9-step research 
framework. The in-depth interview was conducted with 25 persons. The obtained data were 
analyzed and the findings were presented in a descriptive method. 

From the study, the following findings were found: 1) Community problems included 
(1) There is insufficient public space on the road for common use, and flooding occurs on 
every year, (2) resulting in conflict in the use of public spaces, (3) resulting in emotional 
offenses, and people must be patient while not speaking to one another, and (4) a lack of 
leaders who can assist in conflict resolution. In order to accomplish its objectives and be 
effective, it is necessary to incorporate modern science concepts that are in line with 
UNESCO's Declaration of Tolerance; 2) The Buddhist peaceful means conducive to the 
development process of religious tolerance for peaceful existence is tolerance. Tolerance 
involves coexisting despite differences, accepting and respecting one another, and 
acknowledging difference; and 3) The research has developed and presented the 
development process of religious tolerance called the "Tolerance Model," which consists of 
nine components with the following details: "T" stands for tolerance, "O" stands for 
opportunity, "L" stands for love, "E" stands for empathy, "R" stands for relationship, "A" stands 
for advice, "N" stands for nonviolent, "C" stands for communication, and "E" stands for effort. 
As a result, the development of religious tolerance enables communities to maintain 
sustainable love, unity, and peace. 

 

Keywords: Development; Tolerance; Coexistence; Happiness; Buddhist Peaceful Means 
 

บทนำ  
ขันติธรรม (Thai Tripitakas: 22-12/14/592-594) เป็นข้อธรรมที่สำคัญในพุทธศาสนา เป็นแนวทาง

ปฏิบัติสำหรับคนกลุ่มมากที่อยู่รวมตัวกันใช้พื้นที่อาณาบริเวณร่วมกัน แต่ สามารถอยู่รวมกันได้อย่างสันติสุข 
แม้จะมีความแตกต่างทางวัฒนธรรมความหลากหลายชาติพันธ์ ถ้านำหลักขันติธรรมมาประยุกต์ใช้ในการ
แก้ปัญหาต่าง ๆในชีวิตประจำวัน ก็สามารถเกิดสันติสุขได้โดยง่าย ซึ่งแม้ผลกระทบจากความแตกต่างของชาติ
พันธ์ ศาสนา จะมีปัญหา เพียงไรก็สามารถบรรเทาลงได้ ในระดับหนึ่ง ซึ่งปัญหาการหาแนวทางอยู่ร่วมกัน   
อย่างสันติสุข เป็นประเด็นหลักสำคัญอย่างหนึ่งในการบริหารประเทศไม่เพียงในประเทศไทย ทั่วโลกก็ประสบ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)          2114 

ปัญหาเดียวกันต่างก็พยายามหามาตรการแก้ไข ผ่อนปรน กันตลอดมา สำหรับในสังคมไทยก็เช่นกัน ได้มี      
การค้นหาการสร้างสันติสุขอย่างยั่งยืน ด้วยการจัดกระบวนการพัฒนาสันติสุขอย่างต่อเนื่ องโดยเฉพาะในด้าน
การพัฒนา จิตภาพ กายภาพ ปัญญาภาพ เช่น การจัดการอบรมทางศาสนา การฝึกสมาธิ หรือการสร้าง
กิจกรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ทั้งนี้ องค์กรจากที่ต่าง  ๆ ทั้งในประเทศไทยและต่างประเทศ อาทิ 
องค์การสหประชาชาติ นักวิชาการ นักวิจัย นักบริหาร ลงความเห็นพ้องกันว่า สันติสุขจะเกิดขึ้นไม่ได้ถ้าไม่มี
สันติภาพ สันติภาพจะเกิดขึ้นยากถ้าไม่มีขันติธรรม ขันติธรรมจะเกิดขึ้นได้ต้องด้วยพุทธสันติวิธี  

สำหรับปัญหาในสังคมชุมชนประเทศไทย มักจะเกิดจากความไม่เข้าใจกัน ขาดการยอมรับ ไม่อดทน
ต่อความแตกต่าง ในการอยู่ร่วมกันซึ่งในที่นี้ส่วนหนึ่งหมายถึง ความศรัทธาของการนับถือศาสนาหลัก คือ   
พุทธศาสนา ศาสนามุสลิม ศาสนาคริสต์ ที่ต่างกัน แต่ด้วยภูมิประเทศต้องอยู่รวมกันจากการสืบทอดมรดก     
ต่อกันมาหลายชั่วอายุคน จึงต้องมาอยู่ร่วมกัน แบ่งปัน และยอมรับ ในสิ่งที่อีกฝ่ายเป็นอยู่ ซึ่งต้องใช้ ข้อธรรม
ของแต่ละศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ การให้วิสัยทัศน์เรื่องขันติธรรมของ 3 ศาสนา พุทธศาสนา 
ศาสนาอิสลาม ศาสนาคริสต์เพื่อประกอบเป็นข้อมูลในการศึกษาปัญหาในการวิจัยนี้ ในการสัมภาษณ์ กล่าวถึง
ว่าชุมชนกลุ่มน้อยคือพุทธศาสนิกชนและชุมชนคริสตชนในการอยู่ ร่วมกันกับชุมชนมุสลิม เป็นภาวะที่ต้อง
อดทน ยอมรับ และต้องผูกมิตรไมตรีกับมุสลิมส่วนใหญ่ (97%) ที่อยู่ในหมู่บ้านที่ทำการวิจัย 

จากการศึกษาสภาพปัญหา และความต้องการของชุมชน รวมทั้งจากการสัมภาษณ์ในการลงพื้นที่ 
พบว่างานวิจัยที่ผ่านมายังไม่มีการทำวิจัยมุ่งประเด็นกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาให้อยู่ร่วมกัน
อย่างสันติสุขอย่างยั่งยืนในสังคมพหุวัฒนธรรมซึ่งเป็นสิ่งจำเป็นขั้นพื้นฐานสำหรับพหุสังคม จึงเป็นแรงบันดาล
ใจให้ผู้วิจัยสนใจทำวิจัยเพื่อสร้างกระบวนการหรือโมเดลที่สามารถใช้เป็นแบบอย่างร่วมกันทุกศาสนาในการ
พัฒนาขันติธรรมโดยใช้แนวทางพุทธสันติวิธี ซึ่งผู้วิจัยได้ศึกษาหลักพุทธธรรม ประเด็นความอดทน พบว่า    
เป็นหนึ่งในคุณลักษณะฆราวาสธรรม 4 ได้แก่ 1. สัจจะ 2. ทมะ 3. ขันติ 4. จาคะ (Thai Tripitakas: 7/6920-
6929/298) ซึ่งเป็นธรรมะสำหรับคฤหัสถ์ที่มีอาชีพวิถีการดำเนินชีวิตที่แตกต่ างกัน สามารถอยู่ร่วมกันได้     
อย่างมีความสุข พร้อมทั้งจากการรวบรวมข้อมูลการวิเคราะห์ด้วยผู้ทรงคุณวุฒิหลากหลายอาชีพ และผู้นำ
ศาสนาหลักในประเทศไทย แล้วนำมาพัฒนากระบวนการสร้างให้ เป็นมาตรฐานและเป็นต้นแบบเพื่อส่งเสริม
ชุมชน องค์กรหลากหลายให้ สามารถนำมาบูรณาการ เกิดเป็นประโยชน์ต่อสังคมพหุวัฒนธรรมได้อยู่ร่วมกัน
อย่างสันติสุข อย่างยั่งยืนสืบต่อไป   
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพื่อศึกษาวิเคราะห์ บริบท สภาพปัญหา ความจำเป็นและแนวคิดทฤษฎีกระบวนการพัฒนาขันติ
ธรรมทางศาสนาเพ่ือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคมตามแนวทางสมัยใหม่ของ UNESCO 

2. เพื่อศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธสันติวิธีที ่เอื้อต่อกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพื่อการ     
อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคม 

3. เพื่อพัฒนาและนำเสนอกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข   
ในสังคมโดยพุทธสันติวิธี 
  
วิธีดำเนินการวิจัย 

การวิจัยครั้งนี้ดำเนินการตามการวิจัยตามบันได 9 ขั้น ของหลักสูตรสันติศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยซึ่งสอดรับกระทรวงอุดมศึกษา วิทยาศาสตร์ วิจัยและนวัตกรรม 
เพ่ือก้าวสู่การวิจัยและพัฒนา ได้กำหนดแนวทางดำเนินการไว้ 2 หัวข้อ ดังนี้ 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 5 (September-October 2024)          2115 

 

1. รูปแบบการวิจัยอริยสัจโมเดล มีกระบวนการดังนี้ ค้นหาทุกข์ คือขั้นวิเคราะห์ปัญหา บริบท 
สภาพทั่วไป ของชุมชนตำบลบ้านป้อม อำเภอพระนครศรีอยุธยา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา ว่า คืออะไร 
วิเคราะห์ความจำเป็นของชุมชนเป้าหมาย ในการวิจัย ซึ่งได้ข้อมูลผ่านการสัมภาษณ์ผู้ทรงคุณวุฒิ ผู้นำชุมชน 
สันติสนทนาออนไลน์ จัดเวทีสานเสวนาพร้อมทั้งการลงพื้นที่และออนไลน์แบบกลุ่มและเดี่ยวกับบุคคลที่มี
ความเกี ่ยวข้องกับการพัฒนา ซึ ่งสอดรับกับวัตถุประสงค์ข้อที ่ 1 ของการวิจัย ในบทที่ 2 ผู ้ว ิจัยได้พบ         
สภาพปัญหาในการอยู่ร่วมกัน วิเคราะห์สาเหตุของการเกิดทุกข์หรือปัญหาสังคมของชุมชนสามศาสนา คือ 
สาเหตุหลักคือภาวะเศรษฐกิจที ่ฝ ืดเคือง เป็นผลให้ไม่สนใจด้านสังคมหรือร่วมกิจกรรม นิโรธ คือ                   
ขั้นวางเป้าหมายของการวิจัยได้แก่การสร้างกระบวนการสร้างหลักสูตร และนำไปสู่การสนทนากลุ่มเฉพาะ 
เพื่อให้ผู้ทรงคุณวุฒิหรือผู้เชี่ยวชาญสะท้อนวิสัยทัศน์ของแต่ละศาสนาและนำมาพัฒนากระบวนการขันตธิรรม 
โดยสอดรับกับวัตถุประสงค์ข้อที ่ 3 ของการวิจัย มรรค คือขั ้นหากลยุทธ์เครื ่องมือนำไปสู ่การพัฒนา
กลุ ่มเป้าหมายคือประชากรชุมชนตำบลบ้านป้อม อำเภอพระนครศรีอยุธยา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา        
โดยผู้วิจัยได้พัฒนาหลักสูตรให้สอดรับการเสริมสร้างขันติธรรมเพ่ือผลของสันติสุขในมิติของพฤติภาพ กายภาพ 
และจิตตภาพ โดยไม่ขัดแย้งกับศาสนาใดศาสนาหนึ่ง 

2. ขั้นตอนการวิจัยตามแนวทางบันได 9 ขั้น ผู้วิจัยใช้กรอบวิธีดำเนินการตามวิจัยประกอบด้วย
บันได 9 ขั้น ด้วยวิธีการและผลลัพธ์ดังนี้  

บันไดวิจัยขั้นที่ 1 ศึกษาวิเคราะห์สภาพปัญหา บริบท ความจำเป็น ของบุคคล ชุมชน องค์กร พบว่า 
สภาพปัญหาของชุมชนมีความแตกต่างทางด้านศาสนาและวัฒนธรรม โดยมีพื้นที่ในการสื่อสารเพื่อสร้าง     
ความเข้าใจกันน้อย จึงมีความจำเป็นต้องจัดสรรเวทีในการสื่อสารเพื่อสร้างความเข้าใจกันอย่างถ่องแท้และ
ตรงกนัโดยสอดรับกับปฏิญญาขันติธรรมของยูเนสโก 

บันไดวิจ ัยขั ้นที ่ 2 ศึกษาวิเคราะห์แนวคิด ทฤษฎี และถอดแบบอย่างของความสำเร็จหรือ
กระบวนการที่เกี่ยวข้องกับกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนา ได้แก่ แนวคิดจากปฏิญญาสากล ยูเนสโก 
แนวคิดด้านการสื่อสาร ทฤษฎีการไม่ใช้ความรุนแรง (Nonviolence Communication) (Rosenberg, 1999) 
แนวคิดจากผู ้นำศาสนา ทฤษฎีความคิดจากองค์ประกอบ 10 ประการ (Kline, 2000) ถอดแบบอย่าง
ความสำเร็จจากสันติสนทนา รวบรวมข้อมูลทั้งหมดมาวิเคราะห์เพื่อนำมาเป็นข้อมูลประกอบในบันไดขั้นต่อไป 

บันไดวิจัยขั้นที ่ 3 ศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธสันติวิธีที ่เอื ้อต่อการพัฒนากระบวนการขันติธรรม        
ทางศาสนาโดยผู้วิจัยมุ่งศึกษาหลักขันติธรรมที่ปรากฏในฆราวาสธรรม 4 เป็นหลัก และข้อธรรมประกอบ       
ในอปริหานิยธรรม (Thai Tripitakas: 21/60/14) สาราณียธรรม (Thai Tripitakas: 11/300-301/7303-
7324) ซ่ึงมีประเด็นเชื่อมโยงกันในความอดทนอดกลั้นในมิติพุทธศาสนา  ซึ่งพระพุทธเจ้าทรงยึดอุดมการณ์  
ของการเผยแผ่ด้วยการมีขันติธรรม จนได้รับคำนิยามว่าพระพุทธศาสนาเป็นศาสนาแห่งขันติวาที 

บันไดวิจัยขั้นที่ 4 บูรณาการพุทธสันติวิธีกับศาสตร์สมัยใหม่ให้เหมาะสมกับสภาพปัญหาและความ
จำเป็น จากการประชุมผู้นำ 5 ศาสนาครั้งที่ 1 เรื่อง ส่งเสริมขันติธรรมทางศาสนาตามประกาศของยูเนสโก      
ปี 1995 จากแนวคิดปฏิญญาขันติธรรมของ UNESCO ผู้วิจัยนำมาบูรณาการกับหลักพุทธสันติวิธี มีหลักการ    
ที่สำคัญคือ ไม่มีขันติ ย่อมไม่มีสันติ ขาดขันติเท่ากับขาดสันติ ถ้าไม่มีสันติ เราไม่สามารถอยู่ร่วมกันในความ
แตกต่างได ้

บันไดวิจัยขั้นที่ 5 สร้างกระบวนการหรือหลักสูตรที่มีความเหมาะสมกับประชากรในชุมชน โดยการ
สัมภาษณ์วิสัยทัศน์ของ ผู้ทรงคุณวุฒิในการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนา โดยมี 6 หัวข้อดังนี้ 1. หลักการพัฒนา 
2. อุดมการณ์พัฒนา 3. วิธีการพัฒนา 4. กิจกรรมการพัฒนา 5. ทักษะการพัฒนา 6. กระบวนการพัฒนา 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)          2116 

 บันไดวิจัยขั้นที่ 6 พัฒนากลุ่มเป้าหมาย เป็นการนำ โมเดลหรือกระบวนการที่ได้จาก Focus Group 
และกระบวนการมีส่วนร่วมของประชากรชุมชนตำบลบ้านป้อมลงไปใช้ในการพัฒนาพัฒนาขันติธรรมทาง
ศาสนา ลงสู่การพัฒนากลุ่มเป้าหมายจริง จำนวน 30 คน ระยะเวลา 2 วัน เชิญผู้มีส่วนเกี่ยวข้อง ทั้ง 3 ศาสนา 
ศาสนาพุทธ ศาสนาอิสลาม ศาสนาคริสต์ ข้าราชการ ประชาชน พระภิกษุ ในพื้นที่เป้าหมาย มาร่วมกันแสดง
ความคิดเห็นในการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนา  

บันไดวิจัยขั้นที่ 7 ประเมินผลกระทบจากการดำเนินการนำโมเดลไปใช้ในการพัฒนาขันติธรรมทาง
ศาสนาในพื้นที ่เป้าหมาย จากการประเมินผลด้วย ศาสนิกจำนวน 37 รูป/คน มีความพอใจและเข้าใจ
ความหมายของ ขันติธรรมมากขึ้น เข้าใจในการยอมรับการอยู่ร่วมกันในความแตกต่างของพหุสังคม ยอมรับ   
ในความเชื่อและศรัทธาของแต่ละศาสนา 

บันไดวิจัยขั้นที่ 8 นำเสนอองค์ความรู้ใหม่ (Body of Knowledge) ผลลัพธ์ และสันตินวัตกรรม 
ผู ้ว ิจัยนำเสนอองค์ความรู ้ใหม่เป็น TOLERANCE MODEL ขันติวิธี ที ่เป็นสากลและใช้ในการเสริมสร้าง       
ขันติธรรมได้กับทุกศาสนาและพ้ืนที่  

บันไดวิจัยขั ้นที ่ 9 กระบวนการติดตาม รักษา และพัฒนาต่อยอด โดยผู ้ว ิจ ัยได้ไปติดตามผล            
ยัง สถานที่ของสามศาสนาและขอให้ผู้นำศาสนาที่ได้เข้าร่วมเสวนานำประเด็นการพัฒนาขันติธรรมเป็นหัวข้อ
หนึ่งในการประชุมหรืออบรม ซึ่งได้รับความสนใจและขอให้จัดเจ้าหน้าที่ไปอบรมเรื่องนี้เดือนละครั้ง  

 

ผลการวิจัย 
ผู้วิจัยได้วิเคราะห์และสังเคราะห์ข้อมูลการวิจัยครั้งนี้ได้ดำเนินการวิจัยในรูปแบบ อริยสัจโมเดล       

ซึ่งสอดคล้องกับการวิจัย เชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วมภายใต้กรอบการวิจัยตามบันได 9 ขั้น โดยวิเคราะห์   
ตามวัตถุประสงค์ดังต่อไปนี้ 

วัตถุประสงค์ที่ 1 ผู้วิจัยได้ศึกษาวิเคราะห์ บริบท สภาพปัญหา ความต้องการจำเป็นและแนวคิด
ทฤษฎีกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคมตามแนวทางสมัยใหม่ 
ผลการวิจัยพบว่า 

1) บริบทของชุมชนตำบลบ้านป้อม ซึ่งเป็นชุมชนพหุวัฒนธรรม มี 3 ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ 
ศาสนาอิสลาม อยู่ร่วมกัน วิถีชีวิต จึงมีความแตกต่างกันอย่างสิ้นเชิง การประกอบอาชีพในบริเวณหมู่บ้านที่ทำ
การวิจัยคือ หมู่ 1-5 จะมีอาชีพเกษตรกรทำนาเสียส่วนใหญ่ ชาวบ้านมีความเป็นอยู่ราบรื่น มีความขยัน
ประกอบสัมมาอาชีพ มีฐานะปานกลาง มีอาชีพค้าขายเสริมรายได้ จากการเกษตร ส่วนใหญ่เป็นผู้นับถือ
ศาสนาอิสลามร้อยละ 97.5 ผู้นับถือศาสนาพุทธเพียงร้อยละ 1.5 ใกล้เคียงกับผู้นับถือศาสนาคริสต์ร้อยละ 1 
ศาสนาสถานของตำบลบ้านป้อมที่ทำการวิจัยนี้เป็นที่ตั้งของมัสยิด 3 แห่ง โบสถ์คริสต์จักร 2 แห่ง วัดพุทธ      
1 แห่ง ชุมชนอยู่ร่วมกันเทียบด้วยหลักของศาสนาพุทธคือ “แบ่งปัน สื่อสารไพเราะ สงเคราะห์ สม่ำเสมอ” 
(Thai Tripitakas: 21-9/13/350-392) โดยเจ้าอาวาสวัดท่าการ้องจะเป็นหลักในการอนุเคราะห์ต่าง ๆ 

2) สภาพปัญหา ต้นเหตุหลักจะเป็นด้านภูมิทัศน์ เพราะพื้นที่ของชุมชนตำบลบ้านป้อม เป็นพื้นที่  
ราบลุ่ม บ้านเรือน ถนนในซอยจะถูกน้ำท่วมขัง เมื่อถึงฤดูน้ำหลาก ซึ่งเป็นปัญหาต่อเนื่องกันทุกปี ปัญหาสาเหตุ 
ความขัดแย้งมาจากการจัดสรรพื้นที่จอดรถบนถนนของชุมชนซึ่งจัดกันตามสะดวกและมีไม่มากพอให้รถหรือ
สัมภาระขึ้นไปจอดพักช่วงน้ำท่วม ส่งผลให้บางหมู่บ้านชาวบ้านไม่พูดกันหรือไปมาหาสู่ร่วมกิจกรรมกัน      
อย่างพร้อมเพรียงเท่าที่ควร ส่วนปัญหารุนแรงถึงขั้น ขาดความอดทน ไปตัดสินกันที่โรงพักยังไม่ปรากฏ   
เพราะ หัวหน้าสามศาสนามีปฏิสัมพันธ์ที่ดีต่อกัน สามารถปรามลูกบ้าน ให้เข้าใจกันได้ ส่วนการทำนาทำได้



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 5 (September-October 2024)          2117 

 

เพียงปีละ 1 ครั้งในช่วง หน้าฝน สำหรับหน้าแล้งฝนทิ้งช่วงไม่สามารถทำนาได้ ทำให้คนในชุมชนส่วนใหญ่      
จึงหันมาใช้วิถีชีวิตและเวลามาทำการค้าขายสินค้าอุปโภคบริโภคเสริมรายได้ 

3) ความต้องการจำเป็น ในช่วงประเทศไทยและทั่วโลกเผชิญกับไวรัสโควิด-19 เมื่อสามปีที่ผ่านมา
และ ซ้ำเติมด้วยปัญหาการสู้รบระหว่างรัสเซียและยูเครน ได้ส่งผลกระทบด้านเศรษฐกิจจากราคาผันผวนของ
น้ำมัน รวมทั้งการท่องเที ่ยวซึ ่งเป็นรายได้หลักของประเทศไทยทุกภูมิภาค ถึงแม้ชุมชนตำบลบ้านป้อม
ครอบครัวส่วนใหญ่อยู่ในฐานะไม่ถึงขั้นเรียกว่าลำบาก แต่ก็ได้รับผลกระทบเรื่องเศรษฐกิจถดถอย ส่งผลให้มี
ความจำเป็นต้องใช้ความอดทน อดกลั้นมากกว่าปรกติ โดยเฉพาะสภาพปัญหาของชุมชนซึ่งกระทบกับอุทกภัย
ทุกปีอย่างหนักเป็นระยะยาวนานหลายเดือนในบางปี ประกอบกับการดำเนินชีวิตที่ต้อ งมุ่งด้านเศรษฐกิจ     
เป็นหลัก ทำให้ขาดพื้นที่และเวลาในการจัดกิจกรรมพบปะพูดคุยกัน จึงมีความจำเป็นต้องอาศัยเวทีในการ
สื่อสารเพื่อสร้างความเข้าใจกันอย่างลึกซึ้ง โดยจัดสาระให้สอดรับกับปฏิญญาสากลของยูเนสโกเพื่อการ        
อยู่ร่วมกันท่ามกลางความแตกต่างทางศาสนาและวัฒนธรรม ซึ่งการสื่อสารมีความจำเป็นต้องอาศัยผู้นำ      
ทางศาสนาเป็นฐานสำคัญ โดยนโยบายหลักของสหประชาชาติ ข้อที่ 16 ที่ระบุนี้ เชื่อมโยงกับ การยอมรับ     
ในความแตกต่างอย่างเต็มใจซึ่งต้องยึดอุดมการณ์ด้วยพุทธธรรมหลักคือ “ขันติ โสรัจจะ” นั่นเอง  

ดังนั้น กระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางสามศาสนาตามแนวทางสมัยใหม่และหลักธรรมศาสนาพุทธ
นิกายเถรวาทมีความสอดคล้องสามารถนำมาประยุกต์ร่วมกันได้ โดยความต้องการและจำเป็นสำหรับ ผู้ที่จะ
ทำหน้าที่เป็นวิทยากรขันติธรรมที่ดีจะต้องรู้เข้าใจในหลักคำสอนศาสนาพุทธและศาสนาอื่นและนำแนวทาง
สมัยใหม่มาประยุกต์เข้าด้วยกันเพื่อให้การนำเสนอขันติธรรมสอดคล้องกับศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนา
อิสลาม คือการ “ปรับศาสตร์สมัยใหม่เข้าหาศาสนาพุทธ”  

วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 เพ่ือศึกษา วิเคราะห์ หลักพุทธสันติวิธีที่เอ้ือต่อกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทาง
ศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคม พบว่า หลักการอยู่ร่วมกันของสามศาสนา คือพุทธศาสนิกชน 
คริสต์ศาสนิกชนและมุสลิม ต้องใช้วิธี “การแสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง สร้างสรรเสวนา” ผู้วิจัยได้สังเคราะห์ 
กระบวนการพัฒนาขันติธรรม ซึ่งเชื ่อมโยงกับการปฏิบัติตามหลักพุทธสันติวิธีของชุ มชนตำบลบ้านป้อม       
โดยแยกเป็น 3 หัวข้อที่สำคัญ ๆได้ดังนี ้

1) เอ้ือเฟ้ือแบ่งปันกัน ทำกิจกรรมร่วมกันในวันสำคัญ ตรงกับหลักพุทธธรรม (อปริหานิยธรรม 7) เช่น 
การมาประชุมร่วมกัน สร้างสรรค์กิจกรรมที่ทุกสถาบันรวมใจเป็นหนึ่งเดียวคือกิจกรรมเกี่ยวข้องกับสถาบัน
พระมหากษัตริย์ และวันสำคัญของ ชาติเปิดโอกาสให้ผู้นำของชุมชนและคนในชุมชนได้ร่วมกิจกรรมกัน โดยไม่
ผิดหรือละเมิด ข้อบัญญัติทางศาสนา 

2) การเคารพให้เกียรติซึ่งกันและกัน ด้วยการไม่ละเมิดในสิทธิเสรีภาพทางความคิด การไม่ใช้ความ
รุนแรงในการตัดสินความขัดแย้ง การอดทนอดกลั้นต่อสิ่งที่หลีกเลี่ยงไม่ได้ รวมทั้งการยอมรับในความศรัทธา
ของศาสนาอ่ืนตรงกับวิธีการของศาสนาพุทธ (ฆราวาสธรรม)  

3) ความรัก เมตตา การเข้าใจ การเห็นอกเห็นใจ จริงใจต่อกัน แบ่งปัน สื่อสารกันด้วยปิยวาจา         
ไม่เสแสร้งในการแสดงออกท่ีตรงกันข้ามกับในความคิด (พรหมวิหาร 4)  

จึงกล่าวได้ว่า หลักพุทธสันติวิธีเป็นเครื่องมือเพื่อแก้ไขปัญหาในการเสริมสร้างสัมพันธ์ภาพสำหรับ
ชุมชนพหุวัฒนธรรมให้ดีขึ้นกว่าที่เป็นอยู่ ด้วยการจัดให้มีกิจกรรมร่วมกันเพิ่มขึ้นกว่าเดิม จะช่วยในการ          
มีปฏิสัมพันธ์โดยเฉพาะ ด้านการสื่อสารที่เป็นประโยชน์ต่อกัน โดยมุ่งขันติธรรมทางศาสนาประกอบด้วย        
1) การอนุญาต อนุญาตให้คนอื่นคิดแตกต่างจากเราได้ 2) การอยู่ร่วม เป็นการอยู่ร่วมในความแตกต่าง      
อย่างเข้าใจ 3) การเคารพ เป็นการเคารพให้เกียรติซึ ่งกันและกัน และ 4) การยอมรับ เป็นการยอมรับว่า    



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)          2118 

ความแตกต่างว่าเป็นความสวยงามและสิทธิส่วนบุคคล โดยอาศัยการสื่อสารอย่างสันติและเสวนาหาทางออก
ร่วมกัน 

วัตถุประสงค์ข้อที่ 3 เพื่อพัฒนาและนำเสนอกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพื ่อการ        
อยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคมโดยพุทธสันติวิธี ณ ชุมชนตำบลบ้านป้อม อำเภอพระนครศรีอยุธยา จังหวัด
พระนครศรีอยุธยา โดยการพัฒนาขันติธรรมให้มีพื้นฐานตามหลักขันติธรรมที่บัญญัติเป็น หนึ่งใน 4 ข้อ       
ของฆราวาสธรรม 4 ประการ รวมทั้งกรอบแนวคิดหลักโดยพุทธสันติวิธี (Framework) คือ “การรวมใจ      
รวมกำลัง เพิ ่มพลังสามัคคี” (อปร ิหานิยธรรม) “อดทน อดกลั ้น ไม ่กล ่าวร ้าย ทำใจให้ผ ่องแผ้ว” 
(โอวาทปาติโมกข์) “เมตตาจิต วาจาเสนาะ ทำการเหมาะสม แบ่งปันผลประโยชน์ ปฏิบัติตามกฎอันควร”     
(สาราณียธรรม) จากนั้นผู้วิจัยจึงกำหนดกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนา โดยแบ่งออกเป็น 6 หัวข้อ 
ประกอบด้วย 1) ศึกษาและส่งเสริมขันติธรรมของแต่ละศาสนา 2) นำเสนอวิธีการอยู่ร่วมกันอย่างสั นติสุข       
3) ใช้การสื่อสารที่ดี 4) เสริมสร้างสันติภายใน 5) เพ่ิมพูนทักษะในการใช้เครื่องมือ 6) พัฒนาจิตปัญญา ในการ
พัฒนากระบวนการด้วยการนำไปใช้กับกลุ่มเป้าหมายจริง ซึ่งมีข้อสังเกตทั้งสามศาสนาในประเด็นความเหมือน
และแตกต่างกัน ความเหมือนคือมีจิตสำนึกเดียวกันทั้ง 3 ศาสนา ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม 
สามารถบูรณาการร่วมกันพัฒนาขันติธรรมของแต่ละศาสนาได้โดยง่าย ด้วยพื้นฐานความเป็นคนไทยอยู่ใน     
ผืนแผ่นดินไทย และมีสถาบันกษัตริย์ที ่เป็นศูนย์รวมใจเดียวกัน  ความแตกต่างคือ พิธีกรรม ความศรัทธา      
การไม่เข้าใจกันซึ่งกันและกัน ผู้วิจัยได้มีข้อสรุปเพ่ือนำเสนอกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนา เป็นสูตร
และข้ันตอน โดยมี 9 องค์ประกอบ (9 ส) ดังนี้ 

1) เสริมสร้างขันติ (Tolerance) ความสำคัญของการพัฒนาขันติธรรมที่ควรเสริมสร้างให้ยกระดับ    
ขึ้นเรื ่อย เนื่องจากมีประโยชน์และสำคัญระดับองค์กร UNESCO จัดรางวัลให้บุคคลหรือสถาบันเสนอชื่อ       
รับรางวัล เพื่อส่งเสริมความเข้าใจและแก้ไขปัญหา กระตุ้นให้เกิดวิญญาณทางขันติธรรม  

2) ส่งเสริมโอกาส (Opportunity) เนื่องด้วยขันติธรรมของแต่ละศาสนามีความเชื่อ การเสริมสร้าง 
และวิธีการที่แตกต่างกัน เช่นศาสนาพุทธใช้การทำภาวนาสมาธิ ศาสนาคริสต์ใช้การอ้อนวอนขอพรจาก       
พระเจ้า ศาสนาอิสลามทำการละหมาด เมื่อเราทราบหลักการของแต่ละศาสนาจึงเป็นโอกาสที่  

 3) สันติภายใน (Love) คือแนวทางสร้างความรู้สึกรักและเมตตาจากจิตภายใน ด้วยการใช้กิจกรรม
หรือเครื่องมือให้ชุมชนต่างศาสนาสามารถใช้หลักเดียวกันได้ เช่นการทำสมาธิ สงบจิตนิ่ง พิจารณาจากภายใน 
แผ่สันติสุข ความรักและเมตตา ไปให้คนรอบข้าง ใช้วิธีการทำโยคะ หรือ การตามลมหายใจ อาณาปานสติ เช่น
กิจกรรม การทำโยคะ การทำเจริญสติด้วยการนับเลข คณนานัย (เป็นสูตรการทำสมาธิของพุทธศาสนา       
โดยการการนับลมหายใจเข้า-ออก แนวอานาปานสติ ปรากฏในคัมภีร์วิสุทธิมรรค)  

4) สังเคราะห์ร่วมรู้ (Empathy) การอบรมให้กับชุมชนพหุศาสนาและวัฒนธรรมด้วยพุทธวิธี เป็นสิ่งที่
ต้องระมัดระวังทั้งภาษาพูดและภาษากาย การให้ผู้พูดระบายปัญหาความขัดข้องใจโดยตั้งใจฟังอย่างมีส่วนร่วม
ในปัญหานั้นเป็น วิธีการที่ผู้เป็นวิทยากรต้องศึกษา จะได้รับความเชื่อถือและ ศรัทธาจะเป็นผลต่อเนื่องในการ
ให้ความไว้วางใจ รู้สึกสนิทสนม  

5) สุขสันต์ สังสรรค์ (Relationship) การรวมตัวกันทำกิจกรรมสาธารณประโยชน์ หรือการร่วมจัด
งานวันเทศกาลสำคัญตามประเพณีท่ีไม่ขัดต่อหลักศาสนาใด เพ่ือการกระชับสัมพันธ์ไมตรีเป็นกุศโลบายอันหนึ่ง
ที่ควรจัดให้รวมตัวกัน จะเกิดความเข้าใจต่อกัน ปัญหาขัดแย้งจะลดน้อยลงไป 

6) สร้างสรรค์สิ ่งดี (Advice) จัดการอบรมหรือสันติสนทนา (Dialogue) ปรับทัศนคติ ให้ศาสนิก      
ทุกศาสนามีทัศนคติที่ถูกต้องในประเด็น ขันติ ซึ่งหมายถึง การยอมรับ การเข้าใจ การเคารพ การอยู่ร่วมกัน    
ในความแตกต่างอย่างสันติสุข 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 5 (September-October 2024)          2119 

 

7) สนับสนุนสันติวิธี (Nonviolent) เป็นประเด็นที่ทั่วโลกต้องการเพื่อความสงบสุขในการอยู่ร่วมกัน
ในสังคมพหุวัฒนธรรม คือการแก้ปัญหาโดยไม่ใช้ความรุนแรง อันเป็นเส้นทางที่ต้องฝึกเสริมสร้างขันติ 

8) สื่อสารเสนาะ (Communication) ความอดทน อดกลั้น จะเชื่อมโยงกับอารมณ์ทีรับรู้ทางอายตนะ
ทั้ง 5 ดังนั้น การสื่อสารด้วยการใช้ภาษาพูดหรือภาษากายต้องได้รับการฝึกด้วยการประยุกต์นำเครื่องมือ       
มาประกอบการอบรม ให้เหมาะกับกลุ ่มเป้าหมาย ดังนั ้น วิทยากรต้องมีทักษะจากการเรียนรู ้ปรับปรุง        
ความชำนาญให้ทันสมัยกับสถานการณ์ตลอดเวลา 

9) เสาะหาพยายาม (Effort) การจะพัฒนาขนัติธรรมให้อยู่ในระดับสากล ใช้ได้กับทุกชาติพันธุ์ ชนชั้น
ทุกศาสนา หรือไม่มีศาสนา เป็นงานที่ต้องอาศัยความพยายามในการเรียนรู้ และท่ีสำคัญต้องใช้หลักการอดทน
เท่านั้น จึงจะประสบผลสำเร็จได้ดี 

ซึ่งสามารถนำเสนอนำเสนอกระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข
ในสังคมโดยพุทธสันติวิธี เป็นรูปแบบโมเดลได้ดังนี้ 

 
 

Figure 1: TOLERANCE Model 
  

 
 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)          2120 

องค์ความรู้ใหม่  
 
 
 
 

 
 

Figure 2: The New Body of Knowledge 

จากแผนภาพที่ 2 ผู้วิจัยได้ศึกษาข้อมูลจากเอกสารต่าง ๆ และการสัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ จึงได้
ค้นพบและสังเคราะห์เป็นแนวทางการพัฒนาขันติธรรมสำหรับชุมชนที่พัฒนาและชุมชนอื่นจากขันติธรรม     
อีกทั้งยังจะเกิดผลลัพธ์กระบวนการพัฒนาขันติธรรมของผู้นำเพื่อการอยู่ร่วมกันในชุมชนสันติสุขได้ ซึ่งแบ่ง
ออกเป็นการพัฒนาภายนอก 1 ประการ คือ ด้านทักษะการสื่อสาร และการพัฒนาภายใน 4 ประการคือ     
ด้านสันติภายใน ด้านจิตศรัทธา ด้านพุทธสันติวิธี ด้านอดทนอดกลั้น ซึ่งสามารถอธิบายได้ดังนี ้

1) การพัฒนาด้านทักษะการสื่อสาร ได้แก่ การเห็นถูกด้วยการมองตามความเป็นจริงทั้งผู้ส่งและ      
รับสาร โดยใช้การฟังแบบเข้าหากันน้อมให้เป็นแนวเดียวกัน ฟังแบบรอบคอบการมีสติอยู่กับปัจจุบันขณะ     
ทั้งผู้ส่งและรับสาร รับฟังด้วยการเอาใจใส่ผู้อื่นด้วยสติ จะทำให้เข้าใจมากขึ้นมองในมุมที่แตกต่างได้ รวมถึง  
การใช้กริยาวาจาที่เหมาะสม เป็นจริง มีประโยชน์ และไม่มีอคติ 

2) การพัฒนาด้านสันติภายใน จะต้องมีการพัฒนาทั้งด้านพฤติกรรมในการดำเนินชีวิต ทั้งด้านจิตใจ 
และท่ีสำคัญที่สุดคือปัญญาที่จะเข้าถึงความจริงของโลกและชีวิต การที่บุคคลจะพัฒนาตนหรือพัฒนาชีวิตของ
เขาได้ เขาต้องการสภาพแวดล้อม โดยเฉพาะสังคมที่เอื้อ คือสังคมที่มีสันติภาพ ในกรณีนี้ สันติภาพของชุมชน
หรือสังคมจึงเอื้อโอกาสแก่การที่แต่ละบุคคลจะได้พัฒนาชีวิตของตนให้บรรลุถึงสันติ เพราะถ้าสังคมไม่มี
สันติภาพ บุคคลแต่ละคนก็ประสบความติดขัดยากลำบาก หรือสูญเสียโอกาส ไม่สามารถพัฒนาตนให้บรรลุ
สันติได้ ฉะนั้นสันติภาพของสังคมจึงเป็นสภาพเอ้ือต่อสันติภาพของแต่ละบุคคล 

3) การพัฒนาด้านจิตศรัทธา หรือที่เรียกว่าการเป็นผู้มีจิตสาธารณะ ที่เข้าใจถึงการประยุกต์ใช้หลัก
พุทธธรรมเพื่อพัฒนาบุคคลให้มีจิตสาธารณะ เป็นการนำหลักการสงเคราะห์กันและกัน มีความปรารถนาดี     

ด้านทักษะการ
สื่อสาร

ด้านสันติภายใน 

ด้านจิตศรัทธา ด้านพุทธสันติวิธี 

ด้านอดทนอดกลั้น

กระบวนการพัฒนาขันติธรรมของผู้นำเพื่อการอยู่ร่วมกันในชุมชนสันติสุข 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 5 (September-October 2024)          2121 

 

ต่อผู้อื่นให้มีความสุข พ้นจากทุกข์ และการประยุกต์ใช้หลักอปริหานิยธรรมมาใช้เพื่อรวมพลังเป็นหนึ่งเดียว 
เกิดเป็นความรัก ความสามัคคีในการพัฒนาและสร้างสรรค์สังคมให้มีความเจริญก้าวหน้า และเป็นประโยชน์   
ในเบื้องต้นต้องพัฒนาตนเองให้มีความพร้อมตามหลักภาวนา 4 เพื่อให้เป็นผู้ที่มีร่างกายแข็งแรงสมบูรณ์และ   
มีจิตใจที่เบิกบาน ผ่องใจมีคุณธรรม ดำเนินชีวิตที่ดีงาม หากผู้สังคมใดมีสมาชิกที่พัฒนาจิตสาธารณะที่เป็นไป
ตามหลักดังกล่าวจะก่อให้เกิดประโยชน์ต่อท้ังตนเอง ผู้อื่น และสังคมโดยรวมสืบไป 

4) การพัฒนาด้านพุทธสันติวิธี คือการศึกษาหลักการทางพระพุทธศาสนานั้น สามารถนําหลักธรรม
หลายประการเข้ามาบูรณาการ เพื่อก่อให้เกิดสันติวิธี ได้แก่ หลักพรหมวิหาร 4 และหลักสาราณียธรรม 6    
เป็นหลักธรรมที่สามารถตอบโจทน์วิถีแห่งการปฏิบัติในสังคมร่วมสมัยได้อย่างสมบูรณ์ อีกทั้งสามารถใช้ได้กับ
ทุกเชื้อชาติ วรรณะ โดยไม่ได้แบ่งแยกให้เกิดความแตกต่างกัน ตลอดทั้งหลักธรรมอีกมากมายที่จักนำมาใชใ้ห้
เข้ากับบริบทของปัญหาเรื่องราวนั้น ๆ 

5) การพัฒนาด้านอดทนอดกลั้น เป็นการสร้างเสริมบุคลิกภาพ คือ บุคลิกภาพที่เป็นลักษณะที่ปรากฏ
ภายนอกได้แก่สภาพนิสัยจําเพาะ หรือลักษณะเฉพาะตัวของบุคคลหนึ่ง ที่แสดงออกมาในรูปพฤติกรรม        
ทางกาย วาจา ต่อบุคคลอื่น หรือต่อสภาพแวดล้อมโดยทั่วไปของบุคคลนั้น และบุคลิกภาพที่เป็นลักษณะ        
ที่ปรากฏภายใน ได้แก่ สภาพลักษณะนิสัย ซึ่งการประยุกต์หลักขันติธรรมใช้นั้น ควรยึดหลักของเบญจศีล-
เบญจธรรม ที่ประกอบด้วยหลักประกันร่างกาย หลักประกันทรัพย์สิน หลักประกันครอบครัว หลักประกัน
สังคม และหลักประกันตนเอง รวมไปถึงการประกอบอาชีพตามหลักขันติธรรม คือการประกอบสัมมาอาชีวะ 
ด้วยการเลี้ยงชีพชอบทางกาย ทางวาจาและทางใจอย่างมีความอดทนดำเนินชีวิตตามหลักกุศลกรรมบถนั้นเอง  
 
อภิปรายผลการวิจัย 

กระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคมโดยพุทธสันติวิธี 
สามารถอภิปรายผลการวิจัย โดยสรุปประเด็นตามวัตถุประสงค์ได้ ดังนี้ 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า กระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพื่อการอยู่
ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคมตามแนวทางสมัยใหม่ สืบเนื่องจากปัจจุบันเป็นยุคโลกาภิวัตน์การเปลี่ยนแปลง
รวดเร็วทุกวัน สภาพปัญหาของชุมชนตำบลบ้านป้อม จะมีประเด็นหลักคือ ปัญหาด้านพื้นที่การใช้ร่วมกันเมื่อ
เกิดปัญหาอุทกภัย เกิดการแย่งชิงพ้ืนที่สาธารณะในการย้ายสิ่งของมากองบนถนน อีกท้ังพ้ืนที่จอดรถที่มีจำกัด 
สาเหตุจากปัญหานี้ไม่ได้รับการแก้ไข ซึ่งจากการวิจัยนี้ยังพบอีกว่าในปัจจุบันเกิดการความสับสนในบทบาท 
และความเข้าใจในการรับผิดชอบของผู ้นำชุมชน ซึ ่งสอดคล้องกับการศึกษาของ Tachateerapreda, 
Hongthai, and Preechanan (2017) กล่าวว่า เจ้าหน้าที ่ที่ทำหน้าที ่ในการจัด กระบวนการเรียนรู ้แบบ        
มีส่วนร่วม มีความเข้าใจเกี่ยวกับขันติธรรม อยู่ในระดับน้อยมาก ควรจัด อบรมให้ความรู้การเป็นกระบวนกร 
ขันติธรรมและนอกเหนือจากนี้ต้องกำหนดคุณลักษณะของผู้นำ เพ่ือสร้างคุณค่าให้เกิดข้ึนในตัวผู้นำชุมชน และ
พร้อมส่งต่อคุณค่าให้กับบุคคล องค์กรและทุกสังคมให้เกิดสันติสุขได้ซึ ่งสอดคล้องกับ  Phra Natthaphon 
Sirivaddhano (2019) พบว่า สิ่งสำคัญผู้นำต้องมี คุณธรรม จริยธรรม เกิดขึ้นในจิตใจเพื่อจะเป็นแบบอย่าง
ให้กับคนในองค์กรนั้น 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า การพัฒนาขันติธรรมเพื่อสอดคล้องกับโลกาภิวัตน์จึงมี
ความจำเป็นในการอยู่ร่วมกันโดยเฉพาะกับสังคมที่แตกต่าง ซึ่งมักมีความรู้สึกแปลกแยกอยู่ภายใน แต่ไม่
แสดงออก ส่วนทางออกของปัญหานี้ สอดคล้องกับ  Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto) (2003) ที่ได้
นำเสนอในหนังสือ “มองโลกผ่านภูมิหลังอารยธรรมโลกาภิวัตน์” ซึ่งมีตอนหนึ่งกล่าวว่า เรื่องการอยู่ร่วมกัน
ของสังคมระหว่างศาสนา ฝรั่งใช้คำว่า Tolerance ได้แก่การมีขันติธรรม ฝรั่งได้แค่อดทน ต่างจากคติของ   



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)          2122 

พระเจ้าอโศก ใช้คำว่า “สมวายะ” ที่ไม่ใช่แค่เพียง Tolerance ต้องอยู่ร่วมกันอย่างกลมกลืนถ้อยทีถ้อยอาศัย 
มีความปรองดองสามัคคี สิ่งที่ต้องให้ชุมชนยอมรับความรู้สึกและประพฤติตนได้ดังกล่าวต้องมาจากการพัฒนา
สันติภายใน จึงจะสะท้อนสู่ภายนอก ต้องส่งเสริมการเรียนรู้ ในการอยู่ร่วมกัน เพราะไม่สามารถหนีปัญหา       
ที่เกิดแบบเดียวกนัทุกปี ชุมชน ต้องอยู่กับปัญหานี้ตลอดไป 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า ข้อสังเกตทั้งสามศาสนาในประเด็นความเหมือนและ
แตกต่างกัน ความเหมือนคือมีจิตสำนึกเดียวกันทั ้ง 3 ศาสนา ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม 
สามารถบูรณาการร่วมกันพัฒนาขันติธรรมของแต่ละศาสนาได้โดยง่าย ด้วยพื้นฐานความเป็นคนไทยอยู่ใน    
ผืนแผ่นดินไทย และมีสถาบันกษัตริย์ที ่เป็นศูนย์รวมใจเดียวกัน  ความแตกต่างคือ พิธีกรรม ความศรัทธา      
การไม่เข้าใจกันซึ่งกันและกัน ดังนั้น การพัฒนาจิตมนุษย์เป็นเป้าหมายเพื่อสร้างศักยภาพในการดำรงชีวิต    
อย่างมีความสุขอย่างยั่งยืน จึงจำเป็นต้องใช้หลักสันติวิธีที่มีจุดร่วมที่คล้ายคลึงกัน เป็นแนวทางที่สามารถนำมา
ปฏิบัติร ่วมกันได้โดยไม่ขัดต่อหลักคำสอนของแต่ละศาสนา ซึ ่งสอดคล้องกับ Wijitwatchararak, and 
Phramaha Arun Panyaruno (2019) ที่ได้อธิบายว่า การประยุกต์ใช้หลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเพ่ือสร้าง
ความสมานฉันท์ ด ้านเมตตาทางกาย วจ ี มโนกรรม จะได ้ผลอย่างย ั ่งย ืน ด ังท ี ่ ได ้กล ่าวถ ึงป ัญหา                 
ความเปลี ่ยนแปลงของโลกาภิว ัตน์ที ่ม ีผลกระทบกับวิถ ีช ีว ิตของมนุษย์ทุกพื ้นที ่ในโลกเนื ่องมาจาก 
ความก้าวหน้าทางด้านการสื ่อสาร การเดินทาง การศึกษา การพัฒนาขันติธรรมตามแนวทางสมัยใหม่         
ต้องประยุกต์ เข้ากับหลักพุทธธรรม และสอดคล้องกับ Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto) (2011) 
กล่าวว่า มนุษย์เป็นส่วนสำคัญที่มนุษย์จะต้องเกี่ยวข้องกันในชีวิต เมื่ออยู่กับเพื่อนมนุษย์ แล้วขยายกว้าง
ออกไป ก็สร้างหรือมีความสุขได้ คือ 1) มีเมตตา 2) มีกรุณา 3) มีมุทิตา 4) มีอุเบกขา และสิ่งสำคัญมนุษย์จะ
สมบ ูรณ์  ต ่อเม ื ่ ออย ู ่ ด ้ วยป ัญญา  และสอดคล ้องก ับแนวค ิดของ  Phra Brahmapundit (Prayoon 
Dhammacitto) (2013) ที ่อธิบายว่า สังคมพหุวัฒนธรรมต้อง  จับมือกันทำงาน เราต้อง แสวงจุดร่วม        
สงวนจุดต่าง เพราะว่าเรามาจากพื้นฐานที่หลากหลาย เป็นพหุวัฒนธรรมแต่เรามุ ่ง  เป้าหมายเดียวกัน          
การนำเสนอกระบวนการพัฒนาขันติธรรมโดยพุทธสันติวิธี ด้วยวิธีการให้ผู้รับการอบรมมีส่วนร่วมแสดงออก 
(Two way communication) การสนทนาแบบสันติวิธี ด้วยการสื่อสารที่ดี (ปิยวาจา) สอดคล้องกับทฤษฎี
ของตะวันตกของ SMCR ของ Berlo (2017) ที่กล่าวถึง การสื ่อสารมีส่วนเชื่อมโยงกับระดับความอดทน       
อดกลั ้น ซึ ่งเป็นส่วนสำคัญในการใช้ในชีวิตประจำวันและกับสังคมรอบข้าง ซึ ่งเริ ่มจากคนในครอบครัว         
โดยการแบ่งออกเป็น 4 ส่วนให้นำมาใช้ในการเป็น 1) ผู้ส่งสารหรือเจรจา (Sender) ต้องมีบุคลิกภาพน่าศรัทธา 
น่าไว้วางใจ 2) เนื ้อหาข้อมูล (Message) ต้องมีสาระตรงประเด็นสร้างแรงบันดาลใจให้เกิดการเรียนรู้            
3) ช่องทางรับสาร (Channel) เปรียบได้กับการรับโดยอายตนะ 5 คือการรับด้วย ตา หู จมูก ลิ ้น กาย         
การสัมผัส เพื่อนำเข้าสู่ กระบวนการรับรู้ใหม่เกิดการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมในการสัมพันธ์ภาพที่ดีกับคน   
รอบข้าง  

 
สรุป  

 กระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขในสังคมโดยพุทธสันติวิธี  
โดยใช้กลุ่มตัวอย่างจากชุมชนตำบลบ้านป้อม อำเภอพระนครศรีอยุธยา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา พบว่า 
กระบวนการพัฒนาขันติธรรมทางสามศาสนาตามแนวทางสมัยใหม่และหลักธรรมศาสนาพุทธนิกายเถรวาท    
มีความสอดคล้องสามารถนำมาประยุกต์ร่วมกันได้ โดย ผู้ที่จะทำหน้าที่เป็นวิทยากรขันติธรรมที่ดีจะต้องรู้
เข้าใจในหลักคำสอนศาสนาพุทธและศาสนาอื่นและนำแนวทางสมัยใหม่คือปฏิญญาขันติธรรมของยูเนสโก     
มาบูรณาการเข้าด้วยกันเพื่อให้การนำเสนอขันติธรรมสอดคล้องกับศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 5 (September-October 2024)          2123 

 

คือ การปรับศาสตร์สมัยใหม่เข้าหาศาสนาพุทธ โดยการนำหลักพุทธสันติวิธีที่เอื้อต่อกระบวนการพัฒนาขันติ
ธรรมทางศาสนา คือ การแสวงจุดร่วม สงวนจุดต่าง สร้างสรรค์เสวนา ข้อธรรมหลักที่ทุกศาสนาสามารถใช้
ร่วมกันได้คือ ฆราวาสธรรม 4 รวมทั้งกรอบแนวคิดหลัก (Framework) คือ “การรวมใจ รวมกำลัง เพิ่มพลัง
สามัคคี” “อดทน อดกลั้น ไม่กล่าวร้าย ทำใจให้ผ่องแผ้ว”(โอวาทปาติโมกข์) “เมตตาจิต วาจาเสนาะ ทำการ
เหมาะสม แบ่งปันผลประโยชน์ ปฏิบัติตามกฎอันควร” (สาราณียธรรม) 3) การพัฒนาและนำเสนอ
กระบวนการม ี  6 ประเด ็นโดยเน ้นการพ ัฒนาส ันต ิภายใน และนำค ุณล ักษณะมาสร ุปนำเสนอ
กระบวนการพัฒนาขันติธรรมเป็นสูตรด้วย 9 องค์ประกอบให้ชื ่อว่า Tolerance Model โดยนำไปเสนอ
กลุ่มเป้าหมายในช่วงการติดตามผลเพ่ือใช้ในการอบรมของแต่ละชุมชนต่อไป 

 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัยในการศึกษาการพัฒนาขันติธรรมโดยพุทธสันติวิธีมีดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 

1.1 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า แนวทางที่จะบรรเทาปัญหาการกระทบกระทั่งกัน 
มุ่งเน้นการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข คือการยอมรับความแตกต่างของการปฏิบัติตามหลักขั นติธรรมของ         
แต่ละศาสนา โดยไม่พยายามเปลี่ยนแปลงปัจเจกศรัทธา ให้ความเคารพในสิ่งที่ทุกศาสนาเคารพ ไม่แสดง
อาการดูแคลนหรือ Bully ในสิ่งที่แปลกแตกต่าง เพิ่มเวลาปฏิสัมพันธ์เพื่อปฏิสันถารต่อกันมากขึ้น เพิ่มเวที      
ในการสื ่อสาร เพื ่อสร้างความเข้าใจ ด้วยการจัดการประชุมศาสนสัมพันธ์ มาสังสรรค์ ร่วมกิจกรรม             
เพื ่อสาธารณประโยชน์ โดยสลับกันเป็นเจ้าภาพแต่ละผู ้นำศาสนา อาทิ การจัดกลุ ่มจิตอาสาทุกศาสนา        
การจัดเทศกาลอาหารหรือการแสดงออกทางวัฒนธรรมของแต่ละศาสนา เป็นต้น  

1.2 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า หลักธรรมอปริหานิยธรรมและโอวาทปาติโมกข์    
จะมีข้อธรรมที่ตรงกับการอยู่ร่วมกันท่ามกลางความแตกต่างทางศรัทธาได้ผลตรงประเด็น ดังนั้น การให้
ความสำคัญต่อการพัฒนาสันติภายในควรเริ่มที่ตัวเราเองก่อนโดยใช้สติเป็นฐานหลัก เพื่อเข้าใจ เข้าถึง จึงจะ
สามารถพัฒนาด้านขันติธรรมภายในต่อไปได้ การแผ่ความรักต่อมวลมนุษย์ชาติได้โดยปราศจากอคติ จึงจะ
ส่งผลต่อการพัฒนาขันติธรรมสู่ภายนอก ซึ่งต้องจัดอบรมส่งเสริมความรู้ ด้านจริยธรรม คุณธรรมเพื่อสร้าง
กระบวนการพัฒนาขันติธรรมทุกศาสนาเพ่ือการอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุขแท้จริง 

1.3 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า การพัฒนาขันติธรรมต้องให้ความสำคัญของ      
การเจรจา เป็นอันดับแรก ดังนั้น การสื่อสารหรือปฏิสันถารต่อกันในเชิงลบหรือการแสดงออกด้านกายภาพ    
ที่ไม่สุภาพ มีผลกระทบที่สำคัญต่อความอดทน และต้องลดอคติซึ่งสะท้อนความอดทนอดกลั้นให้อยู่ในกรอบ
ของความพอดีต่อสถานการณ์นั้น เพ่ือการสร้างสันติสุขโดยพุทธสันติวิธีที่จะช่วยให้เกิดการพัฒนาในขั้นต่อไปได้ 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป 
ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไปที่เก่ียวข้องกับการพัฒนาขันติธรรมทางศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกัน

อย่างสันติสุข มีดังนี้ 
2.1 ศึกษาวิธีการพัฒนาขันติธรรมทางจิตภาพ กายภาพ และปัญญาภาพ  
2.2 ศึกษาวิเคราะห์สังคมพหุวัฒนธรรมในพื้นท่ีภาคอ่ืนของไทย 
2.3 ศึกษา วิเคราะห์ เปรียบเทียบปัจจัยที่มีอิทธิพลต่อขันติธรรม  
 
 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 5 (กันยายน-ตุลาคม 2567)          2124 

References 
Berlo, D. K. (2017). Communication as Process: Review and Commentary. Annals of the 

International Communication Association, 1(1), 11-27.  
Kline, N. (2000). The Ten Components of a Thinking Environment. Retrieved October 5, 2021, 

from https://www.coachingcultureatwork.com/wp-content/uploads/Nancy-Klines-
Thinking-Environment.pdf 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 
Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2011). Way to Peace. Bangkok: Mahachulalongkornraja 

vidyalaya University Press. 
Phra Brahmapundit (Prayoon Dhammacitto) .  (2021) .  Benefits of Patience. A Special Sermon 

Delivered in the Buddhist Holy Day at Wat Prayurawongsavas Woravihara.  Retrieved 
October 10, 2022, from https://www.watprayoon.com/main.php?url=about1&code= 
content147&id=158  

Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2003). Ways to Think about Buddhist Principles. (9th ed.). 
Bangkok: Dharmasarn Co., Ltd. 

Phra Nattapon Sirivattano. (2019). Performance Effective of Public Health Volunteers in Muang 
District of Chaiyaphum Province. Journal of MCU Alumni Association, 7(2), 34-43. 

Rosenberg, M. B. (1999). Nonviolent Communication: A Language of Compassion. Del Mar, 
Canada: Puddle Dancer Press. 

Tachateerapreda, S., Hongthai, S., & Preechanan, C., (2017). The Participatory Action Research 
Project: Strategic Development for the Mobilization of Community Enterprise in Nakhon 
Ratchasima Province. Academic Journal of Humanities and Social Sciences, Burapha 
University, 25(49), 215-245. 

Wijitwatchararak, K., & Phramaha Arun Panyaruno. (2019). Promotion of the Sangha Volunteer 
Spirit Network of the Lower Central Region in Thailand. Journal of Social Sciences and 
Buddhistic Anthropology, 6(7), 350-364. 


