
Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              733 
 

กระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจดัการความขัดแย้งของครอบครัวใน
*ชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) โดยพุทธสันติวธิี  

A Process for Developing Volunteer Mediators to Manage Family Conflict in 
Wat Mai (Yai Paen) Community by Buddhist Peaceful Means 

  
1สุวรรณี เนตรรักษ์สกุล และ อดุลย์ ขันทอง 

1Suwannee Neadruksakul and Adul Kunthong 
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya, Thailand. 
1Corresponding Author’s Email: pinit@mail.com 

 
บทคัดย่อ  

บทความการวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษา วิเคราะห์ บริบท สภาพปัญหา ความต้องการจำเป็น 
และแนวคิด ทฤษฎีเกี่ยวกับกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัว        
ในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) 2) เพื่อศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธสันติวิธีที่เอื้อต่อกระบวนการพัฒนา  ผู้ไกล่เกลี่ย   
จิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่(ยายแป้น) 3) เพื่อนำเสนอกระบวนการพัฒนา  
ผู ้ไกล่เกลี ่ยจิตอาสาเพื ่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่(ยายแป้น) โดยพุทธสันติวิธี           
ใช้การวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบอริยสัจโมเดล ภายใต้กรอบบันได 9 ขั้น กลุ่มผู้ให้ข้อมูลเชิงคุณภาพและปริมาณ
ได้แก่ พระสงฆ์ ครู ผู้นำชุมชน และจิตอาสาในชุมชน จำนวน 15 ท่าน พื้นที่ชุมชนวัดใหม่(ยายแป้น)  โดยการ
สัมภาษณ์ ฝึกอบรม ปฏิบัติการไกล่เกลี่ยในชุมชนและประเมินผล  วิเคราะห์ข้อมูล นำเสนอเชิงพรรนณาและ
เชิงสถิติ 

ผลการวิจัยพบว่า 1) ชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) มีความสัมพันธ์ระหว่างครอบครัว ชุมชนบ้าน วัด และ
ราชการ กันน้อยมาก อีกท้ังชุมชนยังไม่สามารถพ่ึงพาตนเองได้ ยังต้องได้รับการสนับสนุนจากองค์กรภายนอก
และภาครัฐ 2) หลักพุทธธรรมที่เอื ้อต่อกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื ่อจัดการความขัดแย้ง         
ของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) โดยพุทธสันติวิธี ได้แก่ หลักไตรสิกขา หลักพรหมวิหาร 4 และ
หลักสังคหวัตถุ 4 3) กระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน     
วัดใหม่ (ยายแป้น) โดยพุทธสันติวิธี มีความต้องการจำเป็นต่อครอบครัวในชุมชน โดยการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ย   
จิตอาสาในชุมชนให้มีความรู้ มีคุณสมบัติและทักษะด้านการจัดการความขัดแย้งในครอบครัว 3 ประการ คือ 
ไตรสิกขา พรหมวิหาร 4 สังคหวัตถุ 4 โดยได้พัฒนากระบวนการไกล่เกลี่ย “MEDIATION Model” 9 ขั้นตอน 
คือ 1. ตั้งสติให้พร้อมสรรพ 2. ดับอารมณ์คู่กรณี 3. เน้นที่การฟัง/สื่อสารให้ลึกซึ้ง 4. ตรึงให้อยู่ในประเด็น      
5. เข็ญวิธีการให้สอดรับ 6. ปรับทัศนคติเทียมเท่า 7. ดึงเข้าสู่จุดสนใจ 8. ให้มีทางเลือกเพ่ิม และ 9. เสริมสร้าง
ความสัมพันธ์ ผลการประเมินหลังการฝึกอบรมสูงกว่าก่อนการฝึกอบรมอย่างมีนัยสำคัญทางสถิติที่ระดับ 0.05  

 

คำสำคัญ: กระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา; การจัดการความขัดแย้งของครอบครัว; พุทธสันติวิธ ี
 

 
*Received June 24, 2023; Revised April 1, 2024; Accepted April 4, 2024 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    734 
 

Abstract  
The research article consisted of the following objectives: 1) to investigate context, 

problems, and needs of a process for developing volunteer mediators to manage family 
conflict in Wat Mai (Yai Paen) community; 2) to analyze the Buddhist peaceful means favorable 
to a process for developing volunteer mediators to manage family conflict in Wat Mai (Yai 
Paen) community; and 3) to present a process for developing volunteer mediators to manage 
family conflict in Wat Mai (Yai Paen) community by Buddhist peaceful means. The study was 
based on Ariyasacca (the Four Noble Truths) model in accordance with participatory action 
research under the 9-step research framework. Groups of qualitative and quantitative data 
providers include: monks, teachers, community leaders, and volunteers total of 15 people, 
Wat Mai (Yai Paen) community by interviewing, training, mediation practice and evaluation. 
Analyze data, present descriptive and statistics. 

From the study, the following results are found: 1) Wat Mai (Yai Paen) has a few 
connections between families, communities, temples, and government sectors. The 
community is unable to rely on itself and requires support from outside organizations as well 
as government sectors. 2) The Buddhadhamma conducive to a process for 
developing volunteer mediators to manage family conflict are (1) Tisikkhā (the threefold 
training); (2) Brahmavihāra (the four sublime states of mind); and (3) Saṅgahavatthu (the four 
bases of social solidarity). 3) A process for developing volunteer mediators to manage family 
conflict in Wat Mai (Yai Paen) community by Buddhist peaceful means is required by families 
in the community. Volunteer mediators should be equipped with knowledge, traits, and skills 
in managing family conflicts, including Tisikkhā, Brahmavihāra, and Saṅgahavatthu. The study 
has resulted in a mediation process called ‘Mediation Model,’ consisting of the following nine 
steps: (1) Mindfulness; (2) Emotional management; (3) Deep listening; (4) Issue analysis;             
(5) Attitude equation; (6) Trust; (7) Interest; (8) Options; and (9) New future and relationship. 
The posttest results after the training course are higher than the pretest, with a statistical 
significance level of 0.05. 

 

Keywords: Process for Developing Volunteer Mediators; Managing Family Conflict; Buddhist 
Peaceful Means 
 
บทนำ  

นโยบายแผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแห่งชาติฉบับที่ 12 และยุทธศาสตร์ชาติ (NESDC, 2018)     
ได้กำหนดเป้าหมายการขับเคลื ่อนแผนแม่บท มีเป้าหมาย 3 ประการ คือ 1) การพัฒนาเพื ่อการเติบโต        
ทางเศรษฐกิจ (Economic growth) 2) ความครอบคลุมทางสังคม (Social inclusion) และ 3) การคุ้มครอง
สิ่งแวดล้อม (Environmental protection) สอดคล้องกับนโยบายและฉันทามติขององค์การสหประชาชาติ   
ได้ให้ความสำคัญในการพัฒนาพลเมืองของโลกไปสู ่เป ้าหมายของการพัฒนาที ่ย ั ่งย ืน (Sustainable 
development goals: SDGs) และถือเป็นหนึ ่งพันธกิจในเป้าหมายที ่ 16 ของการสร้างสังคมสันติส ุข :         



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              735 
 

การสร้างความยุติธรรมและสถาบันอันเป็นที ่พึ ่งของส่วนรวม (UNESCO, 2022) สร้างความสมดุลของ            
3 เสาหลัก คือ เศรษฐกิจ สังคม และสิ่งแวดล้อม แบ่งเป็น 5 มิติ ได้แก่ มิติสังคม (People) มิติเศรษฐกิจ 
(Prosperity) มิติสิ่งแวดล้อม (Planet) มิติสันติภาพ (Peace) และมิติการมีส่วนร่วม (Partnership) และบรรจุ
เป้าหมายของการพัฒนาเยาวชนให้มีส่วนร่วมในการสร้างโลกให้น่าอยู่ ลดและต่อต้านพฤติกรรมด้านลบ     
ความร ุนแรง  ปฏ ิ เสธการกล ั ่นแกล ้ งหร ือสร ้ างความเกล ียดช ั ง  ม ี เป ้ าหมายการพ ัฒนา 4 ด ้าน                      
ในทางพระพุทธศาสนา คือ 1) ด้านกายภาพ 2) ด้านพฤติภาพ 3) ด้านจิตภาพ 4) ด้านปัญญาภาพ ส่งเสริม  
การสร้างคุณธรรมให้เจริญงอกงามในชุมชนและสังคมไทย สถานการณ์ความรุนแรงของครอบครัวในประเทศ
ไทยมีแนวโน้มสูงเพิ่มมากขึ้น จากรายงานสถิติความรุนแรงในครอบครัวที่เกิดขึ้น พบว่า เด็กและสตรีถูกทำร้าย
ทางร่างกาย จิตใจ เพศ และสังคมมากที่สุด เมื่อวิเคราะห์ลึกลงไปถึงสาเหตุของความรุนแรง ส่วนใหญ่อ้างเหตุ
จากเกณฑ์ในด้านสภาพแวดล้อม บริบททางสังคมที่เปลี่ยนแปลงไป ความเจริญด้านเทคโนโลยีและวัตถุนิยม 
วิถีการดำเนินชีวิตของบุคคลมุ่งแต่ประโยชน์ส่วนตน ตลอดจนถึงการมีศีลธรรมและจริยธรรมลดน้อยลง 
(Department of Rights and Freedoms Protection, 2019) เหตุผลดังกล่าวส่งเสริมให้บุคคลมีพฤติกรรม
รุนแรง เมื่อไม่ได้รับการตอบสนองต่อความต้องการ และสร้างความขัดแย้งขึ้น โดยสังคมที่รองรับความขัดแย้ง
ท ี ่อย ู ่ ใกล ้ช ิดมากที ่ส ุดก ็ค ือครอบคร ัวตนเองและขยายไปส ู ่บ ้านใกล ้ เร ือนเค ียง ชุ มชน โรงเร ียน 
(Kanchanakamol, 2008) หากไม่สามารถยุติความขัดแย้งลงตรงจุดเริ่มต้นแห่งปัญหา ความขัดแย้งรุนแรง     
ก็จะแผ่ขยาย ส่งผลกระทบไปสู่สังคมในวงกว้างข้ึนอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ (Chotisakulrat, 2016) 

ชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) เป็นชุมชนเล็กๆ ประมาณ 126 หลังคาเรือน เป็น 1 ใน 37 ชุมชน ในเขต
บางกอกน้อย กรุงเทพมหานคร ที่มีเส้นทางการเดินทางสัญจรทางบกเชื่อมต่อบนถนนจรัญสนิทวงศ์ และ
รถไฟฟ้าสายสีน้ำเงิน (สถานีบางขุนนนท์) ทางน้ำมีท่าเรือโดยสารภายในคลองบางกอกน้อย รอบๆ ชุมชนกำลัง
มีการพัฒนาพื้นที่เป็นที่อยู่อาศัย คอนโดมีเนียม สถานที่ท่องเที่ยว และการขับเคลื่อนบริการจากทางภาครัฐ    
มีระบบสาธารณสุขพื้นฐานให้กับประชาชนในพื้นที่ มีการเปลี่ยนแปลงทัศนียภาพภายในชุมชนให้สอดรับ     
การพัฒนาพื้นที่ภายในวัดใหม่ (ยายแป้น) ให้รองรับกับการพัฒนาเมืองและชุมชนควบคู่กันไปในโครงการ 
“พลังบวร” อันประกอบไปด้วย บ้าน วัด และราชการ อีกทั้งภายในชุมชนยังมีการจัดตั้งศูนย์ไกล่เกลี่ย         
ภาคประชาชนขึ้น เพื่อให้มีการไกล่เกลี่ยขึ้นนอกศาล ระงับเหตุการณ์ฟ้องร้องที่จะเกิดขึ้น ลดข้อขัดแย้ง         
อันจะนำไปสู่ความรุนแรงในครอบครัว ชุมชน สังคม คนในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) จึงต้องปรับตัวตามไปกับ
บริบทของสังคมที่กำลังเข้ามามีอิทธิพลทั้งในด้านความเป็นอยู่ อาชีพ และคุณภาพชีวิตของคนในชุมชน           
ที ่เปลี ่ยนแปลงตามวัย (Generation) ที่แตกต่างกัน อันก่อให้เกิดความขัดแย้งกันขึ้นทั ้งในด้านความคิด 
ทัศนคติ และความเชื่อ เกิดฟ้องร้องเป็นคดีความกัน เป็นปัญหาที่เกิดขึ้นในครอบครัวภายในชุมชน กระทรวง
ยุติธรรมโดยกรมคุ้มครองสิทธิและเสรีภาพ จึงได้สร้างการมีส่วนร่วมกับเครือข่ายอาสาสมัครภาคประชาชนและ
บูรณาการความร่วมมือกับหน่วยงานต่างๆ ในการส่งเสริมการระงับข้อพิพาททางเลือกด้วยการไกล่เกลี่ย       
ข้อพิพาท และตรา “พระราชบัญญัติการไกล่เกลี่ยข้อพิพาท พ.ศ. 2562” ขึ้น ซึ่งกฎหมายฉบับนี้เป็นระบบ
ยุติธรรมทางเลือก เพ่ือให้ประชาชนสามารถเข้าถึงกระบวนการยุติธรรมอย่างแท้จริง สะดวกรวดเร็ว เป็นธรรม 
และไม่เสียค่าใช้จ่าย โดยคำนึงถึงความยินยอมของคู่กรณีเป็นสำคัญ เพ่ือลดปัญหาความขัดแย้ง ทำให้เกิดสันติ
สุขขึ้นภายในครอบครัวและชุมชน การจัดการความขัดแย้งที่มีประสิทธิภาพมิได้เกิดขึ้นในทันที ย่อมต้องมี
กระบวนการ วิธีการ ขั้นตอนที่แสวงหาทางออกด้วยการไกล่เกลี ่ยโดยคนกลาง ช่วยเหลือคู่กรณีจัดการ       
ความขัดแย้ง โดยไม่ใช่ผู ้ตัดสินใจหรือกำหนดวิธีแก้ปัญหา (Bernard, 2010) เป็นองค์กรด้านการจัดการ     
ความขัดแย้งแห่งอเมริกา (CDR Associates) สอดคล้องกับกระบวนการจัดการความขัดแย้ง มิใช่การเจรจา
กันเองโดยตรงแต่ใช้คนกลางเข้าไปช่วยเหลือ โดยได้รับความยินยอมจากคู่กรณี (Wattanasap, 2012) ไม่เป็น



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    736 
 

ผู้มีส่วนได้ส่วนเสีย ไม่มีอำนาจตัดสินใจ เป็นการแทรกแซง (Prathaeuangrattana, 2022) และเพื่อให้คู่กรณี
เปลี่ยนมุมมอง ได้พูดคุย และไม่ได้ใช้อำนาจบังคับกันในทางกฎหมาย ความขัดแย้งเกิดขึ้นได้กับทุกคน         
ทุกสถาน ทุกกาลเวลา จึงไม่ใช่เรื่องแปลกหรือเกินความจริงที่จะเกิดความคิดเห็นไม่เป็นไปในทางเดียวกัน      
แต่ต้องมีกระบวนการไกล่เกลี่ยที่นำคู่กรณีเข้าสู่การเจรจา เปิดการเจรจา หาทางเลือกที่เหมาะสมแบบชนะกัน
ทั้งสองฝ่าย (Thapvongse, 2019) ซึ่งในอดีตมีการไกล่เกลี ่ยโดยคนกลางที่เป็นผู้ใหญ่ในตระกูล เรียกว่า      
“เจ้าโคตร” ซึ่งเป็นระบบการจัดการความขัดแย้งในชุมชน เป็นคนกลางหาสาเหตุของปัญหาและร่วมกันหาทาง
ออกด้วยการพูดคุย ตกลงกันโดยตรง สะท้อนผ่านประเพณี พิธีกรรม ความเชื่อ ส่วนในทางพระพุทธศาสนาเอง
ได้มีบัญญัติไว้ในพระวินัย ได้แก่ อธิกรณสมถะ 7 ซึ่งเป็นการตัดสินหนึ่งในสี่วิธีการไกล่เกลี่ย ของพระอริยะสงฆ์
เมื่อเกิดอธิกรณ์กันขึ้น วิธีการนั้นเรียกว่า “ติณวัตถารกวินัย” เป็นการตัดสินโดยวิธีการประนีประนอม เลิกแล้ว
ต่อกันเพื ่อระงับอนุวาทาธิกรณ์และอาปัตตาธิกรณ์ (Thai Tripitakas: 2/386/430) และการไกล่เกลี่ย            
ที่พระพุทธเจ้าทรงเป็นคนกลางจัดการความขัดแย้งในสถานการณ์ของสงครามการแย่งน้ำของพระญาติระหว่าง
แคว้นศากยะและแคว้นโลกิยะ ด้วย “มัชฌิมวิธี”(Phramaha Hansa Dhammahaso (Nitibunyakorn), 
2023) เพื่อให้เกิดกระบวนการยุติความขัดแย้งไม่ให้ลุกลามบานปลายจนเกิดความรุนแรง เสียหายขึ้นและ       
ที่สำคัญอย่างยิ่ง ความขัดแย้งไม่ควรเกิดข้ึนระหว่างคนในครอบครัว  

ปัญหาความขัดแย้งของครอบครัวถือเป็นเรื ่องอ่อนไหวและมีความซับซ้อน เป็นปัญหาที่ต้องการ     
การแก้ไขจัดการที่ถูกวิธี เนื่องด้วยสถาบันครอบครัวเป็นสถาบันแรกที่คนทุกวัยใช้เป็นแหล่ง  พักพิง อาศัย      
ที่ปลอดภัย เป็นที่พ่ึงทั้งทางกายและทางใจ เป็นพื้นที่สร้างโอกาส สนับสนุน ผลักดัน เชื่อมโยงความสัมพันธ์ต่อ
กันด้วยความปรารถนาดี หากครอบครัวใดมีความขัดแย้งรุนแรงกันขึ้น ครอบครัวนั้นจะไม่มีความสงบสุข     
เกิดความทุกข์คุกคามต่อการดำรงชีวิต เดือดเนื้อร้อนใจอย่างที่สุด คุณภาพชีวิตของคนในครอบครัวลดลง     
จนทำให้เกิดปัญหาต่างๆ ตามมาและเป็นภัยร้ายที่ทำลายการพัฒนาของคนในชาติ ด้วยเหตุดังกล่าวมา ผู้วิจัย
จึงมีความสนใจเพื่อจะศึกษาวิเคราะห์ บริบท สภาพปัญหา ความต้องการจำเป็น ตลอดถึงแนวคิด ทฤษฎี
เกี่ยวกับกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาตาม พ.ร.บ.การไกล่เกลี่ย พ.ศ.2562 นอกจากนี้ยังศึกษา      
หลักพุทธสันติวิธีที่เอื ้อต่อกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา พร้อมทั้งออกแบบพัฒนาและนำเสนอ
กระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น)     
โดยพุทธสันติวิธี ด้วยหวังว่า ผู้ไกล่เกลี่ยคนกลางที่เป็นจิตอาสา จะมาช่วยบรรเทาปัญหาความขัดแย้งให้ยุตลิง 
สร้างความสมานฉันท์ ลดคดีความขึ้นสู่ศาล และฟ้ืนฟูความสัมพันธ์ให้เป็นไปในทางที่ดีข้ึน  
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย  

1. เพื ่อศึกษาวิเคราะห์ บริบท สภาพปัญหา ความต้องการจำเป็น และแนวคิด ทฤษฎี เกี ่ยวกับ
กระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น)  

2. เพื่อศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธสันติวิธีที่เอื้อต่อกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการ
ความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น)  

3. เพื ่อพัฒนาและนำเสนอกระบวนการพัฒนาผู ้ไกล่เกลี ่ยจ ิตอาสาเพื ่อจ ัดการความขัดแย้ง              
ของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) โดยพุทธสันติวิธี  
 
 
 
 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              737 
 

วิธีดำเนินการวิจัย  
การวิจัยครั้งนี้ ใช้วิธีการดำเนินการวิจัยเชิงปฏิบัติการ (Action Research) โดยมีขั้นตอนดังนี้ 
ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาด้านเนื ้อหาเอกสารแนวคิดทฤษฎี  ศึกษาค้นคว้าเอกสารข้อมูล ปฐมภูมิ 

(Primary Sources) ได้แก่ พระไตรปิฎก เป็นต้น และ ทุติยภูมิ (Secondary Sources) ได้แก่ หนังสือ ตำรา
ว ิชาการ การศึกษาเอกสาร (Documentary Research) วารสาร บทความ งานว ิจ ัยที ่ เก ี ่ยวข ้องกับ               
การกระบวนการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งของครอบครัวทั ้งในและต่างประเทศ รวมทั ้งข้อมูลเนื ้อหา           
จากอินเตอร์เน็ต และจากการสำรวจเอกสาร ซึ่งผู้วิจัยจะสืบค้นเอกสารจากแหล่งที่มาที่แตกต่างกัน เพื่อให้
ได้รับข้อมลูที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัยได้อย่างรอบด้าน  

ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาในภาคสนาม ลงพื้นที่สัมภาษณ์ภาคสนาม โดยร่วมกิจกรรมกับชุมชนวัดใหม่ 
(ยายแป้น) เพื่อศึกษาสภาพปัญหาความขัดแย้งในครอบครัว  สาเหตุอุปสรรคในการดำเนินการยุติปัญหา    
ความต้องการจำเป็นในการไกล่เกลี่ย ข้อเสนอแนะต่างๆ ที่มีประโยชน์ต่อการศึกษาวิจัย  

ขั้นตอนที่ 3 ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ (Key Informants)  
3.1 กลุ่มผู้ให้สัมภาษณ์ข้อมูลเบื้องต้น เพื่อค้นหาสภาพปัญหาความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน     

ที่เกี ่ยวข้องแบบเฉพาะเจาะจง (Purposive sampling) ประกอบด้วย กลุ่มผู้นำชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) 
หน่วยงานราชการในเขตบางกอกน้อย ผู้ประกอบการ ข้าราชการ โรงเรียน ทั้งหมด 28 รูป/คน กลุ่มใช้การ
คัดเลือกจากกลุ่มเป้าหมายที่มีคุณสมบัติ แยกประเภทได้ดังนี้ 1) ผู้นำชุมชนที่เป็นประธานและคณะกรรมการ
ช ุมชนว ัดใหม่ (ยายแป้น) 3 คน 2) เจ ้าหน้าที ่หน่วยงานราชการ 3 คน 3) ผู ้บร ิหารโรงเร ียน 3 คน                   
4) ผู ้ประกอบการในพื้นที ่ 2 คน 5) ผู ้อาศัยในชุมชน 3 คน 6) ผู ้เชี ่ยวชาญด้านการไกล่เกลี ่ย 5 รูป/คน            
7) ผู้เชี่ยวชาญด้านหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาและพุทธสันติวิธี 3 รูป 8) ผู้เชี่ยวชาญด้านหลักสูตรและ
การสอน 2 คน 9) ผู ้เช ี ่ยวชาญด้านจิตวิทยาครอบครัว 1 คน 10) ผู ้เช ี ่ยวชาญด้านการฝึกอบรม 2 คน           
11) ผู้เชี่ยวชาญด้านการสื่อสาร 1 คน 

3.2 ผู้ทรงคุณวุฒิวิพากษ์โมเดลกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา โดยแยกเป็นนักการศาสนา 
นักวิชาการด้านไกล่เกลี่ย นักจิตวิทยาครอบครัว รวมทั้งหมด 6 รูป/คน 

3.3 วิทยากรผู้ให้การอบรมหลักสูตรการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา โดยมีผู้เชี่ยวชาญด้านการไกล่เกลี่ย 
นักการศาสนา นักจิตวิทยาครอบครัว รวมทั้งหมด 3 คน 

  3.4 ผู้เข้ารับการอบรมเป็นผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา ได้แก่ พระสงฆ์ ครู ผู้นำชุมชน และจิตอาสา
ในชุมชน จำนวน 15 ท่าน 

ขั้นตอนที่ 4 เครื่องมือและวิธีการที่ใช้ในการศึกษา เครื่องมือที่ใช้ในการศึกษา ในการวิจัยครั้งนี้          
ใช้เครื่องมือสำคัญ เชิงคุณภาพ ได้แก่ แบบสัมภาษณ์ แบบการสังเกตแบบมีส่วนร่วมและไม่มีส่วนร่วม         
การฝึกอบรมวิธีการไกล่เกลี่ย แสดงบทบาทสมมุติ การจดบันทึกภาคสนาม (Field Note) การบันทึกภาพนิ่ง
และภาพเคลื่อนไหว เชิงปริมาณ ได้แก่ แบบประเมินผลการฝึกอบรมพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาก่อน-หลัง 
กล่าวคือ 

4.1 การสัมภาษณ์ แบบสัมภาษณ์เช ิงล ึก (In – depth Interview) และการสังเกตการณ์แบบ            
มีส่วนร่วม และแบบไม่มีส่วนร่วม  

4.2 การวิพากษ์กระบวนการ (Focus Group Discussion) โดยผู้ทรงคุณวุฒิ ผู้เชี่ยวชาญด้านสันติวธิี 
ด้านศาสนา และด้านจิตวิทยา จำนวน 6 รูป/คน เพื่อนำกระบวนการไปพัฒนาในพ้ืนที่วิจัย 

4.3 ศึกษาและติดตามผลการปฏิบัติ/ทดลอง/ฝึกอบรม โดยจัดอบรมพัฒนาผู ้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา      
เป็นเวลา 2 วัน และลงมือปฏิบัติการไกล่เกลี่ยจำนวน 2 กรณี จากนั้นมีการติดตามผลการไกล่เกลี่ยเป็นระยะ  



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    738 
 

ขั้นตอนที่ 5 การรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้นำข้อมูลจากการศึกษาบริบท สภาพปัญหา ความต้องการ 
จำเป็นจากข้อมูลปฐมภูมิ ทุติยภูมิ การลงพื้นที่สัมภาษณ์จากคำถามกึ่งโครงสร้าง  ข้อมูลจากการสัมภาษณ์     
เชิงลึก (In-depth Interviews) กับกลุ ่มผู ้ให้สัมภาษณ์แบบเฉพาะเจาะจง อีกทั ้งข้อมูลจากข้อเสนอแนะ         
ให้การรับรองกระบวนการพัฒนาที่ศึกษาโดยผู้ทรงคุณวุฒิ พร้อมทั้งผลการประเมินการอบรมพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ย
จิตอาสาก่อน-หลัง โดยใช้วิธีการทางสถิติ คะแนนวัด 5 ระดับจากมากที่สุด มาก ปานกลาง น้อย น้อยที่สุด     
มาทำการจัดหมวดหมู่ แบ่งชนิดประเภท สาเหตุปัญหา ลักษณะองค์ประกอบของปัญหา หลักการ แนวทาง 
วิธีการป้องกัน แก้ไขปัญหา ตลอดถึงแนวทางการส่งเสริมพัฒนา  

ขั้นตอนที่ 6 การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยได้ทำการวิเคราะห์ข้อมูลจุดอ่อนจุดแข็งแนวทางแก้ไข นำเสนอ
กระบวนการพัฒนาและวิธีการฝึกอบรม พร้อมทั้งการลงมือปฏิบัติการไกล่เกลี ่ยของผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา          
ในชุมชน และนำผลการไกล่เกลี่ยมาสรุป  

ขั้นตอนที่ 7 สรุปผลการศึกษาวิจัยและการนำเสนอผลการศึกษาวิจัย  ผู ้วิจัยได้ลงพื ้นที ่ติดตาม           
ผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา พร้อมทั้งได้สร้างเครือข่ายผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาในชุมชน เพื่อให้กระบวนการแก้ไขปัญหา
ความขัดแย้งได้ดำเนินไปอย่างต่อเนื่องและยั่งยืน นอกจากนี้ ผู้วิจัยยังได้นำเสนอองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับ
กระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา ด้วยการเผยแพร่บทความวิจัยและประชาสัมพันธ์ผ่านศูนย์ไกล่เกลี่ย    
วัดใหม่ (ยายแป้น) เพ่ือให้เกิดความแพร่หลายต่อยอดในองค์กรอ่ืน เช่น โรงเรียน วัด บริษัท เป็นต้น  

 
ผลการวิจัย  

วัตถุประสงค์ที่ 1 เพื่อศึกษาวิเคราะห์บริบท สภาพปัญหา ความต้องการจำเป็น และแนวคิด ทฤษฎี
เกี ่ยวกับกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี ่ยจิตอาสาเพื ่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่         
(ยายแป้น) ผลการวิจัยพบว่า 1) บริบทต่อกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขั ดแย้ง    
ของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) เป็นชุมชนที่ประกอบด้วยคนหลากหลายอาชีพประกอบด้วย อาชีพ
รับจ้างทั่วไป ค้าขายเล็กๆ น้อย ในชุมชนและภายนอกริมบาทวิถี ประกอบธุรกิจส่วนตัวตั้งแต่ขนาดเล็กไป
จนถึงขนาดใหญ่ กลุ่มคนทำงานที่ไปเช้า-เย็นกลับ กลุ่มเด็กเล็กและผู้สูงอายุ ส่วนกลุ่มเยาวชนมีอยู่น้อย         
แต่ละคนมีวิถีชีวิตที่แตกต่างกันและอยู่ในสภาพของชุมชนแออัด 2) สภาพปัญหา อุปสรรคและความต้องการ
จำเป็นต่อกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน พบว่า       
2.1) สภาพปัญหา ได้แก่ ชุมชนยังไม่สามารถพึ่งตนเองได้ ยังต้องได้รับการสนับสนุนจากองค์กรภายนอกและ
ภาครัฐ 2.2) อุปสรรค ได้แก่ ความสัมพันธ์ระหว่างชุมชนบ้าน วัด และราชการ ยังมีความสัมพันธ์กันน้อยมาก 
เน ื ่องจากยังเป ็นต ่างฝ ่ายต่างข ับเคล ื ่อนงานของตนยังไม ่ประสานสอดคล้องไปในทิศทางเด ียวกัน                 
2.3) ความต้องการที่จำเป็นต้องมีกระบนวนการไกล่เกลี่ย ได้แก่ การพัฒนาชุมชนถูกขับเคลื่อนด้วยการ           
มีแผนพัฒนาชุมชนและโครงการที่สนับสนุนจากภาครัฐ นโยบายภาครัฐตาม พ.ร.บ.การไกล่เกลี่ยข้อพิพาท 
พ.ศ. 2562 การจ ัดกิจกรรมพัฒนาชุมชนและการแจ้งข ้อมูลข ่าวสาร 3) แนวคิด ทฤษฎี เก ี ่ยวกับ
กระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน โดยแนวคิดและทฤษฎี    
ที่ได้นำมาพัฒนาเป็นกระบวนการไกล่เกลี่ยจิตอาสา ได้แก่ 3.1) แนวคิดเก่ียวกับกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ย 
3.2) กฎหมายที่เกี ่ยวข้องกับกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี ่ย 3.3) แนวคิดทฤษฎีการจัดการความขัดแย้ง       
3.4) แนวคิดการสื่อสารเพื่อจัดการความขัดแย้ง 3.5) แนวคิดเกี่ยวกับคุณลักษณะและทักษะของผู้ไกล่เกลี่ย   
จิตอาสา 3.6) แนวคิดเกี ่ยวกับจิตวิทยาครอบครัวเพื ่อจัดการความขัดแย้ง และ 3.7) แนวคิดเกี ่ยวกับ
คุณลักษณะของผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสามาเป็นกรอบในการศึกษา  



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              739 
 

วัตถุประสงค์ที่ 2 เพ่ือศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธสันติวิธีที่เอ้ือต่อกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา
เพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) ผลการวิจัยพบว่า หลักพุทธธรรมที่เอื้อต่อ
กระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น)     
โดยพุทธสันติวิธี ประกอบด้วยหลักธรรมที่เป็นแกนหลัก และหลักธรรมที่สนับสนุนในการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิต
อาสา โดยสรุปได้ดังนี้ 1) หลักธรรมที่เป็นแกนหลัก ได้แก่ หลักไตรสิกขา เป็นกระบวนการพัฒนามนุษย์หรือ
การฝึกฝนพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาอย่างรอบด้านทั้งด้านศีล สมาธิ และปัญญา หลักธรรมที่สนับสนุน ได้แก่  
2.1) หลักพรหมวิหาร 4 เป็นหลักคุณธรรมที่ช่วยเสริมสร้างหรือทำให้เกิดความสัมพันธ์ที่ดีงามต่อกัน ซึ่งเป็น
คุณสมบัติภายในของบุคคลผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา ซึ่งจะต้องประกอบด้วยความเมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา 
2.2) หลักสังคหวัตถุ 4 เป็นหลักธรรมที่สร้างมนุษย์สัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ส่งเสริมการมีน้ำใจ ให้การช่วยเหลือ 
สังเคราะห์เก้ือกูลซึ่งกันและกัน  

วัตถุประสงค์ที ่ 3 เพื ่อพัฒนาและนำเสนอกระบวนการพัฒนาผู ้ไกล่เกลี ่ยจิตอาสาเพื ่อจัดการ       
ความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) โดยพุทธสันติวิธี ผลการวิจัยพบว่า กระบวนการพัฒนา 
ผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) โดยพุทธสันติวิธี ได้นำ
กระบวนการไกล่เกลี่ย “MEDIATION Model” 9 ขั้นตอน มาบูรณาการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาให้มีทักษะ
ในการจัดการความขัดแย้งของครอบครัวตามหลักพุทธธรรมด้วยสันติวิธี 1) M (Mindfulness): ตั้งสติให้
พร้อมสรรพ ผู้ไกล่เกลี่ยต้องระลึกรู้ตนเองว่าอยู่ในฐานะคนกลาง ทำหน้าที่ช่วยเหลือ อำนวยความสะดวก       
ให้คู ่พิพาทสามารถตกลงกันได้อย่างเข้าใจกัน มีสติเท่าทันต่อสถานการณ์เฉพาะหน้าที ่เป็นเหตุการณ์         
ความขัดแย้ง 2) E (Emotion Management): ดับอารมณ์คู่กรณี เมื่อคู่พิพาทต่างมุ่งเอาชนะกันด้วยความ
โกรธ พยาบาท เคียดแค้น ขุ่นเคือง เมื่ออยู่ต่อหน้า ใช้เทคนิคสร้างบรรยากาศให้ผ่อนคลาย ดับอารมณ์ท่ีขุ่นข้อง 
จนทำให้คู่พิพาทใจเย็นขึ้น พร้อมที่จะรับฟังกันและกัน หากฝ่ายหนึ่งพูด ขอให้อีกฝ่ายหนึ่งรับฟังอย่างตั้งใจ    
ไม่โต้เถียง ให้เกียรติเคารพสิทธิกันและกัน 3) D (Deep Listening): เน้นที่ฟัง/สื่อสารให้ลึกซึ้ง ผู้ไกล่เกลี่ย    
ต้องเป็นนักฟัง ที่ดี มีศิลปะในการพูดสื่อสารทำให้คู ่ความเข้าใจ และสามารถตกลงกันได้เอง 4) I (Issue 
Analysis): ตรึงให้อยู่ในประเด็น รู ้ว่าประเด็นปัญหาคืออะไร รู ้ว่าสาเหตุเกิดจากอะไร รู ้ว่าเป้าหมายหรือ     
ความต้องการที่แท้จริงของคู่ความเป็นอย่างไร ตรึงให้คู ่พิพาทอยู่ในประเด็ นที่คู่พิพาทจะร่วมกันตัดสินใจ       
ไม่ควรให้คู่พิพาทออกนอกเรื่อง ที่จะทำให้เกิดปัญหาบานปลายได้ 5) A (Attitude Equation): เข็ญวิธีการให้
สอดรับ ผู้ไกล่เกลี่ยพยายามปฏิบัติตามวิธีการที่ถูกต้อง ปฏิบัติตามจริยธรรมของผู้ไกล่เกลี่ย ให้สอดรับกับ
หลักการไกล่เกลี่ย ผู้ไกล่เกลี่ยนับว่าเป็นผู้นำดำเนินการไปสู่การไกล่เกลี่ยให้สามารถตกลงกันได้ โดยต้องใช้
วิธีการ เทคนิค ที่สอดรับกับหลักการไกล่เกลี่ย ไม่ใช่วิธีการรับสินบน บังคับ ขู่เข็ญ ให้คู่พิพาทตกลงกัน เข้าใจ
กัน ดังนั้น ผู้ไกล่เกลี่ยจึงต้องเข็ญวิธีการให้สอดรับกับหลักการไกล่ เกลี่ย 6) T (Trust): ปรับทัศนคติเทียมเท่า     
ผู้ไกล่เกลี่ยทำหน้าที่ปรับทัศนคติของคู่พิพาทให้มีมุมมองแนวคิดความเห็นที่อยู่ในจุดร่วมกันได้ มีทัศนคติเสมอ
ภาคเท่าเทียมยอมรับกัน เพราะความเห็นเสมอกันจะตกลงตรงกันได้ง่ายขึ้น ผู้ไกล่เกลี่ยจึงเป็นสะพานเชื่อม
ปรับความคิดความเห็นให้ตรงกัน ช่วยเอื้อประโยชน์และอำนวยความสะดวกต่อการตกลงกัน เข้าใจกันได้     
ของคู่พิพาท 7) I (Interest): ดึงเข้าสู่จุดสนใจ ผู้ไกล่เกลี่ยต้องรู้ความต้องการที่แท้จริงของคู่พิพาทและรู้จุดร่วม
ตกลงกันที่ไม่เป็นไปเพ่ือการ เอนเอียงเข้าข้างฝ่ายหนึ่งฝ่ายใด 8) O (Option): ให้มีทางเลือกเพ่ิมเติม โดยเสนอ
ทางเลือก ข้อคิดเห็นเสนอแนะตามมุมมอง ข้อเท็จจริงที่ถูกต้องเหมาะสมแก่การตกลงกัน เพื่อความเข้าใจกัน
ของคู่พิพาท 9) N (New Future & Relationship): เสริมสร้างความสัมพันธ์ ผู ้ไกล่เกลี่ยในฐานะคนกลาง    
ต้องเสริมสร้าง ความสัมพันธ์อันดีงามระหว่างคู่พิพาท เมื่อตกลงกันได้ ให้อภัยกันเป็นการเชื่อมประสาน
ความสัมพันธ์อันดี อยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข หลักพุทธธรรมที่เอ้ือต่อกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    740 
 

เพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) โดยพุทธสันติวิ ธี พบว่า 1) หลักธรรมหลัก   
ในการพัฒนา ผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา เป็นกระบวนการพัฒนามนุษย์หรือการฝึกฝนพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา  
อย่างรอบด้าน ได้แก่ หลักไตรสิกขา ด้านยึดมั่นในกติกา (ศีล) พัฒนางานอย่างแน่วแน่ (สมาธิ) และพิจารณา  
ในแง่เหตุผล (ปัญญา) 2) หลักธรรมที่สนับสนุนให้ผู ้ไกล่เกลี ่ยจิตอาสาสามารถดำเนินการไกล่เกลี ่ยได้           
ตามขั ้นตอนไกล่เกลี ่ย ได้แก่ 2.1) หลักพรหมวิหาร 4 เป็นหลักคุณธรรมที่ช่วยเสริมสร้างหรือทำให้เกิด
ความสัมพันธ์ที่ดีงามต่อกัน เป็นคุณสมบัติภายในของบุคคลผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา ซึ่งจะต้องประกอบด้วยความ
เมตตา กรุณา มุทิตา อุเบกขา 2.2) หลักสังคหวัตถุ 4 เป็นหลักธรรมที่สร้างมนุษย์สัมพันธ์ที่ดีต่อกัน ส่งเสริม    
การมีน้ำใจ ให้การช่วยเหลือ สังเคราะห์เกื ้อกูลซึ่งกันและกัน การฝึกอบรมเพื่อพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา 
ผลการวิจัยพบว่า ผู้เข้าอบรม มีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับการเป็นผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพ่ือจัดการความขัดแย้ง
ของครอบครัวในชุมชน ก่อนการฝึกอบรมมีค่าส่วนเบี ่ยงเบนมาตรฐาน 0.00 แต่ภายหลังการฝึกอบรม           
ค่าส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน 0.48 ทั้งนี้เมื่อเปรียบเทียบความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับการไกล่ เกลี่ยก่อนและหลัง
การฝึกอบรมมีนัยสำคัญทางสถิตที่ระดับ 0.05 และการลงปฏิบัติการไกล่เกลี่ยกับครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ 
(ยายแป้น) พบว่า 1) เกิดความรัก ความเข้าใจ ต่อกันภายในครอบครัวมากยิ่งขึ้น  2) เกิดความรู้สึกเห็นอก     
เห็นใจ ต่อกันเพิ่มมากขึ้น 3) เกิดความรู้สึกที่ดีและมีความ ใส่ใจ กันและกันเพิ่มมากขึ้น และ 4) เกิดความ      
สุขใจ ต่อกันเมื่อฟ้ืนสัมพันธ์ภายในครอบครัวเพ่ิมมากขึ้น  

 
องค์ความรู้ใหม่  

 
Figure 1: The Process of Developing Volunteer Mediators for Family Conflict Resolution in 

the Wat Mai (Yai Paen) Community by Buddhist Peaceful Means 
 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              741 
 

องค์ความรู ้ใหม่ คือ MEDIATION Model วงกลมชั ้นในสุด “WAT” หมายถึง เป้าหมายสูงสุด             
ที่เป็นผลสัมฤทธิ์ของโครงการพัฒนา WAT Next Model อันประกอบไปด้วย วัดปัญญา (W: Wisdom) วัดตื่นรู้ 
(A: Awareness) และวัดมุ่งสู ่ความจริงชีวิต (T: Truth) โดยกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาจะต้อง
สามารถขับเคลื่อนไปสู่การไกล่เกลี่ยในขั้นตอนต่างๆ อย่างเป็นรูปธรรม เพื่อให้ผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาได้นำทักษะ
และวิธีการต่างๆ ที่จำเป็นไปใช้ในการเปลี่ยนแปลงความสัมพันธ์ที่เกิดจากความขัดแย้งรุนแรงให้กลายเป็น    
ความสมานฉันท์ วงกลมล้อมรอบชั้นใน “ไตรสิกขา” หมายถึง กระบวนการหรือวิธีการพัฒนาผู ้ไกล่เกลี่ย          
จิตอาสาอย่างรอบด้านเพ่ือให้เกิดความรู้ ทักษะความสามารถ และเจตคติที่ดีเกี่ยวกับการเป็นผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา
เพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน โดยการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาจะต้องเข้ารับการฝึกอบรม
พัฒนาเกี่ยวกับการเป็นผู้ไกล่เกลี่ยเพื่อการจัดการความขัดแย้งในครอบครัวอย่างรอบด้าน ทั้งด้านพฤติกรรม 
(ศีล) ทักษะ ที่จำเป็นสำหรับการเป็นผู้ไกล่เกลี่ยอาสา ด้านจิตใจ (สมาธิ) คุณธรรมหรือคุณลักษณะภายในตน  
ของการเป็น ผู้ไกล่เกลี่ยอาสา และด้านปัญญา (ปัญญา) ความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้องเก่ียวกับการเป็นผู้ไกล่เกลี่ย
เพื่อการจัดการความขัดแย้งในครอบครัว โดยมีสติเป็นฐานใจสำคัญของการพัฒนาผู้เข้าอบรม วงกลมล้อมรอบ 
“กระบวนการไกล่เกลี ่ย 9 ขั ้นตอน” เพื ่อการจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน ประกอบด้วย 
ประกอบด้วย ข ั ้นที ่  1 ต ั ้งสต ิให ้พร ้อมสรรพ (Mindfulness) ข ั ้นที ่  2 ด ับอารมณ์ค ู ่กรณี  (Emotion 
Management) ขั้นที่ 3 เน้นที่ฟัง/สื่อสารให้ลึกซึ้ง (Deep Listening) ขั้นที่ 4 ตรึงให้อยู่ในประเด็น (Issue 
Analysis) ขั้นที่ 5 เข็ญวิธีการให้สอดรับ (Attitude Equation) ขั้นที่ 6 ปรับทัศนคติเทียมเท่า (Trust) ขั้นที่ 7 
ดึงเข้าสู่จุดสนใจ (Interest) ขั้นที่ 8 ให้มีทางเลือกเพิ่มเติม (Option) ขั้นที่ 9 เสริมสร้างความสัมพันธ์ (New 
Future & Relationship) และกลีบดอกบัวรอบนอกสุด คือ เมื่อมีการไกล่เกลี่ยในครอบครัวสำเร็จ ผลลัพธ์     
ของการไกล่เกลี่ยเพื่อการจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนจะได้รับ ได้แก่ ด้านความเข้าใจ ด้านเห็นใจ 
ด้านใส่ใจ และด้านสุขใจ 

 
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า สภาพปัญหาความขัดแย้งที่เกิดขึ้นของครอบครัวในชุมชน
วัดใหม่ยายแป้น ควรมีการแก้ไขให้ครอบครัวหรือชุมชนมีความสุขมากยิ่งขึ้น ควรส่งเสริมให้มีความเข้าใจ 
ความเห็นใจ ความใส่ใจ และความสุขใจของบุคคลภายในครอบครัว จึงเห็นว่ามีความจำเป็นที่จะต้องมีการ
พัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) โดยพุทธสันติวิธี 
ทั้งนี้เพราะชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) มีความสัมพันธ์ระหว่างครอบครัว บ้าน วัด และราชการน้อยมาก อีกทั้ง
ชุมชนยังไม่สามารถพึ่งตนเองได้ ยังต้องได้รับการสนับสนุนจากองค์กรภายนอกและภาครัฐ ซึ่งสอดคล้องกับ
แนวคิดของ Moore (1947) ที่กล่าวไว้ว่า การลดความขัดแย้งในครอบครัวจะทำให้ปัญหาอื่นๆ ที่เกี่ยวข้อง     
ลดน้อยลง รวมทั้งปัญหาความรุนแรงด้วย และสอดคล้องกับแนวคิดของ Roger, William and Pattan 
(1991) กล่าวว่าความขัดแย้งในครอบครัวเป็นผลมาจากความปรารถนา หรือเป้าหมายที่ไปด้วยกันไม่ได้        
โดยความขัดแย้งของครอบครัวเป็นเรื่องที่เกิดขึ้นได้ตลอดเวลา และ เช่นเดียวกับ ผลการวิจัยของ พระอนุรักษ์ 
อนุรกฺขิโต (รัฐธรรม) (Phra Anurak Anurakkhito (Ratthatham), 2023) ที ่ว ิจ ัยเรื ่องการศึกษารูปแบบ    
การพัฒนาการฝึกอบรมผู้นำเยาวชนต้นแบบด้านคุณธรรมโดยพุทธสันติวิธี จังหวัดนครศรีธรรมราช โดยพบว่า 
หลักพุทธสันติว ิธ ีท ี ่ เอ ื ้อต่อการพัฒนาผู ้นำเยาวชนต้นแบบ คือ หลักไตรสิกขา (ศีล สมาธิ ปัญญา)                 
เป็นกระบวนการในการพัฒนา และมีหลักธรรมสนับสนุน คือ สังคหวัตถุ 4 และอิทธิบาท 4  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า หลักพุทธธรรมที่เอื้อต่อกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ย     
จิตอาสาเพื ่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) โดยพุทธสันติว ิธ ี ได้แก่              



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    742 
 

หลักไตรสิกขา หลักพรหมวิหาร 4 หลักสังคหวัตถุ 4 ทั้งนี้เพราะว่า เป็นหลักธรรมที่สามารถส่งเสริม ให้เกิด
กระบวนการเรียนรู้ กระบวนการคิด และการลงมือปฏิบัติในการแก้ปัญหาได้ด้วยตนเองอย่างเป็นองค์รวม     
รอบด้าน ตามหลักของไตรสิกขา ทั้งด้านพฤติกรรมหรืออธิศีลสิกขา ด้านจิตใจหรื ออธิจิตตสิกขา และด้าน
ปัญญาหรืออธิปัญญาสิกขา เป็นกระบวนการพัฒนามนุษย์ ซึ่งเป็นคุณสมบัติสำคัญของผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา       
ในการเข้าไปให้การช่วยเหลือผู้อื่น จะต้องมีความรัก ความเมตตา กรุณา มุทิตา และอุเบกขา ผ่านการแสดงออก   
ที่เป็นรูปธรรมตามหลักสังคหวัตถุ 4 ตั้งแต่การให้ทาน คือ ให้ความรู้ความเข้าใจเพื่อการจัดการความขัดแย้งของ
ครอบครัวในชุมชน ปิยวาจา เป็นการไกล่เกลี่ยด้วยการสื่อสารอย่างสันติหรือการสื่อสารเชิงบวก อัตถจริยา 
การปฏิบัติบำเพ็ญประโยชน์ให้การช่วยเหลือหรือการแก้ปัญหาความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนได้ และ
สมานัตตตา การไกล่เกลี่ยด้วยการรู้จักการเคารพผู้อื่นด้วยความยุติธรรมและเท่าเทียม ไม่เอาเปรียบผู้อ่ืน     
ร่วมทุกข์ ร่วมสุข ร่วมแก้ปัญหาจนประสบความสำเร็จได้ สอดคล้องกับบทความวิจัยของ ธปภัค บูรณะสิงห์,  
พระมหาหรรษา  ธม ฺ มหา โส  แ ละพระปรา โมทย ์  ว าทโกว ิ โท  (Buranasingh, Phramaha Hansa 
Dhammahaso, and Phra Pramote Vadakovido, 2020) เ ร ื ่ อ ง  ร ู ปแบบการ ไกล ่ เ กล ี ่ ยข ้ อพ ิ พาท               
ภาคประชาชนโดยพุทธสันติวิธี: ศึกษากรณีตำบลสวาย อำเภอปรางค์กู ่ จังหวัดศรีสะเกษ พบว่า รูปแบบ     
การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทภาคประชาชนใช้หลักพุทธสันติวิธี ประกอบด้วย 1) หลักการไกล่เกลี ่ยข้อพิพาท       
ภาคประชาชน ประกอบด้วย การสมัครใจของทุกฝ่าย การผ่อนปรนให้แก่กัน การฟ้ืนฟูความสัมพันธ์ของคู่กรณี 
และการยุติคดีด้วยความพึงพอใจ 2) ขั้นตอนการไกล่เกลี่ย ประกอบด้วย การวิเคราะห์ปัญหาตามหลักอริยสัจสี่ 
เปิดเวทีพูดคุยด้วยพรหมวิหาร แบบไม่มีอคติและจบลงด้วยสามัคคีธรรม  สอดคล้องกับผลการวิจัยของ        
พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส (นิธ ิบุณยากร)  (Phramaha Hansa Dhammahaso (Nitibunyakorn), 2004) 
เรื่อง รูปแบบการจัดการความขัดแย้งโดยพุทธสันติวิธี: ศึกษากรณีลุ่มน้ำแม่ตาช้าง จ.เชียงใหม่ โดยใช้รูปแบบ
การจัดการความขัดแย้งโดยพุทธสันติวิธี ซึ่งสอดคล้องกับบทความวิจัยของ ประสิทธิ์ ลาภพิทักษ์มงคล  และ
คณะ (Lappitakmongkol et al. 2019) เรื ่อง การพัฒนาคุณลักษณะผู้ประนีประนอมประจำศาลจังหวัด
สมุทรปราการตามหลักพุทธสันติวิธี โดยการวิจัยได้นำหลักไตรสิกขามาพัฒนาเป็นกระบวนการไกล่เกลี่ย
เพ่ิมเติมใน T-I-P Model  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที ่ 3 พบว่า กระบวนการพัฒนาผู ้ไกล่เกลี ่ยจิตอาสาเพื ่อจัดการ       
ความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน พบว่า ก่อนการฝึกอบรมมีค่าส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน 0.00 แต่ภายหลัง
การฝึกอบรมค่าส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน 0.48 ทั้งนี้เมื่อเปรียบเทียบความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับการไกล่เกลี่ย
ก่อนและหลังการฝึกอบรมมีนัยสำคัญทางสถิตที่ระดับ 0.05 และการลงปฏิบัติการไกล่เกลี่ยกับครอบครัว      
ในชุมชนวัดใหม่ (ยายแป้น) พบว่า 1) เกิดความรัก ความเข้าใจ ต่อกันภายในครอบครัวมากยิ ่งขึ้น                 
2) เกิดความรู้สึกเห็นอก เห็นใจ ต่อกันเพิ่มมากขึ้น 3) เกิดความรู้สึกที่ดีและมีความ ใส่ใจ กันและกันเพิ่มมาก
ขึ ้น และ 4) เกิดความ สุขใจ ต่อกันเมื ่อฟื ้นสัมพันธ์ภายในครอบครัวเพิ ่มมากขึ ้น  มีจุดเด่นคือ เนื ้อหา             
การฝึกอบรมมีความทันสมัย ตอบสนองต่อความต้องการของผู้เข้าอบรมที่จะพัฒนาเป็นผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา   
และตอบสนองต่อความต้องการของครอบครัวที่มีปัญหาความขัดแย้งได้เป็นอย่างดี เนื้อหาสาระในการฝึกอบรม
จึงมีความสำคัญต่อการเรียนรู้ของผู้เข้าอบรม มีความน่าสนใจ แปลกใหม่ มีความถูกต้องและทันสมัย ท้าทาย   
ต่อศักยภาพทางการเรียนรู้ของผู้เข้าอบรม สอดคล้องกับงานวิจัยของ ปวีณา สงวนชม และ พระปราโมทย์     
วาทโกวิโท (Sa-nguanchom, and Phra Pramote Vadakovido, 2022) ที ่ได ้ศ ึกษารูปแบบการพัฒนา    
ภาวะผ ู ้นำกระบวนกรต ้นแบบส ันต ิภาพโดยพุทธส ันต ิว ิธ ี  ท ี ่พบผลว ิจ ัยว ่า  F-A-M-S-U-K MODEL                      
มีกระบวนการพัฒนา คือ ปลุกให้เป็น เห็นตัวรู้ พัฒนาสู่การปฏิบัติ ผ่านการพัฒนาทั้ง 6 ด้าน คือ 1) ด้านผู้นำ
กระบวนกร 2) ด้านการสร้างทัศนคติ 3) ด้านการสร้างสันติภายใน 4) ด้านทักษะและเครื่องมือ 5) ด้านความ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              743 
 

เข้าใจเครื่องมือพุทธสันติวิธี 6) ด้านองค์ความรู้ โดยมีผลลัพธ์ คือ งดงามตื่นรู้ ประพฤติอยูในธรรม น้อมนำจิต
มั่นคง และสอดคล้องกับแนวคิดการคัดเลือกเนื้อหาสาระในการฝึกอบรมของ Tyler และTaba คือ เนื้อหา      
ในการอบรมจะต้องจัดลำดับเนื้อหาที่ง่ายไปสู่เนื้อหาที่ยาก เข้าใจง่าย ไม่ซับซ้อน ปูพื้นฐานก่อนเรียนเนื้อหา       
ที่ยากขึ้นไป ให้ผู้เรียนได้เข้าใจเนื้อหาส่วนย่อย แล้วค่อยพัฒนาความรู้ความเข้าใจไปสู่ส่วนรวม ได้แก่ 1) ขอบเขต
เนื้อหาสาระกับประสบการณ์การเรียนรู้จะต้องมีความเหมาะสมกับผู้เข้าอบรม 2) การจัดเรียงลำดับเนื้อหาสาระ
กับประสบการณ์การเรียนรู้ที่มีความต่อเนื่องและเป็นระบบ 3) การบูรณาการเนื้อหากับประสบการณ์การเรียนรู้
ที่สอดคล้องกับธรรมชาติของผู้เข้าอบรม ซึ่งกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาที่พัฒนาขึ้น มีจุดเด่นคือ     
การจัดประสบการณ์หรือวิธีการฝึกอบรม เป็นผู้นำการเรียนรู้ตนเอง (Self-directed learning) และได้ลงมือ
ปฏิบัติเพื่อสร้างประสบการณ์การเรียนรู้ด้วยตนเอง และมีการบูรณาการเนื้อหาความรู้และประสบการณ์        
การเรียนรู้สอดคล้องกับธรรมชาติการเรียนรู้ที่เป็นวัยผู้ใหญ่ และหลักการออกแบบการจัดประสบการณ์ในการ
ฝึกอบรมหรือการจัดการเรียนรู้ (Tyler, 1949; Taba, 1962)  
 
สรุป  

ผลลัพธ์ของการใช้กระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัว         
ในชุมชน จากผลการวิจัยพบว่า ผู้เข้าอบรมมีความรู้ความเข้าใจเกี่ยวกับการเป็นผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา หลังการ
ฝึกอบรมสูงกว่าก่อนการฝึกอบรม และผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาสามารถนำความรู้และประสบการณ์ไปใช้ในการ   
ไกล่เกลี่ยเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน ส่งผลทำให้เกิดผลลัพธ์ที่พึงประสงค์ทั้ง 4 จ ได้แก่ 
เข้าใจ เห็นใจ ใส่ใจ สุขใจ กระบวนการที่พัฒนาขึ้น เนื้อหาการฝึกอบรมสามารถตอบสนองต่อความต้องการ
และความสนใจของผู้เข้าอบรมได้เป็นอย่างดี รวมถึงการจัดวางเนื้อหาให้ผู้เข้าอบรมได้เรียนรู้จากเนื้อหาสาระ  
ที่ง่ายไปสู่เนื้อหาที่มีความยากขึ้นไปตามลำดับ เมื่อจบการฝึกอบรมแล้วสามารถนำความรู้และประสบการณ์    
ไปใช้ในการไกล่เกลี่ยเพื่อจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนได้ทันที เนื่องจากแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับ
การไกล่เกลี่ยเพื่อจัดการกับความขัดแย้งที่เป็นศาสตร์สมัยใหม่หรือสากล มาบูรณาการกับแนวคิดพุทธธรรม      
ที่เอื้อต่อการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา มุ่งเน้นการพัฒนาให้ผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาได้เรียนรู้จากการลงมือปฏบิัติ
ผ่านประสบการณ์ตรงด้วยตนเองของผู้เข้าอบรมอย่างรอบด้าน ทั้งด้านพฤติกรรม จิตใจ และปัญญา โดยใช้
กระบวนการไตรสิกขาในการขับเคลื่อนการเรียนรู้ เพื่อช่วยให้ผู้เข้าอบรมเกิดความรู้ความเข้าใจที่ถูกต้อง        
มีทักษะความรู้ ความสามารถ และเจตคติที่ดีเกี่ยวกับการเป็นผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการความขัดแย้ง ของ
ครอบครัวในชุมชน ในส่วนของกระบวนการในการจัดกิจกรรมการฝึกอบรมเน้นการพัฒนาให้ผู ้ไกล่เกลี่ย        
จิตอาสาได้เรียนรู ้จากการปฏิบัติจริง ผ่านกิจกรรมที ่หลากหลาย กระบวนการกลุ ่ม การถอดบทเรียน 
แลกเปลี่ยนประสบการณ์ร่วมกัน  

 
ข้อเสนอแนะ  

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย  
ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า ผู้ที่จะนำกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการ

ความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชนในงานวิจัยนี้ไปใช้ จะต้องศึกษาองค์ประกอบของกระบวนการพัฒนา         
ผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสา โดยเฉพาะการฝึกอบรม และขั้นตอนการไกล่เกลี่ย 9 ขั้นตอนเป็นอย่างดี เพราะเป็น      
ส่วนสำคัญท่ีจะทำให้การฝึกอบรมและการดำเนินการไกล่เกลี่ยเพ่ือจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน
ประสบความสำเร็จอย่างมีประสิทธิภาพ  



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2567)                    744 
 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที ่ 2 พบว่า ควรมีการศึกษาหลักพุทธธรรมอื ่นๆ ที ่นอกเหนือจาก
หลักธรรมในงานวิจัยนี้ เช่น หลักกัลยาณมิตร หลักโยนิโสมนสิการ หลักพละ 5 หลักอิทธิบาท 4 หลักสาราณีย-
ธรรม เป็นต้น เพื่อนำมาใช้เป็นแนวคิดในการพัฒนาเป็นกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาเพื่อจัดการ
ความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า ควรมีการศึกษาผลหรือประเมินผลลัพธ์ที่เกิดขึ้นกับครอบครัว
ที่ได้รับกระบวนการไกล่เกลี่ยเพื่อจัดการความขัดแย้ง ที่นอกเหนือจากการประเมินผลลัพธ์ทั้งด้านความเขา้ใจ 
ใส่ใจ เห็นใจ สุขใจในงานวิจัยนี้ เช่น คุณลักษณะที่พึงประสงค์ของครอบครัวตามหลักภาวนา 4 คุณลักษณะ     
ท ี ่พ ึงประสงค ์ของครอบคร ัวตามหล ักสาราณียธรรม 5 ค ุณล ักษณะที ่พ ึงประสงค ์ของครอบครัว                    
ตามหลักอริยวุฑฒิ 5 เป็นต้น เพื ่อเป็นการศึกษาว่า กระบวนการพัฒนาผู ้ไกล่เกลี ่ยจิตอาสา ส่งผลต่อ
คุณลักษณะที่พึงประสงค์ของครอบครัวได้ตามหลักธรรม  

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป  
2.1 ควรมีการศึกษาวิจัยเพื่อนำกระบวนการพัฒนาผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสานี้ไปใช้ในการจัดฝึกอบรม

ผู้นำชุมชน หรือบุคคลทั่วไปภายในชุมชน ที่ยังไม่เคยได้รับประสบการณ์ในการเป็นผู้ไกล่เกลี ่ยจิตอาสา         
เพ่ือจัดการความขัดแย้งของครอบครัวในชุมชน 

2.2 ว ิทยากรที ่จะนำคู ่ม ือการฝึกอบรมนี ้ ไปใช้ จะต้องเป็นนักกิจกรรมหรือนักฝึกอบรม               
เชิงปฏิบัติการ ไม่เน้นการบรรยายเพียงให้ความรู้เท่านั้น แต่จะต้องส่งเสริมให้ผู้เข้าอบรมได้เรียนรู้การเป็น        
ผู้ไกล่เกลี่ยจิตอาสาจากการลงมือปฏิบัติผ่านประสบการณ์ตรง จากกิจกรรมที่หลากหลาย จะทำให้ผู้เข้าอบรม   
มีความรู้ ความเข้าใจ มีเจตคติที่ดี และเกิดทักษะความสามารถในการไกล่เกลี่ยเพื่อจัดการความขัดแย้ง       
ของครอบครัวในชุมชนได้อย่างชัดเจน 

2.3 กรณีท่ีไกล่เกลี่ยไม่สำเร็จสามารถส่งต่อศูนย์ไกล่เกลี่ยภาคประชาชนวัดใหม่ (ยายแป้น) ต่อไป 
 
References 
Bernard, M. (2010). Dynamic in Conflict Resolution [Medical Doctor]. (Tanteerawong, 

Translator). Bangkok: Kobfai.  
Buranasingh, T., Phramaha Hansa Dhammahaso, & Phra Pramote Vadakovido. (2020). A Judicial 

Public Mediation Model for People by Buddhist Peaceful Means: Case Study of Sawai 
Sub-District, Prang Ku District, Sri Sa Ket Province. (Doctoral Dissertation). 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Ayutthaya. 

Chotisakulrat, P., Maneekaw, N. (2016 ). Peace Building Communication: Turning Conflict into 
Creative Power. Nakhon Pathom: Human Rights and Peace Studies Institute, Mahidol 
University.  

Department of Rights and Freedoms Protection. (2022). Strategy for 20 Years (2017-2036) 
Dispute Mediation Act 2019. Retrieved January 10, 2022, from http//www.rlpd.go.th  

Fisher, R., Ury, W., & Patton, B. (1991). Getting to Yes: Negotiating Agreement without Giving in. 
2nd ed., Massachusetts, USA: Houghton Mifflin Harcourt. 

Hellriegel, D., & Slocum, J. W. (2002). Management: A Competency-based Approach. Ohio: 
Cincinnati. 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 2 (March-April 2024)              745 
 

Kanchanakamol, U. (2008). Community Development Based on Community Assets and 
Aesthetic Questions. Bangkok: King Prajadhipok's Institute. 

Lappitakmongkol, P. et al. (2019). A Development of Mediator Characteristics at Samutprakarn 
Provincial Court by Buddhist Peaceful Means. Journal of MCU Peace Studies, 7(5), 1283-
1295. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 
Moore, Ch. W. (1947). Summary of the Mediation Process: Practical Strategies for Resolving 

Conflict. (4th ed.). San Francisco: Jossey-Bass Publishers. 
NESDC (Office of the National Economic and Social Development Council). (2018). Document 

Summarizing the Master Plan under the National Strategy (2018-2037) No. 22: Law 
and Justice Process (pp. 134). Retrieved June 22, 2023, from 
https://www.bic.moe.go.th/images/stories/pdf/National_Strategy_Summary.pdf 

Phra Anurak Anurakkhito (Ratthatham). (2023). A Model Youth Leaders Through Moral Training 
by Buddhist Peaceful Means in Nakhon Si Thammarat Province. Journal of MCU Peace 
Studies, 11(2), 667-680. 

Phramaha Hansa Dhammahaso (Nitibunyakorn). (2004). Water War of the Mae Ta Chang Basin, 
Chiang Mai: Concept and Tools for Conflict Management in Buddhist Perspective. 
(Doctoral Dissertation). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Ayutthaya. 

Phramaha Hansa Dhammahaso (Nitibunyakorn). (2023). Buddhist Peaceful Means: Integration 
of Principles and Tools for Conflict Management. Bangkok: Prayoorasanthai Printing.  

Pratheuangrattana, C. (2022). Mediation by Mediator; The Path to Managing Conflict by 
Creating Mutual Understanding Office of Peace and Good Governance. Bangkok: Office 
of Peace and Good Governance, King Prajadhipok's Institute. 

Sa-nguanchom, P., & Phra Pramote Vadakovido. (2022). A Model of Development of Prototype 
Facilitative Leaders for Peace by Buddhist Peaceful Means. Journal of MCU Peace 
Studies, 10(7), 133-143. 

Taba, H. (1962). Curriculum Development: Theory and Practice. New York: Harcourt Brace & 
World. 

Thabvongse, C. (2019). Handbook of Negotiator. Bangkok: Sangchan Printing.  
Tyler, R. W. (1949). Basic Principle of Curriculum Instruction. Chicago: The University of Chicago 

Press. 
UNESCO. (2022). Peace, Justice and Strong Institutions: Promote Peaceful and Inclusive 

Societies for Sustainable Development, Provide Access to Justice for All and Build 
Effective, Accountable and Inclusive Institutions at All Levels. Retrieved January 10, 
2023, from https://www.globalgoals.org/goals/16-peace-justice-and-strong-institutions/ 

Wattanasub, W. (2012). Conflict: Principles and Resolution Tools. (4th ed.). Khonkan: Kangnana 
Wittaya Press. 

 

https://www.bic.moe.go.th/images/stories/pdf/National_Strategy_Summary.pdf
https://www.globalgoals.org/goals/16-peace-justice-and-strong-institutions/

