
การพัฒนาศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธ:ี  
*ศึกษากรณีวัดธรรมมงคลเถาบุญนนทวิหาร กรุงเทพมหานคร  

The Development of Religious Heirs to Preserve Buddhism  
by Buddhist Peaceful Means: A Case Study of  

Dhammamongkol Taobunnonthavihara Temple, Bangkok 

 
1ปวีณา อุดมสถาผล และ พระปราโมทย์ วาทโกวิโท 

1Paweena Udomsataphol and Phra Pramote Vādakovito 
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
1Corresponding Author’s Email: paweenau@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี ้มีว ัตถุประสงค์ คือ 1) เพื ่อศึกษาวิเคราะห์บริบท สภาพปัญหา ความจำเป็น            
และแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนาตามศาสตร์สมัยใหม่     
2) เพื่อศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธสันติวิธีที่เอื้อต่อกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนา 
และ 3) เพื่อพัฒนาและนำเสนอกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธี 
ของว ัดธรรมมงคลเถาบ ุญนนทว ิหาร กร ุง เทพมหานคร  เป ็นการว ิจ ัยและพ ัฒนาเคร ื ่องม ือวิ จัย                      
ตามกระบวนการวิจัยตามบันได 9 ขั้น กลุ่มตัวอย่างเป็นสามเณรโรงเรียนพระปริยัติธรรมวัดธรรมมงคล จำนวน 
21 รูป ได้มาโดยการกำหนดขนาดโดยใช้สูตรของ Taro Yamane เครื่องมือที่ใช้เก็บข้อมูลเป็นแบบสอบถาม, 
แบบสัมภาษณ์, แบบสังเกต และแบบทดสอบ ทำการวิเคราะห์ข้อมูลโดยการวิเคราะห์เนื้อหา 

ผลการวิจัยพบว่า 1. ศาสนทายาทมีปริมาณน้อยลง ขาดความเชื่อมั่นและไม่กล้าแสดงออก ขาดภาวะ
ความเป็นผู้นำ ไม่สามารถกำหนดเป้าหมายในชีวิตได้  ขาดความกระตือรือร้น มีสิ ่งเร้าจากภายนอกมาก       
เกินความจำเป็น ขาดความรับผิดชอบต่อหน้าที่ รายวิชาเรียน ส่งผลให้สามเณรไม่มีเวลาในการฝึกหัดพัฒนาตน
ในด้านอื่นๆ โดยมีสภาพปัญหาเชิงโครงสร้าง 2. หลักพุทธสันติวิธีที่เอื้อต่อการพัฒนาศาสนทายาทเพื่อรักษา
พระพุทธศาสนา คือ หลักพละ 5 ประกอบด้วย ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ ปัญญา ใช้หลักธรรมภาวนา 4        
เป็นผลลัพธ์ ประกอบด้วย กายภาวนา ศีลภาวนา จิตภาวนา และปัญญาภาวนา โดยมีหลักไตรสิกขาเป็น
เครื่องบ่งชี้ 3. กระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพ่ือรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธี พบว่า ICP Process 
ประกอบด้วย 3 ขั้นตอน คือ 1) Inspiration (การสร้างแรงบันดาลใจ) 2) Collaboration (การปฏิบัติร่วมกัน) 
3) Production (การสร้างสรรค์นำเสนอ) โดยมีการพัฒนา 6 ด้าน ประกอบ ด้านทักษะชีวิต ด้านแรงจูงใจและ
เป้าหมายในชีวิต ด้านสันติภายใน ด้านพุทธสันติวิธี ด้านการสื่อสารและการเผยแผ่พระพุทธศาสนา ด้านการ
เป็นศาสนทายาทต้นแบบ 
  

คำสำคัญ: ศาสนทายาท; พุทธสันติวิธี; วัดธรรมมงคลเถาบุญนนทวิหาร  
  

 
*Received June 8, 2022; Revised December 20, 2023; Accepted December 23, 2023 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 7 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566)          2964 
 

Abstract  
The research article included the following objectives: 1) to analyze the context, 

problems, needs and concepts of the process of developing religious heirs for the preservation 
of Buddhism according to modern science; 2) to analyze the Buddhist peaceful means 
conducive to the process of developing religious heirs for the preservation of Buddhism; and 
3) to develop and present the process of developing religious heirs for the preservation of 
Buddhism through Buddhist peaceful means of Dhammamongkol Taobunnonthavihara 
Temple in Bangkok. The study employed research and development method based on the 
9-step procedure. The sample group included 21 novices of Phra Pariyattidhamma School of 
Wat Dhammamongkol, who were chosen by using Taro Yamane formula. The tools used for 
data collection were a questionnaire, interview form, observation form, and test. The obtained 
data were analyzed by content analysis.  

According to the study, the results revealed as follows: 1) The number of religious heirs 
has declined, with a lack of confidence in expressing themselves and in leadership, as well as 
a lack of desire to set goals in life and enthusiasm. There is an excess of extrinsic motivation. 
They also lack responsibility for their study commitments and other structural problems that 
prevent them from developing in other areas; 2) The Buddhist peaceful means conducive to 
the process of developing religious heirs to preserve Buddhism include Bala (five powers), 
containing saddhā (faith), viriya (effort), sati (mindfulness), samādhi (concentration) and paññā 
(wisdom), along with Bhāvanā (four areas of development) as the results, including kaya-
bhāvanā (physical development), sīla-bhāvanā (moral development), citta-bhāvanā 
(emotional development) and paññā-bhāvanā (wisdom development), and Tisikkhā (the 
threefold learning) as an indicator; 3) The 'ICP Process' is the process of developing religious 
heirs for the preservation of Buddhism through Buddhist peaceful means. It consists of (1) 
inspiration, (2) collaboration, and (3) production, with development in six areas, including life 
skills, motivation and life goals, inner peace, Buddhist peaceful means, Buddhism 
communication and propagation, and model religious heirs. 

 

Keywords: Religious Heirs; Buddhist Peaceful Means; Dhammamongkol Taobunnonthavihara 
Temple 
  
บทนำ  

สถาบันพระพุทธศาสนา เป็นสถาบันหลักที่มีความสัมพันธ์กับชุมชนอย่างแยกไม่ออก การบวชเข้ามา
เป็นนักบวชในพระพุทธศาสนานอกสจากจะบวชเข้ามาเพื่อทำหน้าที่ศึกษาหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาแล้ว 
นักบวชยังมีหน้าที่หลักที่จะต้องทำหลักธรรมที่ได้เรียนรู้นั้นมาบอกต่อ ผ่านรูปแบบการสอนหรือการแสดง    
พระธรรมเทศนาก็ขึ้นอยู่กับบริบทและช่วงเวลา ปัจจุบันความสนใจที่จะเข้ามาบวชเรียนในระบบการเรียน   
ของพระพุทธศาสนาน้อยลงเป็นอย่างมาก สำนักงานสถิติแห่งชาติได้บันทึกและรวบรวมจำนวนของสามเณร    
ในพระพุทธศาสนาในประเทศไทยไว้ โดยย้อนหลังไปในปี พ.ศ.2548 มีสามเณรทั่วราชอาณาจักรทั ้งสิ้น    



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 7 (November-December 2023)          2965 
 

76,352 รูป ในขณะที่ พ.ศ.2561 ลดลงเหลือเพียง 55,327 รูป ลดลง 21,026 รูป ลดลงถึงร้อยละ 27.5 
(National Statistical Office of Thailand, 2022) การที่ศาสนทายาทลดลงอย่างต่อเนื่องจะส่งผลกระทบต่อ  
การสร้างบุคลากรทางพระพุทธศาสนาและประสิทธิภาพในการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในอนาคต ตลอดจนถึง    
การเป็นที่ยึดเหนี่ยวทางจิตใจของสังคมที่อาจจะลดลงในอนาคตจากจำนวนศาสนทายาทที่ลดลงด้วย 

จากจำนวนสามเณรที่ลดลงอย่างมากนี้แม้หน่วยงานทางพระพุทธศาสนาทุกหน่วยงานจะพยายาม
สร้างกิจกรรมเพื ่อชักจูงหรือเชิญชวนให้เด็กและเยาวชนชายเข้ามาบวชในพระพุทธศาสนา เพื ่อเป็น           
ศาสนทายาทรักษาพระพุทธศาสนาต่อไปในอนาคต ไม่ว่าจะเป็นการให้ทุนการศึกษา การจัดระเบียบการศึกษา 
โดยนำการศึกษาสมัยใหม่เข้าสู่โรงเรียนพระปริยัติธรรมมากยิ ่งขึ ้น ทันสมัยทัดเทียมกับโรงเรียนฆราวาส
โดยทั่วไป ส่งเสริมการใช้เทคโนโลยี และอื่นๆ กระนั้นความสนใจในการบวชเรียนก็ไม่ได้เพิ่มขึ้น ในขณะที่        
ในปัจจุบันสภาพสังคมที่เปลี่ยนแปลงไปตามเวลา ความต้องการศาสนทายาทเข้ามาทำหน้าที ่จรรโลงใจ       
พุทธบริษัทเพ่ิมขึ้น แต่จำนวนศาสนทายาทกลับลดลง นับเป็นความขัดแย้งเชิงโครงสร้างทางสังคมอย่างเด่นชัด 
เกิดความไม่สมดุลระหว่างความต้องการกับปริมาณศาสนทายาท และยิ ่งเห็นความขัดแย้งชัดเจนยิ ่งขึ้น         
หากมองลึกลงไปถึงความเหลื่อมล้ำของระบบการศึกษาที่ปัจจุบันเน้นความเป็นเลิศทางวิทยาศาสตร์และ
เทคโนโลยี ซึ่งการศึกษาของคณะสงฆ์อาจจะยังไม่ตอบโจทย์ความต้องการในปัจจุบัน 

จากการลงพื้นที่เพื่อสำรวจสภาพปัญหา โดยสภาพปัญหานั้นสามารถจำแนกเป็นปัญหาในระดับ
โครงสร้างและระดับปัจเจก ได้พบว่า 1) ปัญหาระดับโครงสร้าง ได้แก่ จำนวนศาสนทายาทลดลงอย่างต่อเนื่อง 
ขาดบุคลากรทางการศึกษาที่มีประสิทธิภาพทั้งระบบ งบประมาณสนับสนุนไม่เพียงพอ 2) ปัญหาระดับปัจเจก 
ได้แก่ ศาสนทายาทขาดการกระตือรือร้นในการเรียน ศาสนทายาทมีสิ่งเร้าจากภายนอกมากเกินความจำเป็น 
ศาสนทายาทขาดความรับผิดชอบต่อหน้าที ่ในฐานะศาสนทายาท และศาสนทายาทขาดความเชื ่อมั่น            
ทั้งต่อตนเองและระบบการศึกษา ทั้งนี้แม้จะมีหน่วยงานทั้งภาครัฐ สถาบันการศึกษา ชุมชน พยายามร่วมมือ
กันแก้ปัญหา แต่ก็ยังไม่เกิดการบูรณาการอย่างเป็นระบบ โดยเฉพาะการเพิ่มทักษะด้านการศึกษา โดย Phra 
Dhammapidok (P.A. Payutto) (1996) ได ้สร ุปด ้านการศึกษากับมนุษย ์ว ่า กระบวนการแบบที ่สอง          
เป็นแนวทางในการพัฒนามนุษย์ คือทันทีที่มนุษย์รู้จักคิดเขาก็เริ่มมีการศึกษา และเมื่อนั้นปัญญาก็เกิดขึ้น     
ตัวแกนสำคัญของการพัฒนาก็คือปัญญา เพราะทำให้รู ้จักสิ่งทั้งหลายและรู้ที ่จะปฏิบัติต่อสิ่งนั้นอย่างไร         
แต่พร้อมกับที่ปัญญาเกิดขึ้นนั้นก็มีการปรับตัวเกิดขึ้นทั้งองคาพยพ ทำให้เกิดการพัฒนาอย่างมีดุลยภาพ     
ครบทั่วองค์รวม คือมิใช่พัฒนาแต่ปัญญา พฤติกรรมก็พัฒนาด้วย 

แม้ปัญหาเชิงโครงสร้างจะเป็นปัญหาที่มีความหลากหลายมิติเกี่ยวข้องสัมพันธ์กันอาจไม่สามารถ
แก้ปัญหาได้หากไม่ได้รับการบูรณาการร่วมกันอย่างเป็นระบบ ประกอบกับความเจริญที่มากขึ้น การเข้าถึง
ระบบการศึกษาท่ีง่ายขึ้น อาจส่งผลต่อจำนวนผู้ที่จะบวชเข้ามาเป็นศาสนทายาทอย่างมีนัยสำคัญ อย่างไรก็ตาม
แม้ปัญหาเชิงโครงสร้างจะไม่สามารถแก้ปัญหาได้ในระยะเวลาอันสั ้น แต่ปัญหาในระดับปัจเจกของ           
ศาสนทายาทอาจเป็นระดับของปัญหาที่สามารถแก้ไขได้ทันที โดยเฉพาะด้านการพัฒนาศาสนทายาท 
เพื่อให้ศาสนทายาทเป็นศาสนทายาทที่มีศักยภาพทั้งด้านการรักษาพระพุทธศาสนา และสามารถเผยแผ่
พระพุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพ และสามารถอยู่ในเพศบรรพชิตได้นานยิ่งขึ้น สามารถเป็นบุคคลกร
ต้นแบบให้กับศาสนทายาทรุ่นต่อๆ ไปได้ โดยจัดให้มีหลักสูตรเพื่อการพัฒนาศาสนทายาท สร้างแรงจูงใจที่จะ
อยู่เป็นศาสนทายาทไปนานๆ เพ่ือรักษาและเผยแผ่พระพุทธศาสนา 

จากสภาพปัญหาดังกล่าวผู้วิจัยได้เล็งเห็นถึงบทบาทขององค์กรที่มีส่วนร่วมในการพัฒนาศาสนทายาท 
โดยเล็งเห็นว่าวัดธรรมมงคลเถาบุญนนทวิหาร ซึ่งเป็นสำนักเรียนขนาดใหญ่มีจำนวนศาสนทายาทจำนวนมาก 
มีสาขาของวัดจำนวนมากทั้งในประเทศไทยและต่างประเทศ มีเครือข่ายสถาบันพลังจิตตานุ ภาพที่เอื้อให้   



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 7 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566)          2966 
 

ศาสนทายาทสามารถแสดงออกถึงศักยภาพได้ในอนาคต ทั้งนี้วัดธรรมมงคลแต่เดิมมีบทบาทสำคัญอย่างยิ่ง     
ในฐานะผู้ผลิตศาสนทายาทเพื่อก้าวสู่การเป็นพระภิกษุกระจายไปสู่ทุกพื้นที่ในประเทศไทย อันเป็นบทบาท
หนึ่งที่ช่วยให้การเผยแผ่พระพุทธศาสนา รักษาศรัทธาสาธุชน และเป็นที่พึ่งทางใจให้กับสังคมได้ แต่ปัจจุบัน
มีศาสนทายาทลดลงอย่างต่อเนื่องเช่นเดียวกันกับจำนวนศาสนทายาทโดยภาพรวม ส่งผลให้การพัฒนา      
ศาสนทายาทมีประสิทธิภาพลดลง และการสรรหาศาสนทายาทเพื่อทำหน้าที่เผยแผ่พระพุทธศาสนาจำกัด      
วงแคบลงด้วย 

ด้วยเหตุดังนี้ผู้วิจัยจึงได้ศึกษาแนวคิดท่ีเกี่ยวข้องกับการพัฒนาศาสนทายาท โดยในศาสตร์สมัยใหม่นั้น
ได้นำแนวคิด ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับแรงจูงใจ และแนวคิด ทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับทักษะชีวิต (Life Skills) อันเป็น
แนวคิดท่ีสามารถพัฒนาศาสนทายาทลดปัญหาการขาดแรงจูงใจในการเป็นศาสนทายาท มีทักษะในการดำเนิน
ชีวิตในฐานะศาสนทายาทเพิ่มขึ้น และใช้หลักพละ 5 และภาวนา 4 ซึ่งเป็นหลักที่เอื้อต่อการพัฒนารายบุคคล
ของศาสนทายาท 

จากแนวคิดดังกล่าว แม้จะไม่สามารถส่งเสริมให้เกิดการเพิ่มปริมาณในการบวชเป็นศาสนทายาทได้
อย่างทันท่วงที แต่การรักษาศาสนทายาทที่มีอยู่ในปัจจุบันให้คงเหลือให้มากที่สุด และเสริมสร้างศักยภาพ
ของศาสนทายาทที่มีอยู่แล้วในปัจจุบันให้ได้มากที่สุด ทั้งด้านการรักษาพระพุทธศาสนาและด้านการเผยแผ่
พระพุทธศาสนา โดยใช้หลักการพัฒนาที่เป็นต้นทุนทางพระพุทธศาสนาอยู่แล้วคือหลักพุทธสันติวิธี ร่วมกับ
แนวคิดทฤษฎีสมัยใหม่ทั้งศาสตร์ตะวันตกและตะวันออกทั้งหมดเมื่อบูรณาการองค์ความรู้เข้าด้วยกัน นำมา
สร้างเป็นชุดความรู้ใหม่เพ่ือนำไปพัฒนาศาสนทายาท จะเกิดประโยชน์และคุณค่าท้ังต่อพระพุทธศาสนา สังคม 
และประเทศชาติเป็นอย่างยิ่ง 

  
วัตถุประสงค์ของการวิจัย  

1) เพ ื ่อศึกษาว ิ เคราะห ์บร ิบท สภาพป ัญหา ความจำเป ็น และแนวค ิดทฤษฎี เก ี ่ ยวกับ
กระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพ่ือรักษาพระพุทธศาสนาตามศาสตร์สมัยใหม่  

2) เพื ่อศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธสันติว ิธีที ่เอื ้อต่อกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื ่อรักษา
พระพุทธศาสนา  

3) เพ่ือพัฒนาและนำเสนอกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพ่ือรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธี 
ของวัดธรรมมงคลเถาบุญนนทวิหาร กรุงเทพมหานคร 
  
วิธีดำเนินการวิจัย  

ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาแนวคิดทฤษฎี เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ทั้งเอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ 
พระไตรปิฎกและอรรถกถา ฉบับภาษาไทย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย ตลอดจนเอกสาร      
ชั้นทุติยภูมิ งานวิจัย ตำรา หนังสือแนวคิดทฤษฎีทั้งตะวันตกและตะวันออก  

ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาในภาคสนาม ได้ลงพื้นที่ศึกษาวัดธรรมมงคล เขตพระโขนง กรุงเทพมหานคร 
โดยวัดธรรมมงคลเถาบุญนนทวิหาร ก่อตั้งเมื่อปี พ.ศ.2506 มีเจ้าอาวาสมาแล้ว 2 รูป โดยเจ้าอาวาสรูปแรก  
เจ้าประคุณสมเด็จพระญาณวชิโรดม (วิร ิย ังค์ สิร ินฺธโร) ซึ ่งเป็นลูกศิษย์หลวงปู ่มั ่น ภูร ิทตฺโต ซึ ่งเป็น               
พระวิปัสสนาจารย์รูปสำคัญ สมเด็จพระญาณวชิโรดมสร้างวัดธรรมมงคลขึ้นเพื่อเป็นแหล่งเรียนรู้ในหลายๆ 
ด้าน นอกจากด้านศาสนวัตถุแล้ว ยังมีด้านการพัฒนา ด้านการศึกษา โดยเฉพาะด้านการศึกษานั้นได้สร้าง
โรงเรียนพระปริยัติธรรมขึ ้นภายในวัดธรรมมงคล ทำให้มีพระภิกษุสามเณรจากทั่วประเทศเข้ามาศึกษา        
พระปริยัติธรรมแผนกสามัญ แผนกธรรม และแผนกบาลีจำนวนมาก นับเป็นจุดแข็งจุดหนึ่งที่ทำให้วัดธรรม



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 7 (November-December 2023)          2967 
 

มงคลเหมาะกับการเป็นพ้ืนที่วิจัยเพ่ือการพัฒนาศาสนทายาทเพ่ือรักษาพระพุทธศาสนา จากการลงพ้ืนที่ศึกษา 
พบว่า 1) เป็นโรงเรียนพระปริยัติธรรมแผนกสามัญขนาดใหญ่มีศาสนทายาทจำนวนมาก 2) เป็นวัดที่มีลักษณะ
ทางสังคมเป็นเอกลักษณ์ โดยมีรูปแบบความเป็นอยู่ การปกครอง การศึกษา ที่สอดคล้องกับพื้นเพของ     
ศาสนทายาทภายในวัด รวมถึงการมีส่วนร่วมทางสังคมระหว่างศาสนทายาทกับนักศึกษาครูสมาธิที่เข้ามาเรียน
สมาธิภายในวัดอย่างกลมกลืน มีสภาพทางสังคมแตกต่างจากวัดอื่นๆ 3) วัดธรรมมงคลมีวัดสาขาจำนวนมาก
ทั้งในประเทศและต่างประเทศ จึงเป็นจุดแข็งที่ศาสนทายาทจะได้นำทักษะความรู้จากกระบวนการไปใช้ได้
อย่างกว้างขวาง 4) วัดธรรมมงคลมีสถาบันพลังจิตตานุภาพที่เปิดสอนสมาธิทั่วประเทศและต่างประเทศ        
จึงเป็นจุดแข็งที่จะได้นำทักษะความรู้จากกระบวนการไปใช้ได้อย่างอย่างกว้างขวาง  

ขั้นตอนที่ 3 ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ เพื่อให้ได้ข้อมูลเพื่อการวิจัยอย่างครอบคลุมรอบด้านทุกมิติที่เกี่ยวข้อง
กับการพัฒนาศาสนทายาทเพ่ือรักษาพระพุทธศาสนา ผู้วิจัยเลือกเจาะจงบุคคลผู้ให้ข้อมูลสำคัญที่เกี่ยวข้องกับ
การพัฒนาศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนา โดยแบ่งเป็น 4 ด้าน ได้แก่ 1 ) ด้านพระพุทธศาสนาและ
พุทธสันติวิธี 2) ด้านศาสนทายาทและโรงเรียนพระปริยัติธรรม 3) ด้านการจัดกระบวนการ และ 4) ด้าน       
เชิงนโยบาย โดยทั้ง 4 ด้านนี้ จะเห็นว่าครอบคลุมทั้งชุดความรู้ที่เกี่ยวข้องกับพระธรรมวินัย การจัดระบบ
การศึกษาของศาสนทายาทที่มีอยู่แล้วในปัจจุบัน การจัดกระบวนการซึ่งจะเชื่อมโยงให้เกิดการสร้างหลักสูตร
เพ่ือการพัฒนาศาสนทายาทอันเป็นแนวคิดใหม่ที่จะเกิดข้ึน และระดับนโยบายที่ครอบคลุมทั้งด้านความเป็นอยู่ 
การศึกษา เงื่อนไขข้อบังคับต่างๆ ที่เก่ียวของกับภาครัฐ นอกจากนี้ยังมีกลุ่มผู้ให้ข้อมูลสำคัญท่ีเกี่ยวข้องกับชีวิต 
ความเป็นอยู่ การศึกษา ของศาสนทายาทวัดธรรมมงคลเป็นการเฉพาะ โดยได้คัดเลือกผู้ที ่เกี ่ยวข้องและ         
มีผลกระทบโดยตรง อาทิ คณาจารย์ พระพี่เลี ้ยง โยมอุปถัมภ์วัด โดยคัดเลือกจาก 1) มีความใกล้ชิดกับ       
ศาสนทายาทโดยตรง 2) เป็นผู้มีผลกระทบต่อวิถีชีวิตสามารถกำหนดความเป็นอยู่ของศาสนทายาทโดยตรง 
โดยกระจายให้ครอบคลุมศาสนทายาทภายในวัดธรรมมงคลทุกระดับชั้นการศึกษา รวมแล้วมีผู้ให้ข้อมูลสำคัญ
ที่เก่ียวข้องทั้งสิ้น 50 รูป/ท่าน  

ขั ้นตอนที ่ 4 เครื ่องมือและวิธ ีการที ่ใช้ในการศึกษา ด้านวิธ ีการที ่ใช ้ในการศึกษาผู ้ว ิจ ัยไ ด้                  
1) สังเกตการณ์แบบมีส่วนร่วม โดยเข้าไปเป็นส่วนหนึ่งในกิจกรรมที่ทางวัดธรรมมงคลจัดขึ้นในทุกกิจกรรม 
สังเกตรูปแบบการดำเนินชีวิต การเรียน ตลอดจนข้อจำกัดต่างๆ ที่เกิดขึ้นแล้วบันทึก 2) สัมภาษณ์เชิงลึก ผู้วิจัย
ได้สัมภาษณ์เชิงลึกทั้งผู้ที ่เกี่ยวข้องกับวัดธรรมมงคล ตลอดจนผู้เชี่ยวชาญและผู้ทรงคุณวุฒิที่กำหนดไว้ทั้ง         
4 ด้าน แล้วบันทึก 3) จัดประชุมกลุ่มย่อย ผู้วิจัยได้เชิญผู้ทรงคุณวุฒิที่เกี่ยวข้องทั้ง 4 ด้าน ร่วมให้ความคิดเห็น
และเปลี่ยนเรียนรู้ 4) จัดสันติสนทนาออนไลน์ ผู้วิจัยได้เรียนเชิญผู้ที่มี ประสบการณ์ในการจัดกระบวนการ
ให้กับศาสนทายาทเพ่ือแลกเปลี่ยนเรียนรู้และให้ข้อคิดเห็นเพ่ิมเติมในการจัดกระบวนการแล้วบันทึก โดยผู้วิจัย
ได้ใช้เครื ่องมือพื ้นฐานในการเก็บรวบรวมข้อมูล ได้แก่ กล้องถ่ายภาพ เครื ่องบันทึกเสียง บันทึกสนาม     
หลังจากได้ข้อมูลและข้อแนะนำแล้วจึงนำมาสร้างกระบวนการเพื่อพัฒนาศาสนทายาทของวัดธรรมมงคล-    
เถาบุญนนทวิหาร จากนั้นจึงติดตามและประเมินผล 

ขั้นตอนที่ 5 การรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยใช้การคัดแยกข้อมูลสำคัญตามเนื้อหาสำคัญของงานวิจัย       
โดย 1)การเก็บข้อมูลเชิงเอกสารนั้นผู้วิจัยได้แยกเป็นข้อมูลที่เกี่ยวข้องกับ ศาสนทายาท การศึกษา การจัด
กระบวนการ และด้านพระพุทธศาสนาและสันติวิธี โดยใช้คอมพิวเตอร์และสมุดบันทึกเป็นเครื่องมือสำคัญ     
2)ข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก ผู้วิจัยใช้แบบบันทึกสนาม เครื่องบันทึกเสียง กล้องบันทึกภาพและวิดีโอ   
เป็นเครื ่องมือสำคัญ 3) การจัดทำลองกระบวนการ ผู ้ว ิจ ัยได้ใช้เครื ่องบันทึกเสียง แบบบันทึกสนาม          
เครื่องบันทึกภาพและวิดีโอ ตลอดจนการเก็บข้อมูลด้วยระบบ Live Streaming เป็นเครื่องมือในการเก็บข้อมูล 
โดยทั้งหมดได้รับความยินยอมจากศาสนทายาทและเกี่ยวข้องในงานวิจัย 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 7 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566)          2968 
 

ขั้นตอนที่ 6 การวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยใช้ SWOT Analysis เป็นเครื่องมือสำคัญในการวิเคราะห์
ข้อมูลพื้นที่ ซึ่งเป็นส่วนสำคัญในการชี้ให้เห็นถึงจุดแข็ง จุดอ่อน โอกาส และอุปสรรค ทำให้เห็นว่าการพัฒนา
จะนำเนินไปในทิศทางใดได้บ้าง จากนั้นเมื่อได้ข้อมูลสำคัญทั้งจากพื้นที่และจากการสัมภาษณ์เชิงลึกแล้วจึงใช้
การวิเคราะห์เนื ้อหา (Content Analysis) เพื ่อให้เกิดการเชื ่อมโยงระหว่างข้อมูลที ่มาจากหลายแหล่ง         
หลักพุทธสันติวิธี และแนวคิดทฤษฎีต่างๆ ที่เก่ียวข้อง 

ขั้นตอนที่ 7 สรุปผลการศึกษาวิจัย และ การนำเสนอผลการศึกษาวิจัย ผู้วิจัยได้เชื ่อมโยงข้อมูล      
ผู้ให้ข้อมูลสำคัญ แนวคิดทฤษฎี หลักพุทธสันติวิธี และผลที่ได้จากการทดลองจัดกระบวนการเป็นผลการ
ศึกษาวิจัย เป็นผลการศึกษาวิจัย จากนั้นจึงได้นำเสนอต่อคณะกรรมการในรูปแบบการเขียนเชิงพรรณนาและ
ใช้สื่ออิเล็กทรอนิค (Power Point) เป็นเครื่องมือสำคัญในการนำเสนอ 

  
ผลการวิจัย  

การศึกษาวิจัยเกี่ยวกับ “กระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพ่ือรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธี” 
ผู้วิจัยได้ศึกษาพบประเด็นคำตอบที่สอดรับกับวัตถุประสงค์ที่ตั้งไว้ 3 ประการอย่างน่าสนใจดังต่อไปนี้ 

วัตถุประสงค์ข้อที่ 1 เพ่ือศึกษาวิเคราะห์บริบท สภาพปัญหา ความจำเป็น และแนวคิดทฤษฎีเกี่ยวกับ
กระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพ่ือรักษาพระพุทธศาสนาตามศาสตร์สมัยใหม่  

ผลการวิจัยพบว่า ผลจาการเปลี่ยนแปลงทางสังคมอย่างรวดเร็วนั้นก่อให้เกิดการปรับตัวต่อการ
เปลี่ยนแปลงรวมถึงการเปลี่ยนแปลงด้านพฤติกรรมของคณะสงฆ์ในพระพุทธศาสนาด้วย โดยสภาพปัญหานั้น
พบว่าศาสนทายาทลดลงอย่างต่อเนื ่อง ร้อยละ 27.5 (National Statistical Office of Thailand, 2022)       
ด้านความจำเป็น จากผลการวิจัย 1) จำเป็นที่อย่างน้อยจะต้องรักษาปริมาณศาสนทายาทให้คงที่ไม่ให้ลดลง หรือ
เพ่ิมปริมาณศาสนทายาทขึ้น 2) จำเป็นที่จะต้องเพ่ิมแรงจูงใจ เพ่ือจูงใจให้ศาสนทายาทอยากอยู่เป็นศาสนทายาท
เพื่อรักษาพระพุทธศาสนาต่อไป เพิ่มทักษะชีวิตให้กับศาสนทายาท เพื่อให้ศาสนทายาทมีทักษะที่ดีและกว้าง 
สามารถเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพ 

ผลการวิจัยด้านแนวคิดทฤษฎีนั้นตามศาสตร์สมัยใหม่นั้น ผู้วิจัยพบว่าทฤษฎีแรงจูงใจและทฤษฎีทักษะ
ชีวิต เป็นทฤษฎีที่ตอบโจทย์ต่อการปรับตัวและพัฒนาทักษะให้กับสามเณรศาสนทายาท โดยทฤษฎีแรงจูงใจ   
จะชี้ให้เห็นถึงบุคคลตัวอย่างที่ประสบความสำเร็จ และนำความสำเร็จนั้นมาสร้างแรงจูงใจให้กับผู้อื ่นได้       
โดยทฤษฎีแรงจูงใจนี ้เอื ้อต่อการสร้างแรงจูงใจให้สามเณรศาสนทายาท เพราะสามเณรศาสนทายาทนั้น      
เป็นเยาวชนที่อยู่ในกรอบพระธรรมวินัยที่เคร่งครัด ต้องการแรงจูงใจที่ดีเพื่อต้านแรงจูงใจจากสังคมภายนอก 
และเม่ือสามารถสร้างแรงจูงใจที่ดีและเอ้ือต่อการรักษาพระพุทธศาสนาได้แล้วก็จะสามารถพัฒนาตัวเองให้เกิด
ทักษะอื่นได้ง่าย ส่วนทฤษฎีทักษะชีวิต เป็นทฤษฎีที่มุ่งเน้นศึกษาปัญหาและความต้องการทักษะด้านต่างๆ   
ตามช่วงวัยหรือช่วงเวลา ทฤษฎีทักษะชีวิตมีความเหมาะสมเป็นอย่างยิ่งที่จะนำมาพัฒนาทักษะด้านต่างๆ    
ของสามเณรศาสนทายาท เพราะการพัฒนาของโลกในยุคปัจจุบันท่ามกลางความเปลี่ยนแปลงนั้น สามเณร   
ศาสนทายาทต้องเรียนรู ้ที ่จะอยู ่และพัฒนาตัวเองท่ามกลางความเปลี ่ยนแปลงให้ได้ ทฤษฎีทักษะชีวิต            
จึงตอบโจทย์ในการสร้างภูมิคุ้มกันและพัฒนาทักษะส่วนบุคคลเพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคมตลอดจนการใช้
เทคโนโลยีและเครื่องมือทางสังคมเพ่ือพัฒนาการรักษาพระพุทธศาสนาและรักษาพระพุทธศาสนาได้ 

วัตถุประสงค์ข้อที่ 2 เพื่อศึกษาวิเคราะห์หลักพุทธสันติวิธีที่เอื้อต่อกระบวนการพัฒนาศาสนทายาท
เพ่ือรักษาพระพุทธศาสนา  

ผลการวิจัยพบว่า หลักพุทธสันติวิธีที่เอื้อต่อกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทนั้นได้แก่ หลักพละ 5 
ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา โดยนำหลักศรัทธามาแก้ไขการขาดความเชื่อมั่นในตนเอง และนำ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 7 (November-December 2023)          2969 
 

หลัก วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา มาแก้ไขกระบวนการพัฒนาศักยภาพศาสนทายาท และนำไปสู่การสร้าง
กระบวนการการพัฒนาศาสนทายาทตามวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 

จากการลงพื้นที่ศึกษาปัญหาและความต้องการทั้งในวัดธรรมมงคลโดยผู้วิจัยได้สอบถาม และสังเกต  
ถึงปัญหาและความต้องการของสามเณรศาสนทายาทนั้น ได้กลับมาทบทวนวรรณกรรมตามหลักพุทธสันติวิธี 
โดยศึกษาทั้งพระไตรปิฎก วรรณกรรมทางพระพุทธศาสนา ตลอดจนงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง โดยเริ่มจากหลัก    
พุทธสันติวิธีที่เก่ียวข้องกับการพัฒนาชีวิต และเอ้ือต่อการพัฒนาศาสนทายาทและรักษาพระพุทธศาสนา ผู้วิจัย
พบว่าการจะสร้างกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนาให้กับสามเณรศาสนทายาท      
ได้ตรงกับปัญหาและความต้องการนั้น สามารถใช้หลักพละ 5 (Tripitakas:19/705-716/369) คือ ศรัทธา 
วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา เป็นหลักธรรมหลักหรือหลักธรรมในการสร้างกระบวนการ และใช้เป็นเครื่องมือ  
ในการพัฒนากระบวนการได้อย่างมีประสิทธิภาพ เสริมสร้างให้ผู ้เรียนมีศักยภาพในการพัฒนาตนเองได้      
อย่างเต็มศักยภาพ โดยส่งเสริมให้ผู้เรียนมีความเชื่อมั่นต่อตนว่ามีศักยภาพและความสามารถพัฒนา ฝึกฝน
ตนเองให้ประสบความสำเร็จได้ ผู้เรียนสามารถกำหนดเป้าหมาย วางแผน และออกแบบการเรียนรู้ สามารถ   
ลงมือปฏิบัติกิจกรรมด้วยตนเอง อย่างมีสติและสัมปชัญญะในการเรียนรู้ มีความสุขในการเรียนรู้จากการปฏิบัติ
กิจกรรม ด้วยความใส่ใจ จดจ่อและต่อเนื่อง สามารถความรู้และความสามารถในการแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นได้    
อย่างเป็นเหตุและผล จนสามารถปฏิบัติหรือแก้ปัญหาในเรื่องนั้นๆ จนประสบความสำเร็จได้ และยังมีหลักธรรม
หลายหลักธรรมที่สามารถใช้ประกอบเพื่อให้เกิดประสิทธิภาพของกระบวนการยิ่งขึ ้น ผู้วิจัยจึงได้เลือก
หลักธรรมที่เอื ้อต่อกันยิ ่งขึ ้นเป็นหลักธรรมสนับสนุน ดังนี ้ 1) หลักไตรสิกขา (Tripitakas: 20/91/319)           
ในกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธีนั้น หลักไตรสิกขาได้เข้ามาเป็น
ส่วนสำคัญในกระบวนการพัฒนาการเรียนรู้ พัฒนาผู้เข้าอบรมอย่างรอบด้าน ทั้งด้านพฤติกรรม (อธิศีลสิกขา) 
จิตใจ (อธิจิตตสิกขา) และปัญญา (อธิปัญญาสิกขา) 2) หลักภาวนา 4 (Tripitakas: 23/36/294) ซึ่งสามารถ
พัฒนาศาสนทายาทให้เกิดคุณลักษณะสำคัญต่อการดำเนินชีวิตที่ดีงามทั้ง 4 ด้าน ได้แก่ การพัฒนาทางด้าน
ภายภาพ การพัฒนาทางด้านศีลธรรม การพัฒนาทางด้านจิตใจหรือทางด้านอารมณ์ และการพัฒนาทางด้าน
ปัญญา 

วัตถ ุประสงค์ข ้อที ่  3  เพื ่อพัฒนาและนำเสนอกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื ่อร ักษา
พระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธี ของวัดธรรมมงคลเถาบุญนนทวิหาร กรุงเทพมหานคร 

จากการศึกษาแนวคิด ทฤษฎี เอกสาร งานวิจัย และบทความที่เกี ่ยวข้องกับกระบวนการพัฒนา    
ศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธี ตามหลักทฤษฎีสมัยใหม่และหลักพุทธสันติวิธี มีการ
สัมภาษณ์ผู ้เชี ่ยวชาญและผู ้ทรงคุณวุฒิ การจัดสันติสนทนา และการสนทนากลุ ่มย่อยเพื ่อขอความเห็น        
จากผู้เชี่ยวชาญและผู้ทรงคุณวุฒิตามศาสตร์ที่เก่ียวข้องกับงานวิจัย 

เมื ่อนำข้อมูลมาสังเคราะห์ส ู ่การพัฒนากระบวนการตามวิธ ีการดำเนินการวิจัย เพื ่อพัฒนา
กระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื ่อร ักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิ ธ ี ประกอบด้วย “หัวข้อ 
วัตถุประสงค์ หลักสูตร เนื้อหา กิจกรรม และการวัดผลประเมินผล” และได้ทำการบูรณาการความรู้ตามหลัก
วิชาการร่วมสมัย ความรู ้ด้านพุทธสันติวิธี และข้อเสนอแนะที่ได้รับจากผู ้ทรงคุณวุฒิ ทำให้ได้พัฒนา
กระบวนการจัดการเรียนรู ้ให้สมบูรณ์ยิ ่งขึ ้น โดยการพัฒนากระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื ่อรักษา
พระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธีนั้นผู้วิจัยได้กระบวนการในชื่อ ICP Process โดยพัฒนากระบวนการภายใต้
กลไก 3 ขั้นตอน คือ 

ขั้นที่ 1 สร้างแรงบันดาลใจ (Inspiration) เป็นขั้นสร้างบรรยากาศการเรียนรู้เชิงบวกให้เกิดขึ้นกับ
ผู้เรียน สร้างความอบอุ่น ปลอดภัย เป็นมิตรต่อผู้เรียน เกิดความรู้สึกไว้วางใจ เชื่อใจในตัววิทยากร ทำให้



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 7 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566)          2970 
 

ผู้เรียนเกิดแรงบันดาลใจ อยากเรียนรู้สิ่งใหม่ ซึ่งต่อยอดมาจากการศึกษาทฤษฎีแรงจูงใจ สามารถพัฒนาทักษะ
ด้านแรงจูงใจและเป้าหมายในชีวิต และด้านการเป็นศาสนทายาทต้นแบบ 

ขั้นที่ 2 ปฏิบัติร่วมกัน (Collaboration) เป็นขั้นส่งเสริมให้ผู้เรียนได้ลงมือปฏิบัติกิจกรรมต่างๆ 
อย่างหลากหลายของตนเอง เน้นการเรียนรู้แบบองค์รวมทั้งด้านพฤติกรรม จิตใจ และปัญญา เพื่อนำไปสู่การ
บรรลุเป้าหมายที่กำหนดไว้ ผ่านกระบวนการกลุ่ม การระดมความคิดการอภิปราย แลกเปลี่ยนเรียนรู้ เป็นต้น  
ซึ่งต่อยอดมาจากทฤษฎีทักษะชีวิต เพ่ือพัฒนาด้านทักษะชีวิต, ด้านสันติภายใน และด้านพุทธสันติวิธี 

ขั ้นที ่ 3 สร้างสรรค์นำเสนอ (Production) เป็นขั ้นส่งเสริมให้ผู ้เร ียนใช้ความคิดสร้างสรรค์          
ของตนเองมาสร้างผลงานที่สะท้อนถึงกระบวนการและผลการเรียนรู้ของตนเอง รวมทั้งส่งเสริมให้ผู้เรียน       
ได้ถอดบทเรียน สะท้อนคิดจากการทำกิจกรรม รู้สึกอย่างไร ได้เรียนรู้อะไร จะทำไปใช้อย่างไร สร้างสรรค์
อย่างไรต่อไปและแลกเปลี่ยนความคิดและประสบการณ์เรียนรู้ร่วมกัน เพ่ือพัฒนาทักษะด้านการสื่อสารเผยแผ่
พระพุทธศาสนา 

โดยทั้ง 3 ขั้นตอนนั้นจะมีหลักธรรมหลัก คือ พละ 5 สนับสนุนไปด้วยในทุกขั้นตอน ซึ่งหลักธรรม    
หลักนั้น ผู้วิจัยได้สังเคราะห์ออกมาเป็น “เชื่อหลัก ผลักดัน มั่นคงหลักการ ผสานจิตจดจ่อ ก่อเกิดปัญญา”   
เพ่ือเป็นส่วนหนึ่งของกระบวนการในแต่ละข้ันตอน 

1) เชื ่อหลัก (Confidence) ในกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื ่อร ักษาพระพุทธศาสนา          
โดยพุทธสันติวิธีนั้น ในด้านความเชื่อซึ่งเชื่อมโยงถึงหลักศรัทธา ผู้เข้าอบรมจะต้องมีความเชื่อว่า “ตนสามารถ
พัฒนาได้” “กระบวนการสามารถพัฒนาตนได้” “วิทยากรสามารถพัฒนาตนได้” โดยในหลักนี้ เมื่อเกิดความ
เชื่อขึ้นแบบนี้จะเกิดการเชื่อมโยงกันขึ้นระหว่างผู้จัดการอบรม ผู้เข้ารับการอบรม และเกิดกระบวนการอบรม
ขึ ้นภายใต้ความไว้วางใจซึ ่งกันและกัน และมีความคาดหวังว่าจะได้ประโยชน์จากการอบรมทั้ง 2 ฝ่ าย           
ซึ่งสอดคล้องกับหลักพุทธสันติวิธีคือ “ศรัทธา”  

2) ผลักดัน (Effort) ระหว่างการอบรม ผู้เข้ารับจะได้รับการฝึกให้ผลักดันตัวเอง ยกระดับตัวเอง    
ด้วยความพยายาม โดยเริ่มจากการพยายามรีดศักยภาพของตัวเองออกมาให้มากที่สุด ทั้งด้านกายภาพ        
จิตภาพ พฤติภาพ และปัญญาภาพ ตลอดจนการแสดงออกในที่สาธารณะ ซึ่งสอดคล้องกับหลักพุทธสันติวิธี  
คือ “ความเพียร” 

3) มั ่นคงหลักการ (Mindfulness) ระหว่างการอบรม ผู ้เข้ารับการอบรมจะได้รับการฝึกให้มี      
ความมั่นคงในหลักพระพุทธศาสนา มั่นคงในบทบาทหน้าที่ของตนเองในฐานะศาสนทายาท ผ่านรูปแบบ     
การตื่นรู้อยู่ตลอดเวลา ซึ่งสอดคล้องกับหลักพุทธสันติวิธีคือ “สติ” 

4) ผสานจิตจดจ่อ (Concentration) ระหว่างการอบรม ผู้เข้ารับการอบรมจะได้รับการฝึกด้านการ
พัฒนาจิตอย่างต่อเนื่องผ่านรูปแบบกิจกรรมต่างๆ เพ่ือให้ผู้เข้ารับการอบรมได้เรียนรู้ที่จะรู้จักตนเอง เข้าใจ  
การทำงานและหน้าที่ของจิตตนเอง สามารถพัฒนาจิตใจให้เป็นผู้ที่นิ่งสงบ พร้อมที่จะแก้ปัญหาต่างๆ ที่เข้ามา
ได้อย่างมีประสิทธิภาพไม่วอกแวก ซึ่งสอดคล้องกับหลักพุทธสันติวิธีคือ “สมาธิ” 

5) ก่อเกิดปัญญา (Wisdom) ระหว่างการอบรม ผู้เข้ารับการอบรมจะได้รับการฝึกให้ใช้ปัญญา    
เพื่อแก้ปัญหาต่างๆ ในรูปแบบ “อริยสัจโมเดล” โดยขั้นตอนที่ 1.  ทราบว่าอะไรคือปัญหา 2. ทราบว่าอะไร   
คือสาเหตุ  

 
 
 
 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 7 (November-December 2023)          2971 
 

องค์ความรู้ใหม่  

ผู้วิจัยได้ดำเนินการพัฒนากระบวนการและทดลองใช้กระบวนการกับกลุ่มเป้าหมายในพื้นที่เป้าหมาย
แล้ว สามารถนำเสนอองค์ความรู ้ที ่เกิดขึ้นมานำเสนอเป็นกระบวนการ ภายใต้ชื ่อกระบวนการว่า “ICP 
Process” 

 

Picture 1: The Process of Development of Religious to ICP Process (Inside) 

เมื่อผู้วิจัยได้ค้นคว้าข้อมูลทั้งในพื้นที่ เอกสาร การสัมภาษณ์ เวทีสันติสนทนา ตลอดจนจัดทดลอง
กระบวนการแล้ว สามารถสร้างกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธี     
ได้ โดยจะเห็นว่า ICP Process มีแนวคิด (Concept) มาจากการผสานกันระหว่างตัวผีเสื้อกับปีกผีเสื้อ ซึ่งจะ
แยกออกจากกันไม่ได้ ทั้งสองส่วนมีความสำคัญในตัวเองและมีผลต่อกันและกันเสมอ ทำให้ผีเสื้อสามารถนำพา
ตัวเองไปสู่จุดหมายได้อย่างงดงาม 

ลำตัวของผีเสื้อเป็นส่วนขับเคลื่อนและชี้นำกระบวนการโดยมี 3 ขั้นตอน  
1) ขั ้นตอนการสร้างแรงบันดาลใจ (Inspiration) เป็นขั ้นตอนแรกที่ทำให้สามเณรศาสนทายาท      

เกิดแรงบันดาลใจที ่จะเรียนรู ้ ผลักดันตัวเอง โดยเรียนรู ้จากประสบการณ์บุคคลต้นแบบศาสนทายาท             
ในขัน้ตอนการสร้างแรงบันดาลใจนี้บูรณาการร่วมกับทฤษฎีแรงจูงใจ 

2) ข ั ้นตอนการปฏิบ ัต ิร ่วมกัน (Collaboration) เม ื ่อได ้ร ับแรงบันดาลใจจากบุคคลต้นแบบ          
ศาสนทายาทแล้ว สามเณรจะมีแรงบันดาลใจ มีแรงผลักดันตัวเองให้ไปสู่จุดหมาย ในขั้นตอนนี้จะเป็นการฝึก
พัฒนาทักษะด้านต่างๆ โดยในแต่ละกิจกรรมที่ฝึกทักษะนั้นจะต้องเอื้อต่อการปฏิบัติร่วมกัน แลกเปลี่ยน
ความคิดซึ่งกันและกัน ร่วมกันแก้ปัญหา และยอมรับฟังความคิดเห็นกันและกันด้วย ในขั้นตอนการปฏิบัติ
ร่วมกันนี้บูรณาการร่วมกับทฤษฎีทักษะชีวิต 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 7 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566)          2972 
 

3) ขั้นตอนการสร้างสรรค์นำเสนอ (Production) เมื่อผ่านขั้นตอนการปฏิบัติร่วมกันในกิจกรรมแล้ว 
ในขั ้นตอนนี ้สามเณรแต่ละกลุ ่มจะต้องถอดบทเรียนที ่ได้จากกิจกรรม และร่วมกันเสนอความคิดเห็น            
เพื่อนำเสนอองค์ความรู้ที่เกิดขึ้นให้กับเพื่อนได้รับฟังและเกิดการแลกเปลี่ยนระหว่างกลุ่ม ในขั้นตอนนนี้จะได้
เพ่ิมทกัษะด้านการจัดระเบียบความคิดและการลำดับการนำเสนอด้วย 

ปีกของผีเสื ้อ เป็นส่วนที่จะนำพาลำตัวของผีเสื้อไปยังที่ต่างๆ เกิดจากการบูรณาการร่วมกับหลัก     
พุทธสันติวิธี ซึ่ง ICP Process ได้ใช้หลักพละ 5 ประกอบไปด้วยหลัก  

1) เชื่อหลัก (Confidence) ในหลักนี้สามเณรศาสนทายาทต้องเชื่อว่าตนนั้นสามารถพัฒนาได้ เชื่อว่า
กระบวนการนี้สามารถพัฒนาตัวท่านได้ และเชื่อว่าวิทยากรสามารถพัฒนาตัวท่านได้ 

2) ผลักดัน (Effort) ในหลักการนี้สามเณรศาสนทายาทจะต้องผลักดันตัวเองไปสู่เป้าหมายที่วางไว้       
มีความมุ่งมั่น ขยัน จนสามารถพัฒนาตัวเองได้ 

3) มั่นคงหลักการ (Mindfulness) ในหลักการนี้สามเณรศาสนทายาทจะต้องมีความม่ันคงต่อหลักการ
ของพระพุทธศาสนา หลักการของความเป็นศาสนทายาท หลักการที่จะรักษาพระพุทธศาสนา 

4) ผสานจิตจดจ่อ (Concentration) ในขั้นตอนนี้สามเณรศาสนทายาทจะต้องจดจ่อกับสิ่งที่ตนเอง
กำลังทำอยู่เบื้องหน้า เพื่อให้งานหรือการพัฒนาตนเองมีผลสัมฤทธิ์ที่ดีที่สุด อันจะมีผลต่อประสิทธิภาพของ    
การรักษาพระพุทธศาสนาด้วย 

5) ก่อเกิดปัญญา (Wisdom) ในขั้นตอนนี้สามเณรจะต้องมีปัญญาเพื่อเรียนรู้ปัญหาและแก้ปัญหา 
ตลอดจนพัฒนาตนเองเพ่ือเผยแผ่และการรักษาพระพุทธศาสนา 

โดยเมื่อทั้งแนวคิดด้านศาสตร์สมัยใหม่และหลักพุทธสันติวิธีได้บูรณาการการทำงานร่วมกันจะเกิดเป็น 
ICP Process วงในแล้ว จึงได้พัฒนา Process ต่อเนื่องเป็น ICP Process วงนอก ซึ่งจะได้อธิบายในภาพ
อธิบายต่อไป 

 

Picture 2: The Process of Development of Religious Heirs to ICP Process 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 7 (November-December 2023)          2973 
 

จาก ICP Process วงใน ซึ ่งเป็นกระบวนการการพัฒนาที่เกิดจากการบูรณาการระหว่างศาสตร์
สมัยใหม่กับหลักพุทธสันติวิธี ICP Process ในชั้นที่ 2 หรือวงนอก จะเป็นขั้นตอนการพัฒนาทักษะด้านต่างๆ 
ทั้ง 6 ด้าน โดยแต่ละด้านนั้นจะรับหลักการทั้งหมดมาจากผีเสื้อหรือกระบวนการวงใน การพัฒนาทักษะทั้ง     
6 ด้าน ประกอบไปด้วย  

1) พัฒนาทักษะด้านทักษะชีวิต (Life Skill) มุ่งเน้นการแก้ปัญหา และพัฒนาทักษะชีวิต 
2) พัฒนาทักษะด้านแรงจูงใจและเป้าหมายในชีวิต (Motivation and Goal) มุ ่งเน้นการสร้าง

แรงจูงใจและเป้าหมายชีวิต 
3) พัฒนาทักษะด้านสันติภายใน (Inner Peace) มุ่งเน้นการพัฒนาสติและสมาธิ 
4) พัฒนาทักษะด้านพุทธสันติวิธี (Buddhist Peaceful) มุ่งเน้นการใช้หลักธรรมมาแก้ปัญหาและ

พัฒนาชีวิต 
5) พ ัฒนาท ักษะด ้านการส ื ่อสารและการเผยแผ ่พระพ ุทธศาสนา (Communication and 

Propagation) มุ่งเน้นการเพ่ิมทักษะความสามารถในการเป็นพระนักเทศน์หรือนักเผยแผ่ 
 6) พัฒนาทักษะด้านการเป็นศาสนทายาทต้นแบบ (Role Model of Buddhist Descendants) 

มุ่งเน้นการศึกษาเรียนรู้บุคคลต้นแบบ เพ่ือสร้างแรงบันดาลใจ ศึกษาวิธีดำเนินชีวิต และเป็นต้นแบบของชีวิต 
เมื่อศาสนทายาทเกิดทักษะทั้ง 6 ด้านแล้วก็จะสามารถนำทักษะทั้ง 6 ด้านไปพัฒนาตนเอง ทำให้

ตนเองนั้นกลายเป็นบุคลากรสำคัญทางพระพุทธศาสนา สามารถรักษาพระพุทธศาสนาได้อย่างยั่งยืน ลดความ
ขัดแย้ง ทั้งความขัดแย้งในตนเอง และความขัดแย้งกับผู้อ่ืนและสังคม ก่อให้เกิดพุทธสันติวิธี 

ดังนั ้น ศาสนทายาทที ่เข ้าส ู ่  ICP Process ก็จะมีทักษะและความสามารถอย่างน้อย 6 ด้าน             
ตามกระบวนการนี้ เปรียบเสมือนการแบ่งบานของดอกไม้ ทักษะทั้ง 6 ด้าน จึงเป็นกลีบดอกไม้ที่งดงามได้จาก
การขับเคลื่อนของผีเสื้อที่ได้บูรณาการผสานกันระหว่างศาสตร์สมัยใหม่กับพุทธสันติวิธีไว้แล้ว  

  
อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า 1) จากการสนับสนุนการศึกษากระจายทางการศึกษา      
ที ่มากขึ ้น มาตรฐานการศึกษาที ่ใกล้เคียงกันมากขึ ้น ค่านิยมในการบวชเรียนที ่น้อยลง แม้โรงเรียน               
พระปริยัติธรรมทั้งแผนกสามัญและแผนกธรรม-บาลี จะพยายามปรับตัวให้เข้ากับสภาพการเปลี่ยนแปลง    
ทางสังคมและการศึกษา แต่จำนวนสามเณรที่บวชเรียนในสำนักเรียนต่างๆ ทั่วประเทศก็ลดลงอย่างต่อเนื่อง
และลดลงในสัดส่วนที่มาก ทั้งนี้เพราะ มีการขอเปิดโรงเรียนพระปริยัติธรรมเพิ่มขึ้นอย่างต่อเนื่อง โดยเฉพาะ  
ในพื้นที่ต่างจังหวัดที่ห่างไกล ประกอบกับการเข้าถึงระบบการศึกษาที่ภาครัฐจัดให้อย่างครอบคลุมและฟรี    
มากยิ ่งขึ ้นทำให้การบรรพชาเป็นศาสนทายาทเพื ่อศึกษาพระธรรมวินัยจึงน้อยลงไปด้วย  2) ขาดความ
กระตือรือร้นในด้านการเรียน ทั้งนี้เพราะ การเข้าสู่ระบบการศึกษาที่ค่อนข้างง่ายของโรงเรียนพระปริยัติธรรม
อาจะเป็นสาเหตุหนึ่งของการขาดความกระตือรือร้นทางการเรียน ซึ่งหากเปรียบเทียบกับโรงเรียนชั้นข้างนอก
ที่จะต้องมีการสอบช่วงชิงพื้นที่ทางการศึกษา เด็กนักเรียนต้องติวหนังสือเพ่ือแย่งชิงพ้ืนที่ในการเรียน ทำให้เด็ก
นักเรียนเหล่านั ้นมีความคุ ้นชินกับความตื ่นตัวทางการศึกษา มีความกระตือรือร้นมากขึ ้น 3) มีสิ ่งเร้า            
จากภายนอกเกินความจำเป็น ทั้งนี้เพราะ ความสะดวกสบายหลายอย่างที่มาพร้อมเทคโนโลยี เช่น การติดตาม
ข่าวสารผ่านทางโทรศัพท์มือถือ การซื้อของหรือสั่งอาหารผ่านโทรศัพท์มือถือ และความสะดวกสบายด้านอ่ืนๆ 
สามเณรก็เป็นกลุ่มบุคคลที่สามารถเข้าถึงเทคโนโลยีและความสะดวกสบายเช่นเดียวกันกับฆราวาส หากแต่   
เมื ่อพิจารณาถึงการมีคุณสมบัติเป็นนักบวชผู ้สืบต่อพระพุทธศาสนา เทคโนโลยีและความสะดวกสบาย        
บางประการ หากใช้โดยไม่มีสติสัมปชัญญะและปัญญาเข้าควบคุมอาจจะเป็นปัจจัยหนึ่งที่ทำให้สามเณร      



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 7 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566)          2974 
 

หลงเพลิดเพลินจนละเลยหน้าที่หลักของตนคือเป็นผู้สืบต่อรักษาพระพุทธศาสนา 4) ขาดความรับผิดชอบต่อ
หน้าที่ในฐานะศาสนทายาท ทั้งนี้เพราะ ด้วยการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ศาสนทายาทในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่ง
ของสังคมจึงได้ร ับอิทธิพลทางสังคมเข้าสู ่ส ังฆ์ด้วย ทั ้งด้านพฤติกรรมและทัศนคติ ส่งผลให้สามเณร             
ศาสนทายาทมีพฤติกรรมและทัศนคติเอนเอียงไปในทางสังคมของฆราวาส เช่น การศึกษา การพูด พฤติกรรม 
ตลอดจนหน้าที่ความรับผิดชอบ โดยลืมตระหนักไปว่ายังมีหน้าที่บางประการที่เป็นหน้าที่สำคัญในฐานะ   
ศาสนทายาท เช่น การสวดมนต์ทำวัตร การปฏิบัติสมาธิ การปฏิบัติอุปัฏฐากครูบาอาจารย์ การทำความ
สะอาดว ั ด  Phrakhrusutachayaporn (Phramaha Singchai Dhammajayo), and Pramaha Keerati 
Worakiti (2014) ได้เสนอบทความวิจัยเรื ่อง “แนวทางการจัดการศึกษาของศาสนทายาทในบริบทของ
สังคมไทยในยุคปัจจุบัน” พบว่า การแยกการจัดการศึกษาของพระภิกษุสามเณรออกจากการจัดการศึกษาของ
เด็กทำให้เกิดปัญหาในเวลาต่อมา ส่งผลให้การจัดการศึกษาของพระสงฆ์อ่อนแอ เพราะรัฐได้ทอดทิ้งและ    
ปล่อยให้เป็นภาระหน้าที่ของศาสนทายาทดำเนินการกันเองตามยถากรรม การศึกษาระดับขั้นพื้นฐานของ  
ศาสนทายาทถูกโยนให้เป็นภาระของแต่ละวัดจะจัดการ โดยที่ศาสนทายาทไม่มีมาตรการส่งเสริมอย่างจริงจัง 
อีกทั้ง เจ้าคณะผู้ปกครองทุกระดับแทบจะไม่สนใจ ยิ่งในชนบทด้วยแล้ว ส่วนมากไม่มีการสอนเลย แม้แต่     
ขั ้นต่ำสุด ทำให้การศึกษาของศาสนทายาทอ่อนแอลงเรื ่อยๆ  ซึ ่งส่งผลต่อพฤติกรรมด้านการดูแลรักษา
พระพุทธศาสนาและการเผยแผ่พระพุทธศาสนาด้วย 4) แนวคิดทฤษฎีการพัฒนาจากกระบวนการพัฒนา  
ศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนาจึงต้องประกอบไปด้วยแนวคิดทฤษฎีศาสตร์สมัยใหม่ ซึ ่งผู ้วิจัยได้
สังเคราะห์จากปัญหาและความต้องการแล้วแนวคิดทฤษฎีที่เหมาะสมในการพัฒนาศาสนทายาทคือทฤษฎี 
“แรงจูงใจ” และทฤษฎี “ทักษะชีวิต” โดยจะเห็นว่าสามเณรศาสนทายาทต้องการสร้างแรงจูงใจให้ตนเองนั้น  
มีคุณค่า โดยเรียนรู้จากตัวอย่างที่ดีและกระบวนการที่ดี สร้างความมั่นใจว่าตนนั้นสามารถพัฒนาตนเองได้ 
สามารถกำหนดเป้าหมายให้กับตนเองเพื ่อนำพาตัวเองไปสู ่เป้าหมายที่ต้องการได้ด้วยวิธีการที ่ถูกต้อง         
ส่วนทฤษฎีทักษะชีวิตมุ่งเน้นให้ศึกษาปัญหาที่เกิดขึ้นกับชีวิต เรียนรู้ที่จะแก้ปัญหาอย่างสร้างสรรค์ เพื่อไปสู่
จุดหมายที่ถูกต้องงดงาม สอดคล้องกับ Maxwell (1981) ได้ให้ความหมายของคำว่าทักษะชีวิตว่าหมายถึง
ความสามารถในการจัดการหรือแก้ปัญหาต่างๆ ที่เกิดขึ้นในชีวิตของตนเองซึ่งสอดคล้องกับ Goodship (2022) 
ให้ความหมายว่าทักษะชีวิตเป็นทักษะ (Skills) และความรู้ (Knowledge) ที่จำเป็นและมีความสำคัญในการ
ดำเนินชีวิตของบุคคล 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที ่ 2 พบว่า หลักพุทธสันติวิธีที ่เอื ้อต่อการกระบวนการพัฒนา       
ศาสนทายาทเพื่อรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติวิธี คือ พุทธสันติวิธีที่เป็นเครื่องมือที่จะช่วยและส่งเสริม
การพัฒนาศักยภาพของศาสนทายาทหรือสามเณร ได้แก่ หลักพละ 5 ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และ 
ปัญญา ทั้งนี้เพราะพุทธสันติวิธีนั้นพบว่าสามารถนำมาใช้ในกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทได้ตั้งแต่ ขั้นตอน
การคัดเลือกเด็กและเยาวชนเข้ามาเป็นศาสนทายาท โดยในขั้นตอนการคัดเลือกเด็กและเยาวชนเข้ามาเป็น   
ศาสนทายาทนั้น สามารถใช้หลักศรัทธาสร้างแรงจูงใจ เพื่อคัดกรองให้ได้เด็กและเยาวชนที่มีศรัทธาที่จะ
บรรพชาอย่างแท้จริง มีแนวโน้มที่จะไม่สร้างปัญหาในอนาคต จนถึงขั้นตอนการอบรมและพัฒนา ซึ่งสามารถ
ใช้หลักวิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา เป็นเครื่องมือสำคัญในการพัฒนาศักยภาพของศาสนทายาทเพ่ือให้สามารถ
รักษาและเผยแผ่พระพุทธศาสนาได้อย่างมีประสิทธิภาพในภายหน้า สอดคล้องกับแนวคิดของ Vitayaudom 
(2013) ได้เรียบเรียงแนวความคิดของนักจิตวิทยาเกี่ยวกับประเภทของแรงจูงใจว่ าแรงจูงใจ แบ่งออกเป็น        
2 ประเภทคือ 1) แรงจูงใจภายใน เป็นสิ่งหนึ่งซึ ่งอยู่ในใจของบุคคล เกิดขึ้นมาเองจากความต้องการและ      
เป็นผลกระทบมาจากสิ่งแวดล้อมหรือสังคมภายนอก และ 2) แรงจูงใจภายนอก ซึ่งทั้งหมดสอดคล้องต่อ     
หลักศรัทธา โดยสามารถศรัทธาในตนเอง เป็นแรงจูงใจภายใน หรือมีความเชื่อว่าตนนั้นสามารถพัฒนาได้ และ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 7 (November-December 2023)          2975 
 

การได้เห็นบุคคลต้นแบบ ซึ่งเป็นแรงจูงใจภายนอก และ Phrakhrusutachayaporn (Phramaha Singchai 
Dhammajayo), and Pramaha Keerati Worakiti (2014)  ไ ด้ ว ิ จ ั ย เ ร ื ่ อ ง  ก า รศ ึ กษ า ธ ุ ด ง ค ว ั ต ร ใ น
พระพุทธศาสนา: กรณีศึกษาแนวการปฏิบัติธุดงควัตรของวัดพระธรรมกาย จังหวัดปทุมธานี ผลการวิจัยพบว่า 
วิธีการสร้างศาสนทายาทของพระสายปฏิบัติในจังหวัดสกลนคร มี 2 ขั้นตอนคือ 1) ผู้ขออุปสมบทต้องเข้ารับ
การฝึกฝนเป็นผ้าขาวก่อนอุปสมบทจริง 2) การตรวจสอบ คัดกรอง หลังจากขั้นตอนนี้จะต้องมีการฝึกหัด
ปฏิบัติอย่างเข้มงวด โดยใช้หลักธุดงควัตรและหลักพละ 5 เข้ามาเป็นส่วนสำคัญในการฝึกหัดปฏิบัติ              
ซึ่งสอดคล้องในประเด็นการคัดเลือกและคัดกรองผู้เข้ามาเป็นศาสนทายาท ว่าจำเป็นที่จะต้องมีการคัดเลือก
อย่างเหมาะสม เพื ่อไม่ให้บุคคลที ่ไม่เหมาะสมเข้ามาเป็นศาสนทายาทอันอาจจะก่อให้เกิดปัญหากับ
พระพุทธศาสนาในอนาคต 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่าผู้วิจัยได้พัฒนากระบวนการพัฒนาศาสนทายาทขึ้นมา      
ในชื่อ ICP Process ซึ่งจะพัฒนาทั้งหมด 6 ด้าน 1) ด้านทักษะชีวิต 2) ด้านแรงจูงใจและเป้าหมายในชีวิต       
3) ด้านสันติภายใน 4) ด้านพุทธสันติวิธี 5) ด้านการสื่อสารและเผยแผ่พระพุทธศาสนา 6) ด้านการเป็น      
ศาสนทายาทต้นแบบ ภายใต้ขั ้นตอน 3 ขั ้น ตอน คือ 1) ขั ้นตอนการสร้างแรงบันดาลใจ (Inspiration)           
2) ขั้นตอนการฝึกปฏิบัติร่วมกัน (Collaboration) และ 3) ขั้นตอนการสร้างสรรค์นำเสนอ (Production)      
ทำให้เกิดกระบวนการพัฒนาขึ ้นอย่างเป็นระบบ เกิดแรงจูงใจที ่จะเป็นศาสนทายาทที่ดีสามารถรักษา
พระพุทธศาสนาได้ เกิดบันดาลใจจากบุคคลต้นแบบศาสนทายาท ทั้งนี้เพราะศาสนทาทต้องการการพัฒนา 
โดยในวัตถุประสงค์ข้อนี้เป็นผลที่ได้จากการวิจัยและพัฒนาตามปัญหาและความต้องการของศาสนทายาท     
วัดธรรมมงคลเถาบุญนนทวิหาร กรุงเทพ เพื่อรักษาพระพุทธศาสนา ซึ่งเป็นกระบวนการรูปแบบใหม่ที่ได้
พัฒนาขึ้นภายใต้ต้นแบบศาสนทายาทวัดธรรมมงคล ซึ่งสอดคล้องกับ Schiffman, and Kanuk (1994) ที่ได้
กล่าวว่า แรงจูงใจจะเป็นแรงขับเคลื่อนที่อยู่ภายในของบุคคลที่กระตุ้นให้บุคคลมีการกระทำ เป็นการกระตุ้น   
ให้กล้าคิด กล้าแสดงออก เกิดทักษะรูปแบบต่างๆ จากตนเอง ซึ่งก็สอดคล้องและเป็นไปในทำสองเดียวกันกับ 
Woolfolk (1995) ได้ให้ความหมายของการจูงใจไว้ว่า เป็นภาวะภายใน ของบุคคล ที่ถูกกระตุ้นให้กระทำ
พฤติกรรมอย่างมีทิศทางและต่อเนื ่อง อันจะก่อให้เกิดความชำนาญเฉพาะตน เกิดความมั ่นใจ กล้าคิด          
กล้าแสดงออกเช่นกัน โดยมีปัจจัยที่เกี่ยวข้องคือ พลัง ความพยายาม การเปลี่ยนแปลง และบุคคลต้นแบบ 
นอกจากแรงจูงใจแล้วจำเป็นจะต้องมีการพัฒนาด้านทักษะชีวิต โดยสอดคล้องกับ Hendrick ที่ได้กล่าวว่า 
ความสามารถของบุคคลที่จะสามารถเรียนรู้ที ่จะช่วยเหลือตนเองในการที่จะประสบความสำเร็จในชีวิต 
ตลอดจนความสมบูรณ์และความพึงพอใจในชีวิตได้ 

จะเห็นได้ว่า ICP Process มีความสอดคล้องกับแนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวข้องกับแรงจูงใจและทักษะชีวิต 
ซึ่งเมื่อนำไปใช้จริงก็จะสามารถสร้างแรงจูงใจและเพ่ิมทักษะชีวิตให้กับศาสนทายาทได้ 

  
สรุป  

ศาสนทายาทในปัจจุบันลดลงเป็นอย่างมากและต่อเนื่องมาโดยตลอด เป็นผลมาจากการเข้าถึงระบบ
การศึกษาที่รัฐจัดให้อย่างทั่วถึง ส่งผลกระทบต่อแรงจูงใจในการบรรพชาเป็นศาสนทายาท ส่วนเด็กและ
เยาวชนที่บรรพชาเข้ามาเป็นศาสนทายาทแล้ว ยังขาดทักษะ 6 ด้าน คือ 1. ด้านทักษะชีวิต 2. ด้านแรงจูงใจ
และเป้าหมายในชีวิต 3. ด้านสันติภายใน 4 ด้านพุทธสันติวิธี 5. ด้านการสื่อสารเผยแผ่พระพุทธสาสนา และ   
6. ด้านการเป็นศาสนทายาทต้นแบบ  

ด้านหลักพุทธสันติวิธีพบว่า พละ 5 ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา สามารถพัฒนา
ศักยภาพศาสนทายาทได้ และยังสามารถทำมาแก้ปัญหาทั้งระดับการคัดกรองผู้เข้ามาบรรพชาจนถึงการสร้าง



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 7 (พฤศจิกายน-ธันวาคม 2566)          2976 
 

กระบวนการเพื่อพัฒนาศาสนทายาท โดยจะมีประสิทธิภาพยิ่งขึ้นหากใช้ธรรมสนับสนุน ซึ่งในงานวิใจนี้ได้นำ
หลัก ไตรสิกขา 3 และหลักภาวนา 4 เป็นหลักธรรมสนับสนุน 

ในด้านกระบวนการพัฒนาศาสนทายาทเพื ่อรักษาพระพุทธศาสนาโดยพุทธสันติว ิธ ี ใช้ “ICP 
Process” ขับเคลื่อนกระบวนการโดยมี 3 ขั้นตอน 1. สร้างแรงบันดาลใจ 2. ปฏิบัติร่วมกัน และ 3. สร้างสรรค์
นำเสนอ โดยในแต่ละขั้นตอนจะต้องประกอบไปด้วยหลัก 1. เชื่อหลัก 2. ผลักดัน 3. มั่นคงหลักการ 4. ผสาน
จิตจดจ่อ และ 5. ก่อเกิดปัญญา ทั้งขั้นตอน 3 ขั้น และหลัก 5 ข้อนี้ จะแยกจากกันโดยเด็ดขาดไม่ได้ จะต้อง
ทำงานในกระบวนการประสานเป็นอันหนึ่งอันเดียวเพื่อขับเคลื่อน ผลลัพธ์ที่ได้คือการพัฒนาทักษะทั้ง 6 ด้าน 
อย่างสมบูรณ์ 

 
ข้อเสนอแนะ 

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้  
1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 

1.1 การอบรมระสั้นเพียงระยะเวลาหนึ่ง อาจจะไม่สามารถปลูกฝังคุณลักษณะที่ดีของการรักษา
พระพุทธศาสนาได้อย่างเต็มที ่ สามเณรศาสนทายาทต้องสร้างแรงบันดาลใจและมีแรงกระตุ ้นที ่จะเป็น       
ศาสนทายาทอย่างต่อเนื่อง 

1.2 การขยายกลุ่มเป้าหมายของผู้ที่จะได้รับการอบรมตาม ICP process ให้กว้างขวางขึ้น และ
นำไปใช้อย่างแพร่หลาย จะเป็นเครื่องมือหนึ่งในการพัฒนาศาสนทายาทอย่างเป็นระบบและมีปริมาณผู้ที่ได้รับ
การพัฒนาแล้วมากยิ่งขึ้น 

1.3 การสร้างกลุ่มกระบวนการ จะทำให้สามารถใช้ ICP process ได้อย่างมีประสิทธิภาพและ
พร้อมใช้กระบวนการนี้ได้อย่างทันท่วงที 

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยในครั้งต่อไป 
2.1 นำ ICP process ไปพัฒนาขยายผลให้สามารถใช้ในกลุ่มเป้าหมายอื่นๆ  
2.2 ทดสอบทดลองใช้หลักธรรมหรือแนวคิดทฤษฎีอ่ืนๆ ให้สอดคล้องตามบริบทของกลุ่มเป้าหมาย 
2.3 พัฒนาเกมส์หรือกระบวนการให้เหมาะสมกับช่วงเวลา ค่านิยม กระแสสังคมในขณะนั้น เพ่ือให้

เข้ากับบริบทของกลุ่มเป้าหมาย 
2.4 เจาะลึกแนวคิดหรือทฤษฎีที ่เกี ่ยวข้องกับจิตวิทยาเด็กและวัยรุ ่น เพื ่อเรียนรู ้ทัศนคติ            

ของกลุ่มเป้าหมายให้ลึกยิ่งข้ึน ซึ่งจะมีผลต่อการพัฒนากระบวนการให้เป็นไปตามทัศนคติ 
 

References 
Goodship, J. M. (2022). Life Skills Mastery for Students with Special Needs. Retrieved October 

11, 2022, from http://www.lib.umi.com/dissertations/fullcit/3001230 
Hendricks, P. A. (1998). Developing Youth Curriculum Using the Targeting Life Skills Model: 

Incorporating Developmentally Appropriate Learning Opportunities to Assess Impact 
of Life Skill Development. Ames, IA: Iowa State University. 

Lapthananon, P. (1986 ) .  On Role of Buddhist Religious in Development of Rural Areas in 
Thailand. Bangkok: Social Research Institute, Chulalongkorn University. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 7 (November-December 2023)          2977 
 

Maxwell, R. (1981). Life After School: A Social Skills Curriculum. New York: Pregamon 
International Library. 

National Statistical Office of Thailand. (2022). Statistics of Religious Personnel and Places of 
Worship in Thailand. Retrieved September 29, 2000, from http://ittdashboard.nso. 
go.th/preview.php?id_project=56 

Phra Dhammapidok (P.A. Payutto). (1996). How to Develop People (Buddhism and Human 
Development). (3rd ed.). Bangkok: Buddha Dham Foundation. 

Phra Suthat Katasaro (Pratoomgaew). (2013 ) .  A Study of the Dhutanga in Buddhiam: A Case 
Study of the Dhutanga at Wat Phradhammakaya, Pathumthani Province. (Doctoral 
Dissertation). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Ayutthaya.  

Phrakhrusutachayaporn (Phramaha Singchai Dhammajayo), & Pramaha Keerati Worakiti. (2014). 
The Way for Education Management for Buddhism Successor in Thai Society. Nakhon 
Lampang Buddhist Colleges Journal, 4(3), 3.  

Schiffman, L. G., & Kanuk, L. L. (1994). Consumer Behavior. (5th ed.). Englewood Cliffs, NJ: 
Prentice-Hall. 

Vitayaudom, W. (2013). Organization Behavior. Bangkok: Theera Film & Scitex.  
Woolfolk, A. E. (1995). Educational Psychology. Boston: Allyn and Bacon. 


