
Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 1 (January-February 2024)                    393 
 

*กฎของธรรมชาติในมมุมองของพระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์  
The Laws of Nature from the Perspective of Buddhism and Science 

 
1พระมหามิตร ิตปญฺโ , 2จันทร์ศิริ พลอยงาม และ 3กิตติคุณ แก้วภิรมย์ 

1Phramaha Mit Thitapanyo, 2Jansiri Ployngam and 3Kittikun Keawpirom 

1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย, วิทยาเขตขอนแก่น 
2,3มหาวิทยาลัยเทคโนโลยีราชมงคลอีสาน, วิทยาเขตขอนแก่น 

1Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Khonkaen Campus, Thailand.  
2,3Rajamangala University of Technology Isan, Khonkaen Campus, Thailand. 

1Corresponding Author’s Email: pmahamit@gmail.com 
 
บทคัดย่อ 

พระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์นั้นเป็นการทำความเข้าใจในเรื่องเดียวกันคือ 'ธรรมชาติและกฎของ
ธรรมชาติ' ทั้งพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ให้การยอมรับในธรรมชาติและกฎของธรรมชาติ เช่นเดียวกัน 
แต่พระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ให้ความสำคัญและมุ่งเน้นในเรื่องที่แตกต่างกัน ในขณะที่พระพุทธศาสนา
ให้ความสำคัญและมุ่งเน้นในเรื่องธรรมชาติภายใน [ธรรมชาติของจิต เพ่ือนำไปสู่ความรู้และความเข้าใจในเรื่อง
ของชีวิตความทุกข์และการดับทุกข์ ส่วนวิทยาศาสตร์ให้ความสำคัญและมุ่งเน้นในเรื่องธรรมชาติภายนอก 
(วัตถุสสารพลังงาน จักรวาล และสิ่งที่เป็นรูปธรรมต่างๆ) อย่างไรก็ตามพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์นั้น 
มุ่งการค้นหาความรู้เพื่อนำไปความเข้าใจในธรรมชาติในเรื่องนั้นและการมีอยู่ของสิ่งนั้นๆ หรือนำสิ่งที่มีอยู่นั้น
มาใช้ประโยชน์ การยอมรับในธรรมชาติ และกฎของธรรมชาตินั้นเป็นคำสอนที่สำคัญทางพระพุทธศาสนา     
คำสอนเกี่ยวกับธรรมชาติทางพระพุทธศาสนามีปรากฏปรากฏชัดว่า พระพุทธเจ้าจะเกิดขึ้นหรือไม่ก็ตาม       
กฎของธรรมชาติและความเป็นไปตามกฎของธรรมชาตินั้นก็ยังคงมีอยู่ กฎของธรรมชาติที่มีการดำเนินไป 
พระพุทธเจ้าทรงแนะนำแนวทางในการปฏิบัติให้สอดคล้องกันธรรมชาติ ที่มากกว่านั้น  ก็เพื่อให้มนุษยชาติให้
เข้าใจในผลของการปฏิบัติต่อธรรมชาติ จึงเห็นว่าการยอมรับในธรรมชาติ และกฎของธรรมชาตินั้นเป็นคำสอน
ที่สำคัญทางพระพุทธศาสนา คำสอนเกี่ยวกับธรรมชาติทางพระพุทธศาสนามีปรากฏปรากฏชัดว่า พระพุทธเจ้า
จะเกิดขึ ้นหรือไม่ก็ตาม กฎของธรรมชาติและความเป็นไปตามกฎของธรรมชาตินั้นก็ยังคงมีอยู่ กฎของ
ธรรมชาติที ่มีการดำเนินไป ทรงแนะแนวทางในการปฏิบัติให้สอดคล้องกันธรรมที่มากกว่านั้นก็เพื ่อให้
มนุษยชาติให้เข้าใจในผลของการปฏิบัติต่อธรรมชาติ  

 

คำสำคัญ: กฎของธรรมชาติ; มุมมองพระพุทธศาสนา; พระพุทธศาสนากับวิทยาศาสตร์  
 
Abstract 

Buddhism and science both aim to understand the same thing: nature and the laws of 
nature that both disciplines embrace. However, the focus of Buddhism and science is 
different. Buddhism emphasizes the inner nature, which is the nature of mind and leads to 
knowledge, the understanding of suffering and the cessation of suffering; whereas science 

 
*Received April 8, 2023; Revised July 8, 2023; Accepted July 14, 2023 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2567)                    394 
 

emphasizes the outer nature, which includes objects, matter, energy, the universe, and various 
concrete things. However, both Buddhism and science seek knowledge in order to understand 
and utilize the nature of every phenomenon and existence. For Buddhism, it is important to 
accept nature and its laws, as Buddhist teachings include the laws of nature, in which the 
Buddha stated that the laws of nature continue to exist regardless of whether he has arisen 
or not, and he also gave guidelines for living in harmony with nature. Thus, human beings will 
be able to understand their actions towards nature and the consequences. 

 

Keywords: Laws of Nature; Buddhist Perspective; Buddhism and Science 
 

บทนำ  
พระพุทธศาสนามีหลักสอนที ่ให ้พิจารณาเหตุผลในความเชื ่อแม้หลักว ิทยาศาสตร์ก็อธิบาย               

ในเชิงประจักษ์ ทั้งพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ไม่ได้สอนหรืออธิบายให้มนุษย์เชื่อและศรัทธาอย่างงมงาย 
ไม่สอนหรืออธิบายให้เชื่อให้ศรัทธาในสิ่งที่อยู่นอกเหนือประสาทสัมผัสในอิทธิปาฏิหาริย์ และอิทธิปาฏิหาริย์   
แต่สอนหรืออธิบายให้มีศรัทธาในอนุสาสนีปาฏิหาริย์ ที่จะก่อให้เกิดปัญญาในการแก้ทุกข์แก้ปัญหาชีวิต 

หลักการทางวิทยาศาสตร์มีการอธิบายความเชื่อพื้นฐานว่า ปรากฏการณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นในธรรมชาติ
นั ้นมีกฎเกณฑ์หรือระเบียบ ไม่เกิดขึ ้นแบบลักลั ่น เกิดขึ ้นเพราะมีสาเหตุ ซึ ่งอาจค้นพบได้หากผู ้ค้น                   
มีความสามารถเฉลียวฉลาดพอปรากฏต่างการณ์ต่างๆ ที่เกิดขั้นเหล่านี้อาจค้นหาความจริงเหล่านี้ (Kaku, and 
Trainer, 1987) ด้วยวิธีการทางวิทยาศาสตร์ โดยใช้หลักของเหตุผล เช่น การสังเกต การเปรียบเทียบ         
การจำแนก การวิเคราะห์ การหาข้อมูล การทดลอง การพิสูจน์ นักวิทยาศาสตร์มีความเชื่อว่า ความจ ริง     
อาจค้นพบได้หรือทราบได้จากการสังเกตโดยตรง หรือจากการทดลอง แต่ไม่นิยมการหาความจริงจากแหล่ง
ความรู้ที่มีการยอมรับโดยฐานะ เช่น เพราะผู้ใหญ่แนะนำ เพราะมีการระบุไว้ในคัมภีร์โบราณ เพราะผู้พูดเป็น
บุคคลสำคัญการทดลองทางวิทยาศาสตร์จะต้องมีการยอมรับสากลไม่ว่าผู้ ใดจะเป็นผู้ทดลอง (Institute for 
the Promotion of Teaching Science and Technology, 2003) ถ้าสภาพแวดล้อมและสถานการณ์ต่างๆ
เหมือนกัน ผลการทดลองจะต้องเป็นแบบเดียวกันเสมอ ไม่ขึ้นอยู่ตัวผู้ทดลอง การค้นพบครั้งนั้นก็จะได้รับ      
การยอมรับในวงการวิทยาศาสตร์วิทยาศาสตร์สอนให้มนุษย์นำเอาหลักศรัทธาโยงไปหาการพิสูจน์ด้วย
ประสบการณ์ ด้วยปัญญา และด้วยการปฏิบัติ ดังหลักของความเชื่อใน “กาลามสูตร” คืออย่าเชื่อ เพียงเพราะ
ให้ฟังตามกันมา อย่าเชื่อ เพียงเพราะได้เรียนตามกันมา  

อย่าเชื่อ เพียงเพราะได้ถือปฏิบัติสืบต่อกันมา 
อย่าเชื่อ เพียงเพราะเสียงเล่าลือ  
อย่าเชื่อ เพียงเพราะอ้างตำรา  
อย่าเชื่อ เพียงเพราะตรรกะ หรือนึกคิดเอาเอง  
อย่าเชื่อ เพียงเพราะอนุมานหรือคาดคะเนเอา 
อย่าเชื่อ เพียงเพราะคิดตรองตามแนวเหตุผล  
อย่าเชื่อ เพียงเพราะตรงกับทฤษฎีของตนหรือความเห็นของตน  
อย่าเชื่อ เพียงเพราะรูปลักษณะน่าเชื่อ  
อย่าเชื ่อ เพียงเพราะท่านเป็นสมณะหรือเป็นครูอาจารย์ของเรา  (Thai Tripitakas: 20/2/226)        

ในหลักกาลามสูตรนี้ พระพุทธเจ้ายังตรัสต่อไปว่า จะต้องรู้เข้าใจด้วยว่า สิ่ งเหล่านี้เป็นกุศล หรืออกุศล ถ้ารู้ว่า



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 1 (January-February 2024)                    395 
 

เป็นอกุศล มีโทษ ไม่เป็นประโยชน์ ทำให้เกิดทุกข์ พึงละเสีย ถ้ารู้ว่าเป็นกุศล มีคุณ เป็นประโยชน์ เป็นไปเพ่ือ
ความสุข ก็ให้ถือปฏิบัติ นั่นคือศรัทธาหรือความเชื่อที่ก่อให้เกิดปัญญา วิทยาศาสตร์เริ่มต้นจากประสบการณ์
คือ จากการที่ได้พบเห็นสิ่งต่างๆ แล้วเกิดความอยากรู้อยากเห็นก็แสวงหาคำอธิบาย วิทยาศาสตร์ไม่เชื่อหรือ
ยึดถืออะไรล่วงหน้าอย่างตายตัว แต่จะอาศัยการทดสอบด้วยประสบการณ์สืบสาวไปเรื่อยๆ จะไม่อ้างอิงถึง    
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ใดๆ ที่อยู่นอกเหนือประสบการณ์และการทดลอง วิทยาศาสตร์แสวงหาความจริงสากล (Truth)   
ได้จากฐานที่เป็นความจริงเฉพาะองค์ความรู้ในทางวิทยาศาสตร์ได้จากประสบการณ์ ความรู้ใดที่อยู่นอก
ขอบเขตของประสบการณ์ไม่ถือว่าเป็นความรู้ทางวิทยาศาสตร์ พระพุทธเจ้าก็ทรงเริ่มคิดจากประสบการณ์ 
คือ ประสบการณ์ที ่ได้เห็นความเจ็บ ความแก่ ความตาย และที ่สำคัญที ่ส ุดคือความทุกข์ พระองค์มี             
พระประสงค์ที่จะค้นหาสาเหตุของทุกข์ในการค้นหานี้ พระองค์มิได้เชื่ออะไรล่วงหน้าอย่างตายตัว ไม่ทรงเชื่อ
ว่ามีพระเป็นเจ้าหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใดๆ ที่จะให้คำตอบได้แต่ได้ทรงทดลองโดยอาศัยประสบการณ์ของพระองค์
เองดังเป็นที่ทราบกันดีอยู่แล้ว จึงเห็นได้ว่าทั้งพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์เมื่อนำศึกษาแล้วจึงเห็นได้ว่า
เป็นความรู้ [Wisdom] ที่ยอมรับความรู้ที่ได้จากประสบการณ์ หมายถึง การที่ตา หู จมูก ลิ้น กาย เป็นประสบ
กับท่ีเกิดข้ึนจากความรู้สึกนึกคิด เช่น รู้สึกดีใจ รู้สึกอยากได้ เป็นเหตุและผลที่นำมาสู่การพิสูจน์  

 
หลักการทางพระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ 

พุทธศาสนาที่เป็นของดั้งเดิมหรือแท้จริง สิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงนำมาสอนนั้นเป็นความจริงแท้ และมี
เหตุผล เป็นกระบวนการของธรรมชาติ ซึ่งอาศัยกันและเป็นเหตุปัจจัยเกี่ยวโยงกัน จึงจะปรากฏการณ์ขึ้น      
ดังพุทธพจน์ว่า “อุทายี จงงดขันธ์ ส่วนอดีตและขันธ์ส่วนอนาคต เราจักแสดงธรรมแก่ท่านว่า เมื่อเหตุนี้มี ผลนี้
จึงมี เพราะเหตุนี้ (Thai Tripitakas: 13/271/320) มีการเกิดขึ้น ผลนี้จึงเกิด เมื่อเหตุนี้ไม่มี ผลนี้จึงไม่มี    
เพราะเหตุนี้ดับ ผลนี้จึงดับปฏิจจสมุปบาทเป็นหลักธรรมซึ่งพระพุทธเจ้าทรงแสดงในรูปของกฎธรรมชาติหรือ
ความจริงอันมีอยู่โดยธรรมดา เป็นสภาวะธรรมชาติที่ไม่เกี่ยวกับการอุบัติขึ้นของพระพุทธเจ้า ดังพุทธพจน์ที่ว่า 
ภิกษุทั้งหลาย ตถาคตเกิดขึ้นก็ตาม ไม่เกิดขึ้นก็ตาม ธาตุนั้นคือ ความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตาม
ธรรมดาก็คงตั ้งอยู ่อย่างนั ้น ตถาคตรู ้ บรรลุธาตุนั ้นว่า สังขารทั ้งปวงไม่เที ่ยง ครั ้นรู ้ บรรลุแล้วจึงบอก         
แสดงบัญญัติ กำหนด เปิดเผย จำแนก ทำให้ง่ายว่า สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง ตถาคตเกิดขึ้น ก็ตาม ไม่เกิดขึ้นก็
ตาม ธาตุนั้นคือความตั้งอยู่ตามธรรมดา ความเป็นไปตามธรรมดา ก็คงตั้งอยู่อย่างนั้น (Thai Tripitakas: 
20/137/385) ภาวะธรรมชาติ ไม่ว่าพระพุทธเจ้าจะอุบัติขึ้นหรือไม่ก็ตาม ภาวะธรรมชาตินี้มีอยู่ ภาวะหรือ
ความจริงแห่งกฎธรรมชาตินี้เป็นหนึ่งหลักธรรมคือธรรมนิยาม หมายเอา นิยาม 5 คือ อุตุนิยาม พีชนิยาม      
จิตนิยาม กรรมนิยาม และธรรมนิยาม เพื่อให้รู้กฎเกณฑ์ความจริงของชีวิตมนุษย์ นำความรู้ที่ได้มาแก้ปัญหา
และเพื่อการดับทุกข์ และเพื่อการเข้าถึงความเป็นมนุษย์ที่แท้จริงกำหนดสิ่งที่มีอยู่ตามธรรมชาติ และความ
เป็นไปไปอันมีระเบียบแน่นอนของธรรมชาติหรือกฎธรรมชาติ ซึ ่งท่านจำแนกไว้เป็นกฎเกณฑ์ย่อยๆ ได้           
5 กฎเกณฑ์ กฎเกณฑ์ย่อยๆ หรือกฎธรรมชาตินี้ในภาษาบาลีใช้คำว่า นิยาม แปลว่า กำหนดอันแน่นอนหรือ
แนวทางท่ีแน่นอนหรือความเป็นไปอันเป็นระเบียบแน่นอน นิยาม 5 จึงครอบคลุมปรากฏการณ์ทุกอย่างในโลก
และจักรวาล (Promta, 1997) กฎ 4 ข้อแรกคือ อุตุนิยาม พีชนิยาม จิตนิยามและกรรมนิยาม แบ่งออกเป็น     
2 กลุ่ม คือ กฎทางรูปธรรมคือพีชนิยามและอุตุนิยามหนึ่ง กับกฎทางนามธรรมคือจิตนิยามและกรรมนิยามอีก
ฝ่ายหนึ่ง นั่นคือ เป็นกฎที่กำกับนามรูปนั่นเอง กฎทั้งหมดนี้ประสานรวมอยู่ภายใต้กฎใหญ่ที่สุดคือกฎธรรม
นิยามหรือกฎธรรมชาติ (Thai Tripitakas: 17/26-27, 1/330) อย่างไรก็ตามพระพุทธศาสนายังสอนให้พิสูจน์
ความจริงด้วยวิธีการคิดเริ่มต้นด้วยการตรวจสอบสาเหตุของทุกข์แล้วเข้าไปทดลองเพื ่อขจัดความทุกข์
ต่อจากนั้นก็นำไปสู่การวิเคราะห์สาเหตุของทุกข์จนนำเข้าความรู้แจ้งสามารถขจัดสาเหตุของความทุกข์ได้



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2567)                    396 
 

นั ่นเอง (Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto), 2009) นี ้เป็นนั ้นเป็นหลักการทางพระพุทธศาสนา         
ที่คำสอนให้มนุษย์ที่ต้องพิสูจน์เพ่ือให้ประจักษ์ด้วยตนเอง ซึ่งเป็นหลักคำสอนที่มีความสัมพันธ์เชิงหลักการและ
เหตุผลตามหลักคำสอนในกาลามสูตร (Thai Tripitakas: 20/66/260) นี้เป็นหลักการแสวงหาเหตุผลเพื่อเข้า
ไปพิสูจน์ความจริง จึงเห็นว่าคำสอนทางพระพุทธศาสนาเป็นคำสอนที่มุ่งเน้นให้เกิดประโยชน์ที่เริ่มต้นจาก    
ตัวบุคคลแล้วขยายสู่สังคมและชุมชนตามลำดับ  

หลักการทางวิทยาศาสตร์เป็นแสวงหาความรู้จากประสบการณ์ ความรู้ใดที่อยู่นอกขอบเขตของ
ประสบการณ์ไม่ถือว่าเป็นความรู้ทางวิทยาศาสตร์ วิธีการทางวิทยาศาสตร์ในการค้นหาความจริงในธรรมชาติ 
ในข้อนี้ไดน์สไตน์ได้กล่าวไว้ว่า “ธรรมชาติยอมมีความแน่นอน มีกฎระเบียบ ไม่ว่าจะเป็นธรรมชาติในระดับ     
ที่เราสามารถสังเกตด้วยประสาทสัมผัสหรือระดับอะตอมและอนุภาคก็ตาม เราไม่อาจนึกภาพออกเลยว่า โลก  
ที่ปราศจากความเป็นระเบียนจะเป็นอย่างไร” (Kaku and Trainer, 1987) ธรรมชาติและกฎของธรรมชาติ   
ซึ่งจะให้ความสำคัญและมุ่งเน้นในเรื่องธรรมชาติภายนอก คือ วัตถุ สสาร พลังงานจักรวาล และสิ่งที่เป็น
รูปธรรมต่างๆ เพื่อนำไปสู่ความรู้ความเข้าใจในธรรมชาติในเรื่องนั้น การมีอยู่ของสิ่งนั้น  (Einstein, 1921) 
กระบวนการแสวงหาความรูธรรมชาติ เพื่อนำมาปรับใช้ให้เป็นประโยชน์ตามต้องการของมนุษย์ วิธีการทาง
วิทยาศาสตร์จึงมักจะเป็นเครื่องที่เป็นรูปธรรมที่สามารถจับต้องและตรวจสอบได้อย่างอย่างเป็นรูปธรรม       
การดำเนินการเพื่อตรวจสอบนั้นจะเป็นไปตามขั้นตอน อย่างเป็นลำดับตั้งแต่ต้นจนแล้วเสร็จตามจุดประสงค์   
ที่กำหนดกระบวนการทางวิทยาศาสตร์ จึงเป็นแนวทางการดำเนินการ โดยใช้ทักษะวิทยาศาสตร์มาใช้ในการ
จัดการ ซึ่งมีลำดับขั้นตอน 5 ขั้นตอน ดังนี้ 

1. การกำหนดปัญหา 
2. การตั้งสมมติฐาน 
3. การทดลองและรวบรวมข้อมูล 
4. การวิเคราะห์ข้อมูล 
5. การสรุปผล (Michelson, and Morley, 1887)  
ดังนั ้น พระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ อาจจะพิจารณาได้ว ่ามีความแตกต่างกัน เพราะ

พระพุทธศาสนาเป็น ‘ศาสนา' มีพระพุทธเจ้าเป็นพระศาสดามีคำสอนและผู ้ปฏิบัติตามเหมือนจะเน้น           
ในเรื่องศรัทธาความเชื่อตามคำสอน และการปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าในขณะที่วิทยาศาสตร์ คือ 
กระบวนการศึกษาและรวบรวมความรู้ในเรื่องของธรรมชาติอย่างเป็นระบบ หลักพระพุทธศาสนาได้อธิบาย
หลักปฏิจจสมุปบาทว่า เป็นการเกิดข้ึนร่วมกันโดยอาศัยกัน การเกิดขึ้นร่วมกันโดยอาศัยกันของอวิชชา สังขาร 
ว ิญญาณ นามรูป สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภพ ชาติ ชรามรณะ (Thai Tripitakas: 
13/337/407; 25/1/1) ปฏิจจสมุปบาท” เป็นกิริยา อาการท่ีอาศัยกัน ปัจจัยที่อาศัยกันเกิดขึ้นโดยชอบ (Thai 
Tripitakas: 31/174/494; Thai Tripitakas: 44/59) ความไม่รู้ความจริงในธรรมชาติพร้อมด้วยความเชื่อว่า  
ในความเป็นธรรมชาติมีกฎเกณฑ์แห่งความเป็นเหตุเป็นผลที่สม่ำเสมอแน่นอน ทั้งสองประการนี้เป็นรากฐาน    
ที่ทำให้นักวิทยาศาสตร์ เชื ่อมประกอบกิจกรรมในการค้นคว้าศึกษาหาความรู้อยู่เบื ้องหลังของธรรมชาติ       
จุดกำเนิดของวิทยาศาสตร์จึงอยู่ที่ความต้องการของมนุษย์และจะต้อง “เป็นวิทยาศาสตร์ที่เกิดมาจากความ    
ใฝ่รู ้ความจริงของธรรมชาติ และความไม่ปรารถนาที่จะเข้าถึงความดีงามสูงสุด ซึ่งเป็นรากฐานของการ
สร้างสรรค์ชีวิตและสังคมที่ดีงาม” (Phra Dhammapiṭaka (P. A. Payutto), 1999) ความแน่นอนแห่งธรรม
หรือความแน่นอนตามธรรมหมายถึง ความแน่นอนแห่งปัจจัยหรือความแน่นอนตามปัจจัย สิ่งที่แน่นอนตาม
ปัจจัยนั้นก็คือ อวิชชา สังขารฯลฯ ชาติ ชรามรณะ ซึ่งก็หมายความว่า อวิชชาเป็นปัจจัยให้สังขารเกิดแน่นอน 
สังขารเป็นปัจจัยให้วิญญาณเกิดแน่นอน วิญญาณเป็นปัจจัยให้นามรูปเกิดแน่นอน นามรูปเป็นปัจจัยให้   



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 1 (January-February 2024)                    397 
 

สฬายตนะเกิดแน่นอน สฬายตนะเป็นปัจจัยให้ผัสสะเกิดแน่นอน ผัสสะเป็นปัจจัยให้เวทนาเกิดแน่นอน เวทนา
เป็นปัจจัยให้ตัณหาเกิดแน่นอนตัญหาเป็นปัจจัยให้อุปาทานเกิดแน่นอน อุปาทานเป็นปัจจัยให้ภพเกิดแน่นอน 
ภพเป็นปัจจัยให้ชาติเกิดแน่นอน ชาติเป็นปัจจัยให้ชรามรณะเกิดแน่นอน เมื่อมีชาติ ชรามรณะ โสกะปริเทวะ 
ทุกข์ โทมนัส อุปายาสย่อมเกิดด้วยอย่างแน่นอน (Bannaruji, 2002) จึงเป็นศาสตร์ที่อาจจะมิได้เกี ่ยวกับ
ศรัทธาความเชื่อแต่เน้นในเรื่องเหตุผลและสิ่งที่มีหลักฐานพิสูจน์ได้ดังนั้นหลักการของพระพุทธศาสนากับ
หลักการของวิทยาศาสตร์จึงเหมือนมีความแตกต่างกัน แต่เมื่อพิจารณาในเรื่องของขบวนการอย่างถี่ถ้วนแล้วก็
จะเห็นว่ามีขบวนการในการแสวงความจริงที ่มีความสอดคล้องกันระหว่างพระพุทธศาสนากับหลักการ
วิทยาศาสตร์สิ่งเหล่านี้สามารถนำหลักการและขบวนการมาพิจารณาให้เห็นเป็นประเด็นดังนี้  

ด้านความเชื่อ (Confidence) หลักการวิทยาศาสตร์ ถือหลักว่า จะเชื่ออะไรนั้นจะต้องมีการพิสูจน์ให้
เห็นจริงได้เสียก่อน วิทยาศาสตร์เชื่อในเหตุผล ไม่เชื่ออะไรลอยๆ และต้องมีหลักฐานมายืนยัน วิทยาศาสตร์   
ไม่อาศัยศรัทธาแต่อาศัยเหตุผล เชื ่อการทดลองว่าให้ความจริงแก่เราได้ แต่ไม่เชื ่อการดลบันดาลของ            
สิ่งศักดิ์สิทธิ์ เพราะทุกอย่างดำเนินอย่างมีกฎเกณฑ์ มีเหตุผล และวิทยาศาสตร์อาศัยปัญญาและเหตุผล         
เป็นตัวตัดสินความจริง วิทยาศาสตร์มีความเชื่อว่า สรรพสิ่งในจักรวาลล้วนดำเนินไปอย่า งมีเหตุผล มีความ  
เป็นระเบียบและมีกฎเกณฑ์ที่แน่นอน พระพุทธศาสนาอธิบายถึงความแน่นอนแห่งธรรมหรือความแน่นอน  
ตามธรรมนั้นว่าความแน่นอนแห่งปัจจัยหรือความแน่นอนตามปัจจัย เป็นการเกิดข้ึนร่วมกันโดยอาศัยกัน  

ด้านขบวนการ (Movement) พระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ อาจจะพิจารณาได้ว่าแตกต่างกัน 
เพราะพุทธศาสนาเป็น ‘ศาสนา' มีพระพุทธเจ้าเป็นพระศาสดามีคำสอนและผู ้ปฏิบัติตามเหมือนจะเน้น         
ในเรื่องศรัทธาความเชื่อตามคำสอน และการปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าในขณะที่วิทยาศาสตร์ คือ 
กระบวนการศึกษาและรวบรวมความรู้ในเรื่องของธรรมชาติอย่างเป็นระบบ มีความเป็น ‘ศาสตร์' ที่อาจจะมิได้
เกี่ยวกับศรัทธาความเชื่อแต่เน้นในเรื่องเหตุผลและสิ่งที่มีหลักฐานพิสูจน์ได้  
 

วิธีแสวงหาความจริงของพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ 
หลักการทางพระพุทธศาสนาพระองค์มีพระประสงค์ที่จะค้นหาสาเหตุของทุกข์ในการค้นหานี้ มิได้เชื่อ

อะไรล่วงหน้าอย่างตายตัว ไม่ทรงเชื่อว่ามีพระเป็นเจ้าหรือสิ่งศักดิ์สิทธิ์ใดๆ ที่จะให้คำตอบได้แต่ได้ทรงทดลอง
โดยอาศัยประสบการณ์เป็นพ้ืนฐาน การแสวงหาความจริงอาศัยปรากฏการณที่ปรากฏทั้งภายในและภายนอก
มนุษย์ โดยมีสมมิฐานว่าสิ่งทั้งปวงย่อมเป็นไปตามธรรมดาแห่งปัจจัย กฎธรรมชาตินี้เป็นธาตุคือ ภาวะที่ทรงตัว
อยู่โดยธรรมดา เป็นธรรมฐิติคือ ภาวะที่ดำรงอยู่แน่นอนโดยธรรมดาเป็นธรรมนิยาม คือ กฎธรรมชาติหรือ
กำหนดแน่นอนแห่งธรรมดาไม่ผู้สร้างหรือบันดาล ธรรมนิยามในฐานะเป็นกฎสูงสุดของธรรมชาติ แบ่งนิยาม
ออกเป็น 5 ประการ ได้แก่ อุตุนิยาม พีชนิยาม จิตนิยาม กรรมนิยาม ธัมมนิยาม (Thai Tripitakas: 17/26-27, 
1/330) กฎธรรมชาตินี้มีการตีความเพ่ือให้เกิดการประเมินความจริงด้วยตนเองตามหลักที่พระพุทธองค์ตรัสไว้
ในกาลามสูตรหลักกาลามสูตร ทั้ง 10 ข้อ พระพุทธองค์ทรงแนะถึงท่าทีที่ควรมีต่อแหล่งความรู้ที่เป็น ความรู้
เชิงประจักษ์ ความรู้ตามแนวตรรกะ ความรู้ที่ได้รับผ่านศรัทธาทั้งหลายว่า อย่าเพิ่งปลงใจเชื่อในทันที (Thai 
Tripitakas: 20/66/260) แต่ก็มิได้ทรงสอนให้ไม่เชื่ออะไรเลยเพียงแต่ให้รับเข้ามาไว้แล้วตรวจสอบด้วยตนเอง
ก่อนว่า เมื ่อนำมาปฏิบัติแล้วเป็นกุศล เกื ้อกูลต่อการพัฒนาคุณภาพชีวิตได้จริง ก็ถือว่าเป็นความจริง            
โดยไม่สนใจว่าจะต้องตรงกับความเป็นจริงภายนอกหรือไม่แต่อย่างใดพระพุทธเจ้าตรั สถึงความเป็นจริงไว้    
โดยมีวัตถุประสงค์เพื่อให้มนุษย์ตามรู้และสามารถปล่อยวางและดับทุกข์ได้ในชีวิตจริงได้แก่ หลักธรรมเรื่อง   
“อิทัปปัจยตา” Buddhadasa Bhikkhu (2002) ที่กล่าวว่า สรรพสิ่งล้วนอิงอาศัยต่อเนื่องกันไปตามสาเหตุและ
ปัจจัย ซึ่งแสดงถึงความไม่มีต้นกำเนิดเดิมสุดของสิ่งทั้งหลายความเปลี่ยนแปลงจึงเป็นสภาพที่แท้จริงของโลก



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2567)                    398 
 

หลักไตรลักษณ์สอนว่า สิ่งทั้งปวงที่เราพบเห็นในชีวิตประจำวันนั้นมีลักษณะ 3 ประการคืออนิจจัง ทุกขังและ
อนัตตา (Wittawet, 2010)  

จึงเห็นว่าวิธีแสวงหาความจริงของพระพุทธศาสนาเป็นการแสวงจากประสบการณ์ เช่น ตาเห็นรูป     
หูได้ยินเสียง จมูกได้รับกลิ่น กายมีความรู้สึกจากผัสสะ เป็นประสบการเกี่ยวกับวิถีชีวิตของมนุษย์มากกว่ากฎ
เกี่ยวกับสิ่งที่ไร้ชีวิต เป็นประสบการที่ประจักษ์ชัดในจิตใจเฉพาะตน ไม่สามารถตีแผ่ให้สาธารณชนประจักษ์
ด้วยสายตา แต่พิสูจน์ทดลองได้ด้วยความรู ้สึกในจิตใจ และหลักการพระพุทธศาสนาไม่ได้เน้นในเรื ่อง           
ให้สาธารณชนยอมรับหรือไม่ยอมรับ มุ่งให้ศึกษาเข้าไปในจิตใจตนเอง แต่มุ่งแสวงหาความจริงจากทั้งภายนอก
และภายในตัวมนุษย์อันเป็นเหตุที่ทำให้เกิดปัญหา ทางด้านจิตวิญญาณอันเป็นผลกระทบต่อการดำรงชีวิตและ
ต่อคุณภาพชีวิต  

วิธีแสวงหาความจริงของวิทยาศาสตร์นิยมธรรมชาติและเรื่องอื่นๆ ภายนอกตัวเพื่อแสวงหาและสร้าง
องค์ความรู้และการแสวงหาความจริงแบบประจักษ์นิยม  มักเริ ่มต้นด้วยการสังเกต การตั้งคำถาม การตั้ง
สมมุติฐานการคิดอนุมานด้วยเหตุผล การทำการทดลองซ้ำหลายๆ ครั้งการเก็บและวิเคราะห์ข้อมูล การหา
ข้อสรุป การนำเสนอหรือรายงานเพื่อให้มีการวิเคราะห์ ทบทวน และตรวจสอบ  กำเนิดของวิทยาศาสตร์ คือ 
ความไม่รู้ความจริงในธรรมชาติพร้อมด้วยความเชื่อว่าในความเป็นธรรมชาติ มีกฎเกณฑ์แห่งความเป็นเหตุ    
เป็นที ่สม่ำเสมอแน่นอน ทั ้งสองประการนี ้เป็นรากฐานที่ทำให้นักวิทยาศาสตร์ เชื ่อมประกอบกิจกรรม           
ในการค้นหา ศึกษาหาความรู้อยู่เบื้องหลังของธรรมชาติ วิทยาศาสตร์จึงอยู่ในความต้องการของมนุษย์  (Phra 
Dhammapitaka (P. A. Payutto), 1999) มนุษย์ทำการเรียนรู้ความลึกลับของ ธรรมชาติก็เพ่ือจะได้มาซึ่งการ
จัดการกับธรรมชาติให้เป็นไปตามความปรารถนาของตน (Williams, 1933) จุดประสงค์ที่สำคัญอีกประการ
หนึ่งของวิทยาศาสตร์คือ การอธิบายความจริงในธรรมชาติเชิงตรรกศาสตร์ (Thongproset, 1966) กฎแห่ง
ธรรมชาติจะคงที่เสมอในทุก ระบบที่กำลังเคลื่อนที่อย่างสม่ำเสมอและเหมือนกันในทุกระบบที่เคลื ่อนที่       
ด้วยความเร็วสม่ำเสมอ อีกทั้งยังเป็นธรรมชาติที่มีระเบียบแน่นอนไม่ว่าจะเป็นธรรมชาติในระดับที่เราสังเกต
ด้วยประสาทสัมผัสหรือระดับอะตอมของวัตถุก็ตามกฎเกณฑ์นี้จะคงท่ีเสมอ (Einstein, 1988) 

จึงเห็นได้ว่า จึงเห็นว่าวิธีแสวงหาความจริงของวิทยาศาสตร์เป็นการเริ่มต้นจากประสบการณ์ที่ได้พบ
เห็นสิ ่งต่างๆ เน้นความสนใจกับปัญหาที ่เก ิดขึ ้นแล้วเกิดความอยากรู ้อยากเห็นก็แสวงหาคำอธิบาย 
วิทยาศาสตร์ไม่เชื่อหรือยึดถืออะไรล่วงหน้าอย่างตายตัว แต่จะอาศัยการทดสอบด้วยประสบการณ์ อาศัย
ปัญญาและเหตุผลเป็นตัวตัดสินความจริงที่ปรากฏ ถือได้ว่าวิทยาศาสตร์เน้นการควบคุมธรรมชาติภายนอก    
มุ่งแก้ปัญหาภายนอกวิทยาศาสตร์ถือว่าการพิสูจน์ทดลองทางวิทยาศาสตร์เป็นสิ่งที่นำมาแสดงให้สาธารณชน
ประจักษ์ชัดเป็นหลักฐานยืนยันในสิ่งที่ค้นพบนั้นได้ จึงจะเป็นการยอมรับในวงการวิทยาศาสตร์ 

 
องค์ความรู ้

พระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์นี้เป็นศึกษาและทำความเข้าใจในเรื่องเดียวกัน คือ ธรรมชาติและกฎ
ของธรรมชาติทั้งสองศาสตร์ยอมรับในธรรมชาติและกฎของธรรมชาติ แต่มีความความสำคัญและมุ่งเน้น          
ที่แตกต่างกันในขณะที่พระพุทธศาสนาให้ความสำคัญและมุ่งเน้นในเรื่องธรรมชาติภายในคือธรรมชาติของจิต
เพื ่อนำไปสู ่ความร ู ้และความเข ้าใจในเรื่ องของช ีว ิตความทุกข์และการดับทุกข ์อ ันเป ็นนามธรรม                  
ส่วนวิทยาศาสตร์ให้ความสำคัญและมุ่งเน้นในเรื่องธรรมชาติภายนอกคือ วัตถุสสาร พลังงาน จักรวาล และสิ่ง
ที่เป็นรูปธรรมต่างๆ เพื่อนำไปสู่ความรู้ความเข้าใจในธรรมชาติ การมีอยู่ของสิ่งนั้นหรือนำสิ่งที่ มีอยู่นั้นมาใช้
ประโยชน์การยอมรับในธรรมชาติ ส่วนกฎของธรรมชาติของพระพุทธศาสนาปรากฏชัดว่า พระตถาคตจะ
บังเกิดข้ึนหรือไม่ก็ตาม กฎของธรรมชาติและความเป็นไปตามกฎของธรรมชาตินั้นก็ยังคงมีอยู่  



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 1 (January-February 2024)                    399 
 

หลักการทางพระพุทธศาสนาเป็นการแสวงหาเหตุผลเพื่อเข้าไปพิสูจน์ความจริง เริ่มต้นจากตัวบุคคล
ให้เข้าใจในความสัมพันธ์ระหว่างกายและจิต มุ่งอธิบายความจริงจากทั้งภายนอกและภายในตัวมนุษย์อันเป็น
เหตุที่ทำให้เกิดปัญหา เพ่ือนำไปใช้ไปปฏิบัติให้พ้นทุกข์อันเป็นผลกระทบต่อการดำรงชีวิตและต่อคุณภาพชีวิต 

หลักการวิทยาศาสตร์ถือหลักเป็นแสวงหาความจริงด้วยการการพิสูจน์ให้เห็นจริงให้ได้เสียก่อน 
วิทยาศาสตร์เชื่อในเหตุผล ไม่เชื่ออะไรลอยๆ และต้องมีหลักฐานมายืนยัน เชื่อผลการทดลองว่าให้ความจริง   
แก่เรา วิทยาศาสตร์มีความเชื่อว่า สรรพสิ่งในจักรวาลล้วนดำเนินไปอย่างมีเหตุผล มีความเป็นระเบียบและมี
กฎเกณฑ์ที่แน่นอน อาจต้องข้อสังเกตว่าวิทยาศาสตร์เน้นการควบคุมธรรมชาติภายนอกมุ่งแก้ปัญหาภายนอก 
การพิสูจน์ทดลองทางวิทยาศาสตร์ต้องเป็นสิ่งที่สามารถนำมาแสดงให้สาธารณชนประจักษ์ชัด และเป็น
หลักฐานยืนยันในสิ่งที่ค้นพบนั้นได้จริง จึงจะเป็นการยอมรับในวงการวิทยาศาสตร์ 

 

 
Figure 1: The Nature of Laws in View of Buddhism and Science 

 
 
 
 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 12 ฉบับท่ี 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2567)                    400 
 

สรุป 
หลักการทางพระพุทธศาสนาเป็นการแสวงหาเหตุผลเพื ่อเข้าไปพิสูจน์ความจริง คำสอนทาง

พระพุทธศาสนาเป็นคำสอนที่มุ่งเน้นให้เกิดประโยชน์ที่เริ่มต้นจากตัวบุคคลแล้วขยายสู่สังคมและขยายต่อ
ชุมชนตามลำดับ พระพุทธศาสนาอธิบายถึงความแน่นอนแห่งธรรมหรือความแน่นอนตามธรรมนั้นว่าความ
แน่นอนแห่งปัจจัยหรือความแน่นอนตามปัจจัย เป็นการเกิดขึ้นร่วมกันโดยอาศั ยกัน แต่ไม่ได้เน้นในเรื่องให้
สาธารณชนยอมรับหรือไม่ยอมรับ มุ่งให้ศึกษาเข้าไปในจิตใจตนเอง มุ่งแสวงหาความจริงจากทั้งภายนอกและ
ภายในตัวมนุษย์อันเป็นเหตุที่ทำให้เกิดปัญหา ทางด้านจิตวิญญาณอันเป็นผลกระทบต่อการดำรงชีวิตและต่อ
คุณภาพชีวิต 

หลักการวิทยาศาสตร์ถือหลักว่าจะเชื่ออะไรนั้นจะต้องมีการพิสูจน์ให้เห็นจริงได้เสียก่อน วิทยาศาสตร์
เชื่อในเหตุผล ไม่เชื่ออะไรลอยๆ และต้องมีหลักฐานมายืนยัน วิทยาศาสตร์ไม่อาศัยศรัทธาแต่อาศัยเหตุผล    
เชื่อการทดลองว่าให้ความจริงแก่เราได้ แต่ไม่เชื ่อการดลบันดาลของสิ่งศักดิ์สิทธิ์ เพราะทุกอย่ างดำเนิน     
อย่างมีกฎเกณฑ์ มีเหตุผล วิทยาศาสตร์มีความเชื่อว่า สรรพสิ่งในจักรวาลล้วนดำเนินไปอย่างมีเหตุผล มีความ
เป็นระเบียบและมีกฎเกณฑ์ท่ีแน่นอน  

พระพุทธศาสนาและวิทยาศาสตร์ อาจจะพิจารณาได้ว ่าแตกต่างกัน เพราะพระพุทธศาสนา           
เป็นศาสนามีพระพุทธเจ้าเป็นพระศาสดามีคำสอนและผู้ปฏิบัติตามเหมือนจะเน้นในเรื่องศรัทธาความเชื่อ    
ตามคำสอนและการปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธเจ้าในขณะที่วิทยาศาสตร์ คือ กระบวนการศึกษาและ
รวบรวมความรู้ในเรื่องของธรรมชาติอย่างเป็นระบบ มีความเป็นศาสตร์ที่อาจจะมิได้เกี่ยวกับศรัทธาความเชื่อ
แตเ่น้นในเรื่องเหตุผลและสิ่งที่มีหลักฐานพิสูจน์ได้ 
 
References 
Bannaruji, B. (2002). Paṭiccasamuppāda. Bangkok: Pornboon Printing. 
Buddhadasa Bhikkhu. (2002). Idappaccayatā. Bangkok: Arunvithaya. 
Einstein, A. (1921). Relativity: The Special & the General Theory, Tr. R. W. Lawson. London: 

Methuen & Co., LTD. 
Einstein, A. (1988). “E = mc2” in Albert Einstein, Ideas and Opinions. New York: Bananza Books.  
Institute for the Promotion of Teaching Science and Technology (IPST). (2003). Organization of 

Learning Basic Education Curriculum Science Group. Bangkok: The Institute for the 
Promotion of Teaching Science and Technology. 

Kaku, M. & Trainer, J. (1987). Beyond Einstein: The Cosmic Quest for the Theory of the Universe. 
New York: Bantam.  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 
Michelson, A. A., & Morley, E. W. (1887). On the Relative Motion of the Earth and the 

Luminiferous Ether. American Journal of Science, 34, 333-345. 
Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2009). Buddha Dharma. Bangkok: MCU Press.  
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1999). Thotsawat Thammathat Phra Thammapidok 

Science and Technology Division. Bangkok: Thammasapa. 
Promta, S. (1997). Buddhism and Science. Bangkok: Chulalongkorn University Printing House. 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 12 No. 1 (January-February 2024)                    401 
 

Thongpraset, Ch. (1966). Logic: The Art of Defining and Reasoning. Bangkok: 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press. 

Williams, L. P. (1933). “Science, the History of” in the New Encyclopaedia Britannica (Vol. 27, 
pp. 32-42). In McHenry, R. (Ed.). 15th Edition. Chicago: Encyclopaedia Britannica Inc.  

Wittawet, W. (2010). Pratchayathat: Buddhist Philosophy. Bangkok: Chulalongkorn University 
Printing House. 

 


