
*การสอนทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอดุมศึกษา
Teaching Ethical Reasoning Skills in Higher Education 

 
สหวรัชญ์ พลหาญ 

Sahawarat Polahan 
คณะวิทยาการเรียนรู้และศึกษาศาสตร์ มหาวิทยาลยัธรรมศาสตร์ 

Faculty of Learning Sciences and Education, Thammasat University, Thailand. 
Corresponding Author’s Email: sahawarat.pol@lsed.tu.ac.th  

 
บทคัดย่อ 

บทความวิชาการนี ้มีวัตถุประสงค์เพื ่ออธิบายว่าการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมเป็นกระบวนการ              
ที่ทั้งสามารถสอนและเรียนรู้ได้ และจะช่วยทำให้การตัดสินใจอยู่บนพื้นฐานของหลักการทางจริยธรรมและ
ความสมเหตุสมผล การพัฒนาทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมสำหรับบุคคลจึงมีความสำคัญอย่างยิ่ง           
ทั้งสำหรับการดำเนินชีวิตและการสร้างสังคมที่มีจริยธรรม โดยปัจจัยสำคัญที่เป็นอุปสรรคต่อการให้เหตุผล    
เชิงจริยธรรมคือแนวโน้มตามธรรมชาติของมนุษย์ที่จะให้เหตุผลในแบบที่เป็นประโยชน์ต่อตนเอง โดยแนวโน้ม
นี้จะยิ่งทวีความรุนแรงขึ้นเมื่อบุคคลสับสนเกี่ยวกับหลักการทางจริยธรรม ตลอดจนการที่บุคคลไม่สามารถรับรู้
ได้ว่าตนเองกำลังเผชิญกับประเด็นปัญหาที ่มีมิติทางจริยธรรม อย่ างไรก็ตาม มีหลักฐานเชิงประจักษ์
ค่อนข้างมากชี้ว่า ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมสามารถสอนได้อย่างประสบความสำเร็จในระดับอุดมศึกษา 
โดยวิธีการสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษาควรใช้ทั้งวิธีการสอนแบบบรรยายและใช้
กรณีศึกษา เนื่องจากเป็นวิธีการสอนที่จะทำให้ผู้เรียนได้รับทั้งความรู้ที่จำเป็นและเรียนรู้การประยุกต์ใช้ความรู้
เหล่านั้นในสถานการณ์และบริบทต่างๆ  
 

คำสำคัญ: การให้เหตุผลเชิงจริยธรรม; วิธีการสอน; อุดมศึกษา 
 
Abstract  

This academic article aimed to explain that ethical reasoning is a process that may be 
taught and learned. Having ethical reasoning skills facilitates principled and logical ethical 
judgment. Developing ethical reasoning skills is essential for leading an ethical life as an 
individual and creating an ethical society. The main obstacle to ethical reasoning skills is the 
natural human tendency to think self-interestedly, potentially exacerbated by confusion 
about ethical reasoning concepts and failure to identify ethical aspects of issues at hand. 
However, empirical evidence suggests that ethical reasoning skills may be taught at higher 
educational institutions. Ethical reasoning instructional methods comprise lectures and case 
studies to impart required ethical concepts and knowledge and prepare students to apply 
them in different circumstances and contexts.   
 

 
*Received January 30, 2023; Revised February 24, 2023; Accepted February 28, 2023 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 5 (July-August 2023)          2079 
 

Keywords: Ethical Reasoning; Teaching Methods; Higher Education 
 
บทนำ 

การให้เหตุผลและการตัดสินใจเชิงจริยธรรมเป็นทักษะที่เป็นที่ต้องการเป็นอย่างมากของนายจ้าง   
และนายจ้างส่วนใหญ่มีความเห็นว่าทักษะดังกล่าวมีความสำคัญอย่างมากต่อความเจริญก้าวหน้าในหน้าที่การ
งานของบุคคล (Hart Research Associates, 2013) โดยบริษัท Hart Research Associates (2018) บริษัท
วิจัยความคิดเห็นของมหาชนในสหรัฐอเมริกาพบว่า ผู้จัดการฝ่ายจัดจ้างบุคลากรร้อยละ 87 และผู้บริหาร       
ในภาคธุรกิจร้อยละ 77 มีความเห็นว่า การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมเป็นหนึ่งในความรู้สำคัญที่บัณฑิตพึงมี 
นอกจากนี้ ผลงานการทบทวนวรรณกรรมงานศึกษาวิจัยที่เกี่ยวข้องกับทักษะแห่งอนาคตของ Kotsiou et al. 
(2022) พบว่า ผลการศึกษาวิจัยเกี่ยวกับทักษะแห่งอนาคตจำนวนนับสิบชิ้นระบุว่า ทักษะการให้เหตุผล         
เชิงจริยธรรม (Ethical Reasoning) เป็นทักษะที่จำเป็นสำหรับการทำงานในอนาคต อย่างไรก็ดีในช่วงที่ผ่าน
มาได้เกิดปัญหาการทุจริตคอรัปชั่นและการประพฤติมิชอบแพร่หลายในสังคมไทย เช่น ข้าราชการเรียกรับ
สินบน (Ngamkham, 2022a) ตำรวจรับสินบนเพื่อทำผิดกฎหมาย (Ngamkham, 2022b) และนักวิชาการ  
ซื้อผลงานวิชาการ (Bangkok Post, 2023) จึงทำให้ผู ้ศึกษาเกิดความสนใจเกี่ยวกับการสอนทักษะการให้
เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษา เนื่องจากการเรียนการสอนในระดับอุดมศึกษามีจุดมุ่งหมายและมี
หน้าที่โดยตรงในการเตรียมนักศึกษาให้มีความพร้อมที่จะเผชิญกับประเด็นปัญหาทางจริยธรรมที่ ยากสำหรับ
การตัดสินใจเมื ่อเข้าไปทำงานในภาคส่วนต่างๆ ของสังคม (Ministry of Higher Education, Science, 
Research and Innovation of Thailand, 2019) เช่นเดียวกับในสังคมปัจจุบันที่มีความต้องการพลเมืองที่มี
ความพร้อมที่จะสามารถให้เหตุผลเชิงจริยธรรมและตัดสินใจทางจริยธรรมได้เป็นอย่างดีเมื ่อต้องเผชิญกับ
ประเด็นปัญหาทางจริยธรรม ที่ปรากฏแพร่หลายตามสื่อท่ัวไปและท่ีไม่ปรากฏตามสื่อ  

หัวใจสำคัญที่สุดของจริยธรรม คือ พฤติกรรมของมนุษย์มีผลกระทบต่อความผาสุกของบุคคลอ่ืน     
โดยมนุษย์เราสามารถที่จะกระทำการต่อบุคคลอื่นที่ส่งผลให้เพ่ิมหรือลดคุณภาพชีวิตของบุคคลเหล่านั้นได้ 
มนุษย์เราสามารถที่จะช่วยเหลือหรือทำร้ายบุคคลอื่นได้ นอกจากนี้ ในหลายกรณี มนุษย์เรายังสามารถที่จะ
เข้าใจผลของการกระทำของตนเองต่อบุคคลอื่นได้ เนื่องจากมนุษย์เรามีความสามารถในการจินตนาการและ
ตระหนักรู้ได้ว่า เราจะรู้สึกเช่นไรหากบุคคลอื่นกระทำการต่อเราดังเช่นที่เรากระทำต่อบุคคลนั้น อย่างไรก็ดี 
ปัญหาสำคัญไม่ได้อยู่ที่เรื่องความยากในการตัดสินใจว่าการกระทำใดเป็นคุณและเป็นโทษกับบุคคลอ่ืน แต่เป็น
เรื่องแนวโน้มทางพฤติกรรมตามธรรมชาติของมนุษย์ที่จะถือเอาประโยชน์ของตนเองเป็นใหญ่ (Onishi and 
Baillargeon, 2005; Epley, Morewedge and Keysar, 2004) โดยส่วนใหญ่แล้ว ม ีน ้อยคนนักที ่จะคิด    
อย่างถี่ถ้วนเกี่ยวกับผลกระทบของการกระทำตนเองเมื่อกำลังมุ่งแสวงหาเงินทอง อำนาจ และทรัพย์สิน 
ผลลัพธ์คือคนส่วนใหญ่ ไม่ว่าจะมาจากสังคมใด มีเชื้อชาติใด และนับถือศาสนาใด มักกล่าวสนับสนุนหลักการ
ทางจริยธรรมต่างๆ แต่กลับมีคนจำนวนน้อยนักที่จะกระทำการสอดคล้องกับหลักการทางจริยธรรมเหล่านั้น    
มีน้อยคนนักที่จะโต้แย้งว่า การโกง การหลอกลวง การเอารัดเอาเปรียบ การทารุณกรรม การทำร้าย หรือการ
ขโมยจากบุคคลอื่นเป็นการกระทำที่มีจริยธรรม แต่มีน้อยคนนักที่จะอุทิศชีวิตตนเองให้กับการช่วยเหลือ         
ผู้ที่ต้องการความช่วยเหลือ การสร้างประโยชน์แก่สาธารณะ โดยมิได้มุ่งแต่เพียงประโยชน์ของตนเองเป็นสำคัญ  

จิตใจของมนุษย์เรามีธรรมชาติที่จะแสวงหาสิ่งที่เห็นว่ายังผลประโยชน์หรือความพึงพอใจให้ตนเอง 
โดยมักไม่คำนึงถึงสิทธิและความต้องการของผู้อื่น ดังนั้น หากมนุษย์เรามีความเข้าใจเกี่ยวกับ การให้เหตุผล    
เชิงจริยธรรม มีความสามารถในการตัดสินใจเชิงจริยธรรม และสามารถคิดอย่างมีวิจารณญาณ (Critical 
Thinking) โดยมีความเข้าใจเกี่ยวกับจริยธรรมประกอบด้วยแล้ว ก็จะทำให้เกิดจิตใจที่สามารถไปได้ไกลกว่า



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2566)          2080 
 

ความเห็นแก่ตัวตามธรรมชาติของมนุษย์ และไปถึงการคำนึงถึงสิทธิและความต้องการของผู้อื่น ด้วยเหตุนี้     
การพัฒนาทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมสำหรับบุคคลจึงมีความสำคัญอย่างยิ่ง ทั้งสำหรับการดำเนินชีวิตได้
อย ่างม ีจร ิยธรรมและการสร ้างส ังคมที ่ม ีจร ิยธรรม อย ่างไรก ็ตาม การสอนบุคคลให ้สามารถคิด                    
อย่างมีวิจารณญาณโดยปราศจากเรื่องจริยธรรมนั้น อาจเกิดความเสี่ยงที่จะกลายเป็นการส่งเสริมให้เกิดการคิด
อย่างมีวิจารณญาณที่มิได้เที่ยงตรงได้ และโดยส่วนมากแล้ว นักศึกษาหลายคนมักพัฒนาตนเองจนกลายเป็น    
ผู้ที่มีความชำนาญในการคิดอย่างมีวิจารณญาณ แต่มิได้พัฒนาความเข้าใจที่จำเป็นสำหรับการดำเนินชีวิตได้
อย่างมีจริยธรรม กล่าวคือนักศึกษาเหล่านี้จะพัฒนาทักษะทางปัญญาที่ทำให้ตนเองได้ในสิ่งที่ตนต้อง การ     
โดยมิได้สนใจว่าพฤติกรรมของตนอาจส่งผลกระทบอย่างไรต่อผู้อ่ืนได้บ้าง  

จุดประสงค์ของบทความวิชาการนี้คือการศึกษางานวิจัยขั้นทุติยภูมิเพื่ออธิบายเกี่ยวกับทักษะการให้
เหตุผลเชิงจริยธรรมและเสนอแนะวิธีการสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษา โดยในส่วนแรก 
จะอธิบายเกี่ยวกับทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม แนวคิดและทฤษฎีการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม และ
อุปสรรคของการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม จากนั้น จะอธิบายผลของการเรียนการสอนต่อการพัฒนาทักษะการให้
เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษา และในส่วนสุดท้าย จะเสนอแนะวิธีการสอนที่จะช่วยสร้างเสริมทักษะ
การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมของนักศึกษาในระดับอุดมศึกษา 
 
ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคืออะไร  

วรรณกรรมที่เกี่ยวข้องมักมีการใช้คำว่า การให้เหตุผลเชิงจริยธรรม (Ethical Reasoning) สลับกัน
กับคำว่า การให้เหตุผลเชิงศีลธรรม (Moral Reasoning) อย่างไรก็ตาม ผู้ศึกษามีความเห็นสอดคล้อง       
กับ Ames et al. (2017) ที่ชี้ว่า การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมแตกต่างจากการให้เหตุผลเชิงศีลธรรม โดยการให้
เหตุผลเชิงศีลธรรมหมายถึง การสะท้อนคิดพฤติกรรมและบรรทัดฐานทางสังคม หรือการคิดว่าอะไรคือสิ่งที่ถูก 
อะไรคือสิ่งที่ผิด ส่วนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคือ การวิเคราะห์ว่าอะไรคือสิ่งที่ควรกระทำ หรืออะไรคือ       
สิ่งที่ควรถูกและสิ่งที่ควรผิด โดยงานศึกษาวิจัยในอดีตมักมุ่งศึกษาเรื่องการให้เหตุผลเชิงศีลธรรมเป็นสำคัญ  
หรือมักใช้คำนี้มากกว่าคำว่าการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม นอกจากนี้ ผู้ศึกษายังมีความเห็นสอดคล้องกับผลงาน
การทบทวนวรรณกรรมงานวิจัยที่เกี ่ยวข้องกับทักษะแห่งอนาคตของ  Kotsiou et al. (2022) ที่ชี้ให้เห็นว่า 
การให้เหตุผลทางจริยธรรมมีความหมายเดียวกันกับคำต่างๆ ดังนี้ การมีความตระหนักทางจริยธรรม (Ethical 
Awareness) ความเข ้าใจทางจร ิยธรรม (Ethical Understanding) การคิดอย่างมีจร ิยธรรม (Ethical 
Thinking) และความสามารถทางจริยธรรม (Ethical Competence) โดยคำเหล่านี้แม้แตกต่างกัน แต่ก็ล้วน
สื่อถึงทักษะเดียวกัน  

ก่อนที่จะกล่าวถึงการสอนทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมให้กับนักศึกษาในระดับอุดมศึกษา         
จึงมีความจำเป็นที ่จะต้องเข้าใจก่อนว่า ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคืออะไร โดย Ehlers (2020)       
เสนอว่า ความสามารถทางจริยธรรมหรือทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมหมายถึง ความสามารถที่จะรับรู้    
มิติทางจริยธรรมของประเด็นปัญหาหรือสถานการณ์ นอกจากนี้ ยังหมายถึง การพัฒนาจุดยืนทางจริยธรรม 
(อะไรคือสิ่งที่ต้องทำ) โดยการชั่งน้ำหนักค่านิยม (Values) ผลประโยชน์ (Interests) และผลกระทบของการ
กระทำในบริบทต่างๆ และยังหมายความรวมถึงการสื่อสารจุดยืนทางจริยธรรมและความสามารถในการ
ประกอบสร้างข้ออ้าง (Premises) การพิจารณาความเกี่ยวข้องเชื่อมโยง น้ำหนัก การให้เหตุผล แรงที่ผูกมัด
เหตุผลไว้ และเงื ่อนไขของการใช้ข ้ออ้าง ตลอดจนความสามารถที ่จะตัดสินพิจารณาและตรวจสอบ           
ความสมเหตุสมผล (Logical Consistency) เงื่อนไขของการใช้ และทางเลือกอื่นๆ ยกตัวอย่างเช่น เมื่อบุคคล
ที่มีทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมต้องเผชิญกับประเด็นเรื่องการทำแท้ง ก็จะสามารถพัฒนาจุดยืนทาง



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 5 (July-August 2023)          2081 
 

จริยธรรมหรืออธิบายได้ว่า การทำแท้งเป็นสิ่งที่ควรกระทำหรือไม่ โดยสามารถให้เหตุผลที่ สมเหตุสมผลและมี
น้ำหนัก ตลอดจนเหมาะสมกับบริบทได้ 

ส่วน Evans, and MacMillan (2014) ชี ้ว ่า การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคือ การนำตรรกศาสตร์         
เชิงรูปแบบ (Formal Logic) มาใช้กับคำถามเกี ่ยวกับความถูกต้องและความผิด ความดีและความไม่ดี      
ความยุติธรรมและความอยุติธรรม หรือการที่บุคคลใช้กระบวนการคิดอย่างมีวิจารณญาณว่าสิ่งที่ถูกต้องและ
ควรกระทำคืออะไร และตั้งคำถามกับข้อสมมุติฐานเกี่ยวกับสิ่งต่างๆ ที่ได้มีการกระทำกันมาตั้งแต่ในอดีต     
ส่วน Paul, and Elder (2014) เสนอว่า การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคือ การคิดทบทวนปัญหาหรือประเด็น
ต่างๆ ที่มีนัยต่อการทำร้ายหรือช่วยสิ่งมีชีวิตที่มีความรู้สึกต่างๆ ในส่วนของ Early (2022) เสนอนิยามทักษะ
การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมว่าเป็น ทักษะในการ 1) ระบุว่าสถานการณ์มีมิติทางจริยธรรม 2) การรวบรวมข้อมูล
ด้านจริยธรรมที่มีความสำคัญของสถานการณ์ 3) ชั่งน้ำหนักเปรียบเทียบความสำคัญของข้อมูลเหล่านั้น และ 
4) ตัดสินใจโดยใช้กระบวนการการให้เหตุผล  

ดังนั้น จึงอาจนิยามได้ว่า ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคือ ความชำนาญของบุคคลในการระบุ     
มิติด้านจริยธรรมของประเด็นปัญหาหรือสถานการณ์ที่เผชิญ และใช้กระบวนการคิดอย่างมี วิจารณญาณ     
เพื่อตัดสินใจว่าสิ่งใดคือสิ่งที่ถูกต้อง และควรกระทำเมื่อเผชิญกับประเด็นปัญหาหรือสถานการณ์ดังกล่าว      
โดยเมื่อบุคคลมีทักษะนี้แล้ว จะทำให้มีความไวต่อการรับรู้ทางจริยธรรม ตลอดจนสามารถคิด ตัดสินใจ และใช้
ชีวิตได้อย่างมีจริยธรรมมากยิ่งขึ้น หรือให้เหตุผลสำหรับการคิดและการตัดสินใจได้อย่างสมเหตุสมผลตาม     
หลักจริยธรรมมากยิ ่งขึ ้น สำหรับในส่วนถัดไป ผู ้ศึกษาจะอธิบายถึงแนวคิดและทฤษฎีการให้เหตุผล             
เชิงจริยธรรม 

 
แนวคิดและทฤษฎีการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม 

การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมจะเกี่ยวข้องกับแนวคิด 2 ประการเป็นสำคัญ ได้แก่ จริยธรรมแห่งความ
ยุต ิธรรม (Morality of Justice) และจริยธรรมแห่งความอาทร (Morality of Care) โดยจริยธรรม      
แห่งความยุติธรรมจะมุ่งไปที่การปฏิบัติตามหลักการสากล กฎเกณฑ์ของสังคม และสิทธิส่วนบุคคล โดยทฤษฎี
พัฒนาการทางจริยธรรมของ Kohlberg (1986) ซึ่งมีอิทธิผลอย่างมากต่อการเรียนการสอนจริยธรรมทั่วโลก    
มีรากฐานอยู่บนจริยธรรมแห่งความยุติธรรม โดยทฤษฎีนี้เสนอว่า 1) การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมของบุคคลจะมี
พัฒนาการใกล้เคียงกับพัฒนาการทางสติปัญญาของบุคคล ดังนั้น พัฒนาการทางจริยธรรมของบุคคลจะไม่
สามารถไปได้ไกลกว่าระดับพัฒนาการทางสติปัญญาของบุคคลนั ้น 2) พัฒนาการทางจริยธรรมและ            
การตัดสินใจเชิงจริยธรรมของบุคคลจะพัฒนาอย่างเป็นขั้นตอน 3) พัฒนาการทางจริยธรรมจะย้อนกลับไม่ได้ 
4) แรงกระตุ้นสำคัญที่ทำให้เกิดพัฒนาการทางจริยธรรมมาจากการที่บุคคลแสวงหาการยอมรับทางสังคมและ
การตระหนักรู้ในระดับการประจักษ์แจ้งตัวตนที่แท้จริง  โดยพัฒนาการทางจริยธรรมของบุคคลจะเกี่ยวข้อง
และถูกควบคุมโดยสภาพแวดล้อมทางสังคมเป็นสำคัญ ดังนั้น Kohlberg จึงเสนอว่า สังคมและการศึกษา
สามารถช่วยพัฒนาจริยธรรมของบุคคลได้  

งานวิจัยของ Kohlberg (1986) ได้ใช้เวลามากกว่าสิบปีในการศึกษาระดับการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม
ของบุคคลของผู ้ร ่วมวิจ ัย ซึ ่งเป็นเด็กและผู ้ใหญ่ในระดับอายุต ่าง ๆ และมาจากสังคมที ่หลากหลาย                
โดยผลการวิจัยพบว่า โดยทั่วไปแล้ว การตัดสินใจเชิงจริยธรรมและการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมของมนุษย์ จะมี
พัฒนาการ 6 ระดับ หรือจัดกลุ่มเป็น 3 ระดับ โดยในแต่ละระดับจะมี 2 ขั้น ได้แก่  

1) ระดับก่อนกฎเกณฑ์สังคม (Pre-Conventional Level) โดยในขั้นที่ 1 คือ ขั้นของการเชื่อฟังและ
การลงโทษ โดยเด็กที่มีพัฒนาการทางจริยธรรมอยู่ในระดับนี้จะเชื่อว่าสิ่งที่ผู ้มีอำนาจกำห นดว่าถูกคือถูก     



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2566)          2082 
 

และการไม่เชื่อฟังกฎเกณฑ์เหล่านั้นคือสิ่งที่ผิด ในส่วนของขั้นท่ี 2 คือ ขั้นของการมุ่งที่ผลประโยชน์ตน โดยเด็ก
ที่มีพัฒนาการทางจริยธรรมอยู่ในระดับนี้จะเชื่อว่าพฤติกรรมที่ถูกต้องคืออะไรก็ตามที่เป็นประโยชน์ต่อตนเอง
สูงสุด โดยจะมีความสนใจความต้องการของผู้อ่ืนอย่างจำกัด และจะเห็นว่า กฎเกณฑ์ท่ีเป็นประโยชน์ต่อตนเอง
คือสิ่งที่ดี และกฎเกณฑ์ที่ไม่เป็นประโยชน์ต่อตนเองคือสิ่งที่ไม่ดี โดย Kohlberg ชี้ว่า เด็กที่มีอายุต่ำกว่า 9 ปี
ส่วนใหญ่ ผู้ใหญ่บางส่วน และนักโทษที่เป็นเยาวชนและนักโทษผู้ใหญ่ส่วนใหญ่จะมีพัฒนาการอยู่ในระดับนี้  

2) ระดับจริยธรรมตามกฎเกณฑ์ของสังคม (Conventional Level) โดยบุคคลที่มีพัฒนาการทาง
จริยธรรมอยู่ในระดับนี้จะซึมซับกฎเกณฑ์ของสังคมอย่างฝังใจ โดยจะเชื่อว่ากฎเกณฑ์และระเบียบข้อบังคับ
เป็นสิ่งที่ถูกต้องที่สุด โดยจะตัดสินความมีจริยธรรมของการกระทำโดยเปรียบเทียบกับมุมมองและความ
คาดหวังของสังคม โดยพัฒนาการทางจริยธรรมขั้นที่ 3 และ 4 จะอยู่ในระดับนี้ สำหรับบุคคลที่มีพัฒนาการ
ทางจริยธรรมอยู่ในขั้นที่ 3 จะเชื่อว่า ความมีจริยธรรมของการกระทำจะตัดสินได้โดยพิจารณาว่าการกระทำ
ดังกล่าวจะเป็นที่ยอมรับหรือชื่นชอบโดยบุคคลอื่นหรือไม่ สำหรับบุคคลที่มีพัฒนาการทางจริยธรรมอยู่ในขั้น    
ที่ 4 จะตระหนักถึงความสำคัญของการทำตามกฎหมายบ้านเมืองและกรอบทางสังคมเนื่องจากมีความสำคัญ
ในการรักษาสังคมให้คงอยู่ได้  

3) ระดับเหนือกฎเกณฑ์ (Post-Conventional Level) โดยบุคคลที่มีพัฒนาการทางจริยธรรมอยู่ใน
ระดับนี้จะมีความตระหนักว่า ความมีจริยธรรมของการกระทำจะตัดสินได้โดยพิจารณาจากสิทธิ ค่านิยม และ
หลักการที่เป็นที ่ยอมรับแบบสากลโดยสมาชิกของสังคมที่มีความเท่าเทียมกัน โดยค่านิยมและหลักการ        
ทางจริยธรรมเหล่านั ้นจะได้รับความชอบธรรมจากบุคคลเอง มิใช่โดยผู ้มีอำนาจใดๆ สำหรับบุคคลที่มี
พัฒนาการทางจริยธรรมอยู ่ในขั ้นที ่ 5 จะเชื ่อว่า สังคมมีความคิดเห็น สิทธิ และค่านิยมที ่หลากหลาย          
และสิ ่งเหล่านี ้ควรได้ร ับการเคารพร่วมกันว่ามีความเฉพาะเจาะจงสำหรับแต่ละบุคคลหรือแต่ละกลุ่ม          
โดยกฎหมายบ้านเมืองจะถูกมองว่าเป็นสัญญาประชาคมมากกว่าเป็นกฎเกณฑ์ที่ตายตัว และกฎหมายใด         
ที่ไม่ส่งเสริมความผาสุกโดยรวมของสังคมควรต้องเปลี่ยนแปลง โดยใช้ความคิดเห็นของคนส่วนใหญ่ตัดสิน 
สำหรับบุคคลที่มีพัฒนาการทางจริยธรรมอยู่ในขั้นที่ 6 จะใช้หลักจริยธรรมที่เป็นสากลเป็นเกณฑ์ตัดสินและ
ชี้นำการกระทำ โดยบุคคลที่มีพัฒนาการในระดับนี้จะทำตามกฎเกณฑ์หรือหลักการทางจริยธรรมที่ตนเองได้
เลือกเองแล้ว และเชื่อว่ากฎหมายจะมีความชอบธรรมต่อเม่ือมีรากฐานอยู่บนความยุติธรรม  

Gilligan (1982) ได้วิจารณ์ทฤษฎีพัฒนาการทางจริยธรรมของ Kohlberg (1986) ว่า มุ่งไปที่แนวคิด
ที่เป็นนามธรรมและไม่ได้ให้ความสำคัญกับบริบท จึงทำให้การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมเป็นแบบนามธรรมและ
อิงหลักการ โดย Gilligan ได้ทำการวิจัยโดยสัมภาษณ์ผู้หญิงหลายคนเกี่ยวกับประเด็นปัญหาเชิงจริยธรรม      
ที ่ยากแก่การตัดสินใจและการตัดสินใจประเด็นปัญหาเหล่านั้น และได้ค้นพบจริยธรรมแห่งความอาทร 
(Morality of care) ซึ่งมุ่งเน้นไปที่การรักษาความสัมพันธ์และการเข้าใจอย่างลึกซึ้งในรายละเอียดของบริบท
ของประเด็นปัญหาเชิงจริยธรรม โดย Gilligan ชี้ว่า ผู้หญิงมักถูกเข้าใจว่า มีพัฒนาการทางจริยธรรมอยู่ในขั้น  
ที ่ 3 ตามทฤษฎีของ Kohlberg แต่แท้ที ่จริงแล้ว ผู ้หญิงเลือกที ่จะรักษาความสัมพันธ์ที ่สำคัญมากกว่า         
การทำลายความสัมพันธ์ดังกล่าวเพ่ือยืนหยัดในหลักการใดหลักการหนึ่ง เนื่องจากผู้หญิงหลายคนอยู่ในสถานะ
ที่ด้อยกว่า และต้องพึ ่งพาความสัมพันธ์ส่วนบุคคลเพื ่อความอยู ่รอดของตนเอง ทั ้งนี ้ Gilligan เสนอว่า 
จริยธรรมแห่งความอาทรมี 3 ระดับ โดยในระดับที่ 1 หรือระดับก่อนกฎเกณฑ์สังคม (Pre-conventional 
level) บุคคลจะมุ่งดูแลตนเองเพื่อให้อยู่รอดเป็นสำคัญ ในระดับที่ 2 หรือระดับตามกฎเกณฑ์ของสังคม 
(Conventional level) การกระทำที่มีจริยธรรมคือการมีความเอ้ืออาทรต่อบุคคลอ่ืน และในระดับที่ 3 ซึ่งเป็น
ระดับสูงสุดของความเอื้ออาทร หรือระดับเหนือกฎเกณฑ์ (Post-conventional level) บุคคลที่มีพัฒนาการ
ในระดับนี ้จะให้ความสำคัญกับการรักษาความสัมพันธ์ แต่ก็จะดูแลตนเองเพื ่อให้สามารถดูแลผู ้อื ่นได้            



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 5 (July-August 2023)          2083 
 

ในมุมมองของจริยธรรมแห่งความอาทรแล้ว ความสัมพันธ์จะถูกมองว่ามีความถาวร บริบทมีความสำคัญ และ
การตัดสินใจเชิงจริยธรรมจะต้องมีความเข้าใจอย่างลึกซึ้งเกี่ยวกับรายละเอียดของบริบท มิใช่การตัดสินใจ     
โดยการทำให้ปัญหาเชิงจริยธรรมกลายเป็นเรื่องนามธรรม 

การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมของบุคคลจึงมักมีความโน้มเอียงไปทางแนวคิดของ Kohlberg ซึ ่งมี
รากฐานจากการคิดแบบนิรนัยที่ใช้หลักการมีความเป็นนามธรรม มีความเป็นสากล  ไม่ลำเอียงและปราศจาก
ความรู้สึก (ลักษณะของเพศชาย) หรือโน้มเอียงไปทางแนวคิดของ Gilligan ซึ่งมีรากฐานจากการคิดแบบ
อุปนัย อ่อนไหว ให้ความสำคัญกับบริบทของสถานการณ์ และการรักษาความสัมพันธ์ (มีลักษณะของเพศหญิง) 
ยกตัวอย่างเช่น Grundstem‐Amado (1992) พบว่า การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมของแพทย์ (ส่วนใหญ่       
เป็นเพศชาย) จะโน้มเอียงไปทางแนวคิดทางจริยธรรมของ Kohlberg ส่วนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมของ
พยาบาล (ส่วนใหญ่เป็นเพศหญิง) จะโน้มเอียงไปทางแนวคิดทางจริยธรรมของ Gilligan อย่างไรก็ตาม 
Juujarvi (2006); Weinberg et al. (1993) พบว่า ผ ู ้ชายและผู ้หญิงต่างใช ้กรอบแนวคิดทางจริยธรรม        
ของทั้ง Kohlberg และ Gilligan ในการตัดสินใจเชิงจริยธรรม และชี้ว่า ประเด็นปัญหาเชิงจริยธรรมที่ไม่ได้
เป็นเรื่องส่วนบุคคลและเป็นนามธรรมจะเหมาะสมกับการใช้กรอบแนวคิดทางจริยธรรมของ Kohlberg ในการ
ตัดสินใจเชิงจริยธรรมและการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม ขณะที่ประเด็นปัญหาเชิงจริยธรรมที่เป็นเรื่องส่วนบุคคล
จะเหมาะสมกับการใช้กรอบแนวคิดทางจริยธรรมของ Gilligan ในการตัดสินใจเชิงจริยธรรมและการให้เหตุผล
เชิงจริยธรรมมากกว่า นอกจากนี้ Schrader (1999) ยังพบว่า นักศึกษาระดับอุดมศึกษาได้ใช้กรอบแนวคิด  
ทางจริยธรรมของทั้ง Kohlberg และ Gilligan ในการตัดสินใจเชิงจริยธรรมและการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม 
และยังพบด้วยว่า ในบางครั้ง นักศึกษาเหล่านี้ยังสามารถให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในแบบที่สร้างสรรค์ ซึ่งอาจ    
ไม่เกิดขึ้นหากใช้กรอบแนวคิดทางจริยธรรมอันใดอันหนึ่งเพียงอันเดียว สำหรับในส่วนถัดไป ผู้ศึกษาจะอธิบาย
ถึงอุปสรรคของการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม 

 
อุปสรรคของการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม 

ปัจจัยสำคัญที่เป็นอุปสรรคต่อการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคือแนวโน้มตามธรรมชาติของมนุษย์ที่จะให้
เหตุผลในแบบที่เป็นประโยชน์ต่อตนเอง โดยแนวโน้มนี้จะยิ่งทวีความรุนแรงขึ้นเมื่อบุคคลสับสนเกี่ยวกับ
หลักการทางจริยธรรม ตลอดจนการที่บุคคลไม่สามารถรับรู้ได้ว่าตนเองกำลังเผชิญกับประเด็นปัญหาที่มี       
มิติทางจริยธรรม โดยในส่วนนี้ ผู้ศึกษาจะอธิบายถึงอุปสรรคสำคัญของการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมเหล่านี้ 

1) การไม่ตระหนักว่ากำลังเผชิญกับประเด็นปัญหาทางจริยธรรม  
ขั้นตอนแรกสุดของกระบวนการการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคือ การที่บุคคลตระหนักรู้ว่ า สถานการณ์

ที่ตนเองกำลังเผชิญอยู่นั้นมีประเด็นปัญหาทางจริยธรรมที่ทำให้ต้องมีการสะท้อนคิดและประเมิน (Hunt and 
Vitell, 1986; Jones, 1991; Rest, 1986) โดยประเด ็นป ัญหาทางจร ิยธรรมม ักเก ี ่ยวก ับแนวค ิดหรือ
ผลประโยชน์ที่ขัดแย้งกัน และมักต้องมีการตัดสินใจเลือกอย่างหนึ่งอย่างใด (Hosmer, 1991) และไม่มีคำตอบ
ที ่ถ ูกหรือผิดอย่างแน่ช ัด ตลอดจนการตัดสินใจทางจริยธรรมอาจส่งผลกระทบเชิงลบต่อบุคคลอ่ืน                  
ได้ด้วย (Jones, 1991) Rest (1986) เสนอว่า การรู้ว่าประเด็นปัญหาที่เผชิญอยู่เป็นปัญหาทางจริยธรรม      
เป็นเงื่อนไขหรือสิ่งที่จำเป็นจะต้องเกิดขึ้นก่อนที่จะเกิดกระบวนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม อย่างไรก็ตาม 
ประเด็นปัญหาทางจริยธรรมที่บุคคลเผชิญมักไม่แสดงมิติทางจริยธรรมออกมาให้เห็นอย่างเด่นชัด โดยส่วนมาก
บุคคลมักจะตระหนักรู้ได้ว่าประเด็นปัญหาที่เผชิญอยู่เป็นประเด็นปัญหาทางจริยธรรมก็ต่อเมื่อเกิดผลกระทบ
เชิงลบต่อบุคคลอื่น (Evans, and MacMillan, 2014)  

    



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2566)          2084 
 

2) การสับสนเกี่ยวกับหลักการทางจริยธรรม 
เมื่อเผชิญกับประเด็นปัญหาทางจริยธรรมใดก็ตาม บุคคลจำเป็นต้องระบุหลักการทางจริยธรรม        

ที่เกี่ยวข้องกับประเด็นปัญหาที่กำลังเผชิญอยู่ให้ได้เสียก่อน โดยบุคคลจะไม่สามารถให้เหตุผลทางจริยธรรม      
ได้อย่างมีประสิทธิภาพ หากบุคคลนั้นไม่เข้าใจหลักการและความแตกต่างระหว่างหลักการทางจริยธรรม 
อย่างไรก็ตาม Early (2022) ได้ระบุว่า หลักการทางจริยธรรมมีอยู่อย่างมาก และยังไม่มีหลักการทางจริยธรรม
ใดที่เป็นที่ยอมรับอย่างสากลในปัจจุบัน กล่าวคือยังไม่มีหลักการทางจริยธรรมใดที่สามารถประยุกต์ใช้ได้กับ   
ทุกวัฒนธรรม ทุกลัทธิความคิดทางจริยธรรม และทุกสาขาอาชีพ จึงทำให้บุคคลสับสนว่าจะใช้หลักการ        
ทางจริยธรรมใดในการให้เหตุผลทางจริยธรรม เมื่อเผชิญกับประเด็นปัญหาทางจริยธรรม นอกจากนี้ Paul 
and Elder (2014) ได้นำเสนอว่า บุคคลมักสับสนและไม่สามารถแยกแยะหลักการทางจริยธรรมกับกรอบ    
การคิดในแบบอื่นๆ ได้ เช่น บรรทัดฐานทางสังคม หลักปฏิบัติทางศาสนา และกฎหมาย ซึ ่งในบางครั้ง          
แม้กรอบการคิดเหล่านี้เป็นที่ยอมรับโดยทั่วไปในสังคม แต่ก็อาจไร้จริยธรรมได้  

3) การไม่สามารถควบคุมการให้เหตุผลในแบบที่เป็นประโยชน์ต่อตนเองและลำเอียง 
มนุษย์มีแนวโน้มตามธรรมชาติที่จะมองสิ่งต่างๆ ด้วยมุมมองที่คับแคบและยึดตนเองเป็นศูนย์กลาง 

(Onishi and Baillargeon, 2005; Epley, Morewedge and Keysar, 2004) ยกตัวอย่างเช่น มนุษย์รู้สึกได้
ถึงความเจ็บปวดของตนเอง แต่จะไม่สามารถรู้สึกความเจ็บปวดของผู้อื่น มนุษย์จะคิดเกี่ยวกับความคิดของ
ตนเอง แต่จะไม่ได้คิดถึงความคิดของผู้อื่น เมื่อมนุษย์เจริญเติบโตขึ้น มนุษย์เราก็มิได้พัฒนาความสามารถ        
ที่จะเห็นอกเห็นใจหรือพิจารณามุมมองของผู้อื่นที่ขัดแย้งกับมุมมองของตนเองได้โดยธรรมชาติ ดังนั้น มนุษย์
จึงไม่สามารถให้เหตุผลจากมุมมองที่มีจริยธรรมได้โดยแท้จริง และการเห็นอกเห็นใจความคิดของบุคคลอ่ืน     
จึงไม่ใช่เรื ่องที่เป็นธรรมชาติสำหรับมนุษย์ (Paul and Elder, 2014) นอกจากนี้ มนุษย์ยังมีแนวโน้มตาม
ธรรมชาติที่จะมีความคิดลำเอียงเข้าข้างบุคคลที่ใกล้ชิดและเป็นที่ชอบพอของตนเองอีกด้วย (Werhane et al., 
2013) ดังนั้น การคิดหรือให้เหตุผลโดยยึดตนเองเป็นศูนย์กลางหรือลำเอียงเข้าข้างบุคคลบางคนหรือบางกลุ่ม
จึงเป็นอุปสรรคของการคิดอย่างเป็นกลางและการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมที่มีความยุติธรรม 

นอกจากนี้ สำหรับนักศึกษาในระดับอุดมศึกษาแล้ว อิทธิพลจากกลุ่มเพื่อนยังอาจเป็นอุปสรรคของ
การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมได้ (Chierchia, Piera Pi-Sunyer and Blakemore, 2020) โดย Adams (1987) 
พบว่า กลุ่มเพื่อนทำให้นักศึกษาในระดับอุดมศึกษาให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับพัฒนาการที่ต่ำลงได้ 
เนื่องจากกลุ่มเพื่อนมีบทบาทสำคัญสำหรับบุคคลในวัยนี้ โดยเป็นทั้งพื้นที่สำหรับการแลกเปลี่ยนข้อกังวล 
ความกลัว และความไม่พอใจ ซึ่งเป็นความรู้สึกที่มักเกิดขึ้นเป็นปกติสำหรับบุคคลในช่วงวัยรุ ่นตอนปลาย     
(อายุ 18 – 21 ปี) ดังนั้น การคล้อยตามและอิทธิพลจากกลุ่มเพื่อนจึงอาจทำให้นักศึกษาในระดับอุดมศึกษา    
ให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในแบบที่ลำเอียงหรือเป็นประโยชน์ต่อตนเองหรือต่อกลุ่มได้ 

อย่างไรก็ตาม ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมจะช่วยทำให้การตัดสินใจเชิงจริยธรรมมีความเป็นเหตุ
เป็นผลและอยู่บนพ้ืนฐานของหลักการทางจริยธรรมได้ และทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมเป็นกระบวนการ
ที่สามารถสอนและเรียนรู้ได้ (Sternberg, 2010) โดยในส่วนถัดไปผู้ศึกษาจะอธิบายผลของการเรียนการสอน
ต่อการพัฒนาทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษา 
  
การสอนและการพัฒนาทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษา 

การสอนทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมจะแตกต่างจากการสอนจริยธรรม โดยจริยธรรม             
คือชุดหลักการเกี่ยวกับอะไรคือพฤติกรรมที่ถูกและผิด ซึ่งหลักการเหล่านี้นักศึกษามักได้รับการสอนจากที่บ้าน
หรือสถาบันทางศาสนาหรือเรียนรู้ด้วยตนเองจากประสบการณ์ชีวิต ส่วนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคือการคิด



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 5 (July-August 2023)          2085 
 

เกี่ยวกับสิ่งถูกผิดของประเด็นปัญหาต่างๆ โดยกระบวนการให้เหตุผลสามารถสอนกันได้ และมหาวิทยาลัยหรือ
สถาบันการศึกษาระดับอุดมศึกษาเป็นที่ที่เหมาะสมสำหรับการสอนกระบวนการดังกล่ าว จากการสำรวจ
วรรณกรรมพบว่า มีหลักฐานเชิงประจักษ์หลายชิ ้นชี ้ว่า ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมสามารถสอน          
ได้อย่างประสบความสำเร็จในระดับอุดมศึกษา ในการศึกษาวิจัยเหล่านี้ส่วนใหญ่จะศึกษาชั้นเรียนเดียวที่มี
จำนวนกลุ่มตัวอย่างน้อย โดยที่ผ่านมา การศึกษาวิจัยเกี่ยวกับการเรียนการสอนจริยธรรมส่วนใหญ่จะมุ่งไป   
ที่จริยธรรมสำหรับนักบัญชีโดยเฉพาะหรือทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมภายในชั้นเรียนของนักศึกษา      
ด้านบัญชี ยกตัวอย่างเช่น La Grone et al. (1996) ศึกษาการเรียนการสอนจริยธรรมภายในรายวิชาทางบัญชี
ระดับบัณฑิตศึกษา ซึ่งมีระยะเวลาราว 6 สัปดาห์ โดยให้กลุ่มทดลอง (35 คน) และกลุ่มควบคุม (46 คน)     
ทำแบบทดสอบในตอนเริ ่มต้นของภาคการศึกษา (ก่อนการเร ียนการสอนจริยธรรม ) และในช่วงจบ             
ภาคการศึกษา (หลังจากมีการเรียนการสอนจริยธรรม ) และ 6 เดือนหลังจากที่จบภาคการศึกษาไปแล้ว        
ผลการศึกษาชี้ว่า การเรียนการสอนจริยธรรมช่วยทำให้นักศึกษาพิจารณาประเด็นปัญหาทางจริยธรรม       
อย่างสม่ำเสมอในกระบวนการตัดสินใจ และผลการศึกษาวิจัยนี้ยังเสนอแนะว่า นักบัญชีสามารถมีความ
ตระหนักทางจริยธรรมในระดับสูงสุด หากประเด็นปัญหาทางจริยธรรมได้ถูกบรรจุไว้ในส่วนหนึ่งของหลักสูตร
การศึกษาต่อเนื่อง (Continuing Education) ของนักบัญชีเหล่านี้ อย่างไรก็ดี การเพิ่มขึ้นของจริยธรรมหรือ
พัฒนาการทางจริยธรรมจะไม่ถาวร 

นอกจากผลงานของ La Grone et al. (1996) แล้ว Welton, and Guffey (2008) ก็ได้ศึกษาวิจัยว่า 
การเรียนการสอนจริยธรรมซึ่งเป็นส่วนหนึ่งของรายวิชาทางบัญชีในระดับบัณฑิตศึกษามีประสิทธิผลมากน้อย
เพียงใด และถ้าหากมีประสิทธิผลแล้ว ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมที่เพิ่มขึ้นนั้นจะมีผลเป็นการชั่วคราว
หรือยั่งยืนคงทน โดยให้นักศึกษาทำแบบทดสอบวัดการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม (Accounting Defining Issues 
Test: ADIT) ในช่วงเริ่มต้นของภาคการศึกษาหรือก่อนมีการเรียนการสอนจริยธรรม ในช่วงจบภาคการศึกษา 
และในช่วง 3 ปีหลังจากการเรียนการสอนจริยธรรมเสร็จสิ้นไปแล้ว ซึ่งผลการศึกษาชี้ว่า ทักษะการให้เหตุผล
เชิงจริยธรรมที่เพิ่มขึ้น ซึ่งวัดโดยแบบทดสอบ ADIT มีความยั่งยืนคงทน และไม่ได้ลดถอยลงเมื่อนักศึกษา      
เข้าทำงานแล้ว นอกจากนี้ Earley and Kelley (2004) ได้ทำการศึกษาวิจัยและค้นพบว่า การเรียนการสอน
จริยธรรมในรายวิชาทางบัญชีระดับปริญญาตรี ซึ ่งเป็นหลักสูตรนาน 14 สัปดาห์ ทำให้เกิดการเพิ ่มขึ้น        
ของจริยธรรมที่เป็นการเฉพาะสำหรับวิชาชีพบัญชี (Accounting Specific Ethics) ของนักศึกษา แต่ไม่ได้     
ทำให้ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมโดยทั่วไป (General Ethical Reasoning Skills) ของนักศึกษาเพ่ิมข้ึน  

อย่างไรก็ดี Ponemon (1993) ได้ทำการศึกษาวิจัยและค้นพบว่า หลักสูตรจริยธรรมนาน 10 สัปดาห์ 
ซึ่งประกอบไปด้วยวิดีโอ การสอนแบบบรรยาย การอ่านหนังสือ และการสนทนาเกี่ยวกับประเด็นทางจริยธรรม
ที่ยากแก่การตัดสินใจ นาน 4 ชั่วโมง จำนวน 6 ครั้ง มิได้ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงในความสามารถ การให้
เหตุผลเชิงจริยธรรมของนักศึกษาระดับปริญญาตรีและระดับบัณฑิตศึกษา นอกจากนี้ Smith et al. (2004) 
ได้ทำการศึกษาวิจัยทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมของนักศึกษาด้านกุมารเวชศาสตร์ โดยได้ศึกษา
เปรียบเทียบผลของการสอนการตระหนักรู้ประเด็นทางจริยธรรมระหว่าง 1) วิธีการเขียนวิเคราะห์กรณีศึกษา
และ 2) วิธีการเขียนวิเคราะห์กรณีศึกษาและมีการสนทนากลุ่ม ซึ่งผลการศึกษาชี้ว่า การสอนจริยธรรมนี้      
เพิ่มการตระหนักรู้และการประเมินประเด็นทางจริยธรรมของนักศึกษาด้านกุมารเวชศาสตร์ นอกจากนี้        
ยังพบว่าวิธีการสอนในส่วนของการสนทนากลุ่มช่วยเพิ่มประสิทธิภาพการเรียนรู ้และความพึงพอใจของ
นักศึกษาต่อการสอนจริยธรรม 

 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2566)          2086 
 

นอกจากนี ้ Earley and Kelley (2004) ได้ทำการวิเคราะห์อภิมานผลการศึกษาวิจัยหลักสูตร         
การสอนทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมจำนวน 55 งานวิจัย ซึ่งน่าจะเป็นการศึกษาประสิทธิผลของการเรียน
การสอนจริยธรรมที่มีความครอบคลุมมากที่สุดงานหนึ่ง โดยผลการศึกษานี้พบว่า หลักสูตรการเรียนการสอน
จริยธรรมทั้งหมดใช้แบบทดสอบวัดการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม (Defining Issues Test) เป็นเครื่องมือในการ
วัดการตัดสินใจเชิงจริยธรรม และการวิเคราะห์อภิมานยังพบว่า ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมที่วัดได้จะ
เพิ่มขึ้นมากที่สุดเมื่อใช้วิธีการสอนแบบการสนทนาประเด็นทางจริยธรรมที่ยากแก่การตัดสินใจ หลักสูตร         
ที่มุ่งเน้นการพัฒนาทางจิต และหลักสูตรที่มีระยะเวลาตั้งแต่ 3 ถึง 12 สัปดาห์  

โดยสรุปแล้ว วิธีการสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษาที่มีประสิทธิผลคือการบรรจุ
การสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมเป็นส่วนหนึ่งของรายวิชาหลัก และมีการเรียนการสอนอย่างต่อเนื่อง 
ตลอดจนใช้วิธีการสอนโดยการให้วิเคราะห์กรณีศึกษาและการสนทนากลุ่มในประเด็นทางจริยธรรมที่ยาก     
แก่การตัดสินใจ อย่างไรก็ตาม จากการสำรวจวรรณกรรมทั้งหมดที่กล่าวมานี ้ต่างยืนยันข้อคิดเห็นของ 
Sternberg (2010) ที่ชี้ว่า ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมเป็นกระบวนการที่สามารถสอนและเรียนรู้ได้ และ
ควรต้องสอนนักศึกษา อย่างไรก็ดี ประเด็นคำถามที่ว่า วิธีการสอนจริยธรรมใดเป็นวิธีการสอนจริยธรรมที่มี
ประสิทธิผลยังเป็นประเด็นที่ยังคงมีการศึกษาวิจัยกันอยู่ โดยในส่วนถัดไป ผู้ศึกษาจะวิเคราะห์และเสนอแนะ
วิธีการสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษา 
 
วิธีการสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษา 

อาจารย์หรือผู้สอนส่วนใหญ่มักนิยมสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมโดยใช้กรณีศึกษา (Cases) เป็นวิธี
สอน (Thorne et al. 1999; Winston, 2000) เนื่องจากกรณีศึกษาช่วยกระตุ้นให้นักศึกษาหรือผู้เรียนตีความ
ข้อเท็จจริงและตัดสินใจเกี่ยวกับประเด็นปัญหาจริยธรรมในบริบทสังคมจริง ตลอดจนกรณีศึกษาช่วยฝึกผู้เรียน
หรือนักศึกษาในเรื่องการรับรู้มิติทางจริยธรรมของประเด็นปัญหาและการวิเคราะห์ (Winston, 2000) อย่างไร
ก็ดี วิธีการสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษาควรใช้ทั้งวิธีการสอนแบบบรรยาย (Lectures) 
และการสอนโดยใช้กรณีศึกษา เนื่องจากเป็นวิธีการสอนที่จะทำให้ผู ้เรียนได้ทั้งความรู้ที ่จำเป็นและการ
ประยุกต์ใช้ความรู้เหล่านั้นในสถานการณ์และบริบทต่างๆ โดยการสอนบรรยายให้ข้อมูลและองค์ความรู้    
แบบเจอหน้ากันยังคงเป็นการกระตุ้นการเรียนการสอนที่มีพลังสำหรับทั้งผู้สอนและผู้เรียน สำหรับการเรียน
การสอนที่ใช้การสอนโดยใช้กรณีศึกษาเพียงวิธีเดียวจะลดโอกาสที่นักศึกษาหรือผู้เรียนจะได้เรียนรู้เกี่ยวกับ
แนวคิดเชิงทฤษฎี นอกจากนี้ Derek Bok (1978) ยังชี้ว่า แม้ว่าวิธีการสอนโดยใช้กรณีศึกษาเป็นวิธีการที่ดี      
ในการสอนผู้เรียนให้ประยุกต์ใช้ทฤษฎีและเทคนิค แต่ก็ไม่ใช่วิธีการที่ดีที่สุดในการสื่อสารแนวคิดและวิธีการ
วิเคราะห์ที่ผู้เรียนจำเป็นต้องทราบก่อนที่จะนำไปประยุกต์ใช้ได้ โดยวิธีการสอนโดยใช้กรณีศึกษาจะจำกัดเวลา
ที่มีให้ผู้เรียนพัฒนาเทคนิคการวิเคราะห์และเนื้อหาทางทฤษฎี แนวคิด และหลักการต่างๆ ซึ่งมีความสำคัญ
อย่างมากสำหรับการให้เหตุผลเชิงจริยธรรม เนื่องจากการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมจะต้องใช้ทฤษฎี แนวคิด และ
หลักการทางจริยธรรมเสมอ หากบุคคลขาดความรู้ความเข้าใจแนวคิดเหล่านี้แล้ว การให้เหตุผลเชิงจริยธรรม    
ก็จะมีความบกพร่อง (Paul, and Elder, 2014) 

สิ่งที่ผู้สอนหรืออาจารย์จำเป็นต้องพิจารณาเมื่อสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมโดยใช้วิธีการสอน      
ทั้งแบบบรรยายและการสอนโดยใช้กรณีศึกษาคือความซับซ้อนของกรณีศึกษา โดยทั่วไปแล้ว ผู้สอนควรเริ่ม
สอนโดยใช้กรณีศึกษาท่ีซับซ้อนไม่มากและค่อยๆ เคลื่อนไปใช้กรณีศึกษาที่มีความท้าทายมากขึ้น เพ่ือให้ผู้เรียน
เข้าใจแนวคิดพ้ืนฐานและการประยุกต์ใช้ในกรณีศึกษาที่ไม่ซับซ้อนก่อน ซึ่งเป็นการเตรียมความพร้อมให้ผู้เรียน
มีความชำนาญมากพอที่จะประยุกต์ใช้แนวคิดเหล่านั้นกับกรณีศึกษาที่ซับซ้อนยิ่งขึ้นได้ สำหรับเนื้อหาที่เตรียม



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 5 (July-August 2023)          2087 
 

ไว้สำหรับการสอนแบบบรรยายสามารถแทรกสอนไว้ระหว่างการสอนกรณีศึกษาแต่ละกรณีได้ เพื่อให้ผู้เรียน
สามารถผนวกเนื้อหาที่ได้จากวิธีการสอนทั้งสองวิธี แนวทางนี้จะช่วยให้นักศึกษาในระดับอุดมศึกษารู้สึก      
ผ่อนคลายและมีส่วนร่วมกับการสอนโดยใช้กรณีศึกษาและการสอนแบบบรรยายได้มากข้ึน 

เมื่อสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมโดยใช้วิธีการสอนทั้งแบบบรรยายและการสอนโดยใช้กรณีศึกษา 
ผู้สอนจึงอาจเกิดคำถามว่า ควรสอนโดยใช้กรณีศึกษาก่อนหรือหลังการสอนแบบบรรยาย หรือการเลือกสอน  
วิธีใดก่อนจะมีนัยต่อประสิทธิผลของการสอนหรือไม่ หลักฐานเชิงประจักษ์ที ่มีอยู ่ค่อนข้างจำกัดชี ้ว่า             
ผลยังไม่สามารถชี้ชัดได้ โดย Phillips, and Vaidyanathan (2004) ได้ทำการทดลองท่ีมีการควบคุมเพ่ือศึกษา
ผลการเรียนรู ้ของนักศึกษาด้านบัญชีที ่ได้รับการสอนโดยใช้กรณีศึกษา ทั ้งแบบก่อนและหลังการสอน         
แบบบรรยาย โดยมีกลุ่มตัวอย่างเป็นนักศึกษาที่เรียนรายวิชาหลักการบัญชีทางการเงินขั้นพื้นฐาน  จำนวน     
141 คน ซึ่งการศึกษานี้ได้ผลสรุปหลายประการ ในด้านหนึ่ง การศึกษาพบว่า การสอนโดยใช้กรณีศึกษาก่อน
การสอนแบบบรรยายทำให้นักศึกษาจะกระตุ้นให้นักศึกษาใช้ความรู้ที่มีอยู่ และเตรียมนักศึกษาให้พร้อม
สำหรับการได้รับองค์ความรู้ใหม่ที่จะได้จากการสอนแบบบรรยายต่อไป โดยการสอนแบบบรรยายก่อนนั้น    
ผลการศึกษาชี้ว่า อาจมีผลทำให้ปิดกั้นความคิดของนักศึกษา โดยจำกัดการวิเคราะห์ของนักศึกษาให้อยู่ภายใต้
เนื้อหาที่นำเสนอในการสอนแบบบรรยาย ส่งผลให้นักศึกษามีแนวโน้มที่จะไม่คิดออกนอกเนื้อหาที่ใช้ในการ
สอนแบบบรรยาย ในอีกด้านหนึ่ง การศึกษาพบว่า การสอนโดยใช้วิธีการสอนแบบบรรยายก่อนการสอนโดยใช้
กรณีศึกษาจะช่วยส่งเสริมการเรียนรู้ของนักศึกษา เนื่องจากการสอนแบบบรรยายทำให้นักศึกษาได้รับ        
องค์ความรู้ที ่จะนำไปประยุกต์ใช้กับกรณีศึกษาได้ ตลอดจนช่วยสร้างกรอบทางความคิดที่จะช่วยทำให้
นักศึกษาไม่นำความคิดอ่ืนๆ มากมายที่ไม่เก่ียวข้องมาประยุกต์ใช้กับกรณีศึกษา 

ดังนั้น คำตอบสำหรับคำถามที่ว่า ควรสอนโดยใช้กรณีศึกษาก่อนหรือหลังการสอนแบบบรรยายนั้น 
ขึ้นอยู่กับว่า ผู้สอนต้องการให้เกิดการเรียนรู้อย่างไร กล่าวคือ หากเป้าหมายของการสอนคือการสำรวจและ
ค้นพบแนวคิดแบบนอกกรอบ หรือนอกเนื้อหาที่ใช้ในการสอนแบบบรรยายแล้ว ก็ควรสอนโดยใช้กรณีศึกษา
ก่อนการสอนแบบบรรยาย ซึ่งการสอนแนวทางนี้จะเป็นการเรียนรู้แบบไม่เป็นระเบียบหรือยุ่งเหยิง เนื่องจาก
ผู้เรียนหรือนักศึกษามีแนวโน้มที ่จะคิดไปในทิศทางและแง่มุมที ่แตกต่างหลากหลาย โดยเฉพาะอย่างยิ่ง           
ถ้าผู้สอนหรืออาจารย์ไม่สามารถชี้นำกระบวนการได้ แต่ถ้าหากผู้สอนหรืออาจารย์ต้องการให้นักศึกษาต่อยอด
และพัฒนาเนื ้อหา แนวคิด และหลักการที ่ใช้ในการสอนแบบบรรยายแล้ว ก็ควรสอนโดยใช้การสอน          
แบบบรรยายก่อนการสอนโดยใช้กรณีศึกษา ซึ่งการสอนแนวทางนี้จะเน้นความมีประสิทธิภาพ แต่อาจไม่
ส่งเสริมการเรียนรู้แบบสร้างสรรค์ 

ในปัจจุบัน สถาบันการศึกษาในระดับอุดมศึกษาต่างมุ่งให้ความสำคัญกับเนื้อหาหรือองค์ความรู้      
ทางวิชาการ ซึ่งเป็นสิ่งที่ควรกระทำ อย่างไรก็ตาม นักศึกษาในระดับอุดมศึกษาตลอดจนบัณฑิตที่สำเร็จ
การศึกษาไปแล้ว แม้จะมีองค์ความรู้ทางวิชาการในศาสตร์หรือสาขาอาชีพต่างๆ แต่ก็อาจใช้องค์ความรู้
เหล่านั้นเพื่อกระทำการที่ขาดจริยธรรมได้ ซึ่งนอกจากเป็นการบั่นทอนคุณประโยชน์ขององค์ความรู้เหล่านั้น
แล้ว ยังส่งผลกระทบเชิงลบต่อตนเองและสังคมรอบข้างได้ ดังนั้น นอกจากการเรียนรู้การให้เหตุผลเชิงวิชาการ
แล้ว นักศึกษาจึงจำเป็นที่จะต้องได้รับการพัฒนาทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในสถาบันการศึกษา          
ในระดับอุดมศึกษาก่อนที่เข้าไปทำงานในภาคส่วนต่างๆ ของสังคม และไปมีอิทธิพลหรือควบคุมชะตาชีวิตของ
ผู้อื่นในสังคมได้  

 
 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2566)          2088 
 

สรุป  
จากการวิเคราะห์และสังเคราะห์งานวิจัยขั้นทุติยภูมิที่กล่าวมานั้น จึงสามารถสรุปองค์ความรู้ที่ได้ว่า 

การให้เหตุผลเชิงจริยธรรมเป็นกระบวนการที่ทั้งสามารถสอนและเรียนรู้ได้ และการมีทักษะการให้เหตุผล     
เชิงจริยธรรมจะช่วยทำให้การตัดสินใจเชิงจริยธรรมอยู่บนพื้นฐานของหลักการทางจริยธรรมและความ
สมเหตุสมผล ดังนั้น การพัฒนาทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมสำหรับบุคคลจึงมีความสำคัญอย่างยิ่ง         
ทั้งสำหรับการดำเนินชีวิตได้อย่างมีจริยธรรมและการสร้างสังคมที่มีจริยธรรม โดยปัจจัยสำคัญที่เป็นอุปสรรค
ต่อการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมคือแนวโน้มตามธรรมชาติของมนุษย์ที่จะให้เหตุผลในแบบที่เป็นประโยชน์         
ต่อตนเอง โดยแนวโน้มนี้จะยิ่งทวีความรุนแรงขึ้นเมื่อบุคคลสับสนเกี่ยวกับหลักการทางจริยธรรม ตลอดจน     
การที ่บุคคลไม่สามารถรับรู ้ได้ว่าตนเองกำลังเผชิญกับประเด็นปัญหาที่มีมิติทางจริยธรรม อย่างไร ก็ดี              
มีหลักฐานเชิงประจักษ์ค่อนข้างมากชี้ว่า ทักษะการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมสามารถสอนได้อย่างประสบ
ความสำเร็จในระดับอุดมศึกษา โดยวิธีการสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมในระดับอุดมศึกษาควรใช้ทั้งวิธีการ
สอนแบบบรรยายและการสอนโดยใช้กรณีศึกษา เนื่องจากเป็นวิ ธีการสอนที่จะทำให้ผู ้เรียนได้ทั้งความรู้           
ที่จำเป็นและการประยุกต์ใช้ความรู้เหล่านั้นในสถานการณ์และบริบทต่างๆ แม้ว่าการเรียนการสอนจริยธรรม
หรือการเรียนการสอนการให้เหตุผลเชิงจริยธรรมอาจไม่สามารถเปลี่ยนบุคคลที่ขาดจริยธรรมให้เป็นคนที่มี
จริยธรรมได้ แต่ก็สามารถช่วยให้คนดีสามารถตัดสินใจประเด็นปัญหาเชิงจริยธรรมได้ดี หรืออยู่บนพ้ืนฐานของ
หลักการทางจริยธรรมและความสมเหตุสมผลได้ ตลอดจนช่วยให้บุคคลพัฒนาทักษะที่จำเป็นสำหรับการ
ทำงานในโลกอนาคต (Future Skill) 
 
References 
Adams, P. S. (1987). Peer Influence and Moral Decision-Making in Undergraduate Cliques. 

(Doctoral Dissertation). University of Pennsylvania. United States. 
Ames, A. et al. (2017). Impact and Persistence of Ethical Reasoning Education on Student 

Learning: Results from a Module-Based Ethical Reasoning Educational 
Program. International Journal of Ethics Education, 2(1), 77-96. 

Bangkok Post. (2023). Uni ‘Plagiarism-for-Profit’ Probe Launched. Retrieved January 30, 2023, 
from https://www.bangkokpost.com/thailand/general/2479714/uni-plagiarism-for-
profit-probe-launched 

Bok, D. (1979). The President’ Report: 1977–78. Cambridge: Harvard University Press. 
Chierchia, G., Piera Pi-Sunyer, B., & Blakemore, S. J. (2020). Prosocial Influence and 

Opportunistic Conformity in Adolescents and Young Adults. Psychological 
Science, 31(12), 1585-1601. 

Cooper, T. L. (2006). The Responsible Administrator. (5th ed.). San Francisco: Jossey-Bass. 
Evans, D. R., & MacMillan, C. S. (2014). Ethical Reasoning in Criminal Justice and Public Safety. 

(4th ed.). Toronto: Emond Montgomery Publications.  
Earley, C. E., & Kelly, P. T. (2004). A Note on Ethics Educational Interventions in an 

Undergraduate Auditing Course: Is There an “Enron Effect”? Issues in Accounting 
Education, 19(1), 53-71. 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 5 (July-August 2023)          2089 
 

Early, C. (2022). A Case for Ethical Reasoning: Using the 8KQ to Guide Decision-Making in Daily 
Life. Teaching Ethics, 22(1), 137-147. 

Ehlers, U. D. (2020). Future Skills: Future Learning, Future Higher Education. Karlsruhe: Books 
on Demand. 

Epley, N., Morewedge, C. K., & Keysar, B. (2004). Perspective Taking in Children and Adults: 
Equivalent Egocentrism but Differential Correction. Journal of Experimental Social 
Psychology, 40(6), 760-768. 

Gilligan, C. (1982). In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Development. 
Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press. 

Grundstem‐Amado, R. (1992). Differences in Ethical Decision-Making Processes among Nurses 
and Doctors. Journal of Advanced Nursing, 17(2), 129-137. 

Hart Research Associates. (2013). It Takes More than a Major: Employer Priorities for College 
Learning and Student Success. An Online Survey among Employers Conducted on 
Behalf of the Association of American Colleges and Universities. Retrieved January 30, 
2023, from https://dgmg81phhvh63.cloudfront.net/content/user-photos/Research/ 
PDFs/2013_EmployerSurvey.pdf 

Hart Research Associates. (2018). Selected Findings from Online Surveys of Business Executives 
and Hiring Managers. Washington, DC: Association of American Colleges and 
Universities. 

Hunt, S. D., & Vitell, S. (1986). A General Theory of Marketing Ethics. Journal of 
Macromarketing, 6(1), 5-16. 

Hosmer, L. T. (1991). The Ethics of Management. (2nd ed.). Homewood, IL: Irwin. 
Jones, T. M. (1991). Ethical Decision Making by Individuals in Organizations: An Issue-Contingent 

Model. Academy of Management Review, 16(2), 366-395. 
Juujarvi, S. (2006). Care Reasoning in Real-Life Moral Conflicts. Journal of Moral Education, 

35(2), 197-211. 
Kohlberg, L. (1986). A Current Statement on Some Theoretical Issues. In S. Modgil, & J. Modgil 

(Eds.), Lawrence Kohlberg: Consensus and controversy. (pp. 485-546). Philadelphia: 
Falmer Press. 

LaGrone, R. M., Welton, R. E., & Davis, J. R. (1996). Are the Effects of Accounting Ethics 
Interventions Transitory or Persistent? Journal of Accounting Education, 14(3), 259-276. 

Ministry of Higher Education, Science, Research and Innovation of Thailand. (2019). Strategy 
on Developing Students in Higher Education Institutions (B.E. 2560-2564). Retrieved 
January 30, 2023, from shorturl.at/iEJOX 

Onishi, K. H., & Baillargeon, R. (2005). Do 15-Month-Old Infants Understand False 
Beliefs? Science, 308(5719), 255-258. 

Paul, R. & Elder, L. (2014). Critical Thinking: Tools for Taking Charge of Your Learning and Your 
Life. Upper Saddle River, NJ: Pearson Education, Inc.  



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2566)          2090 
 

Phillips, F., & Vaidyanathan, G. (2004). Should Case Materials Precede or Follow 
Lectures? Issues in Accounting Education, 19(3), 305-319. 

Ponemon, L. A. (1993). Can Ethics Be Taught in Accounting? Journal of Accounting 
Education, 11(2), 185-209. 

Rest, J. R. (1986). Moral Development: Advances in Research and Theory. New York: Praeger. 
Schrader, D. E. (1999). Justice and Caring: Process in College Students’ Moral Reasoning 

Development. In N. N. Michael S. Katz, Kenneth A. Strike (Ed.), Justice and caring: The 
search for common ground in education. (pp. 37-55). New York: Teacher’s College 
Press. 

Smith, S., Fryer-Edwards, K., Diekema, D. S., & Braddock III, C. H. (2004). Finding Effective 
Strategies for Teaching Ethics: A Comparison Trial of Two Interventions. Academic 
Medicine, 79(3), 265-271. 

Sternberg, R. J. (2010). Teaching for Ethical Reasoning in Liberal Education. Liberal 
Education, 96(3), 32-37. 

LeClair, D. T., Ferrell, L., Montuori, L., & Willems, C. (1999). The Use of a Behavioral Simulation 
to Teach Business Ethics. Teaching Business Ethics, 3, 283-296. 

Ngamkham, W. (2022a). National Parks Chief Arrested, Charged with Demanding Bribes. 
Retrieved January 30, 2023, from https://www.bangkokpost.com/thailand/general/ 
2470035/national-parks-chief-arrested-charged-with-demanding-bribes 

Ngamkham, W. (2022b). Inquiry into Immigration-Triad Links. Retrieved January 30, 2023, from 
https://www.bangkokpost.com/thailand/general/2456224/inquiry-into-immigration-tria 
d-links 

Weinberg, S. L., Yacker, N.L., Orenstein, S.H., DeSarbo, W. (1993). Care and Justice Moral 
Reasoning: A Multidimensional Scaling Approach. Multivariate Behavioral Research, 
28(4), 435-465. 

Welton, R. E., & Guffey, D. M. (2009). Transitory or Persistent? The Effects of Classroom Ethics 
Interventions: A Longitudinal Study. Accounting Education: An International 
Journal, 18(3), 273-289. 

Werhane, P. H. et al. (2013). Obstacles to Ethical Decision-Making: Mental Models, Milgram 
and the Problem of Obedience. Cambridge: Cambridge University Press. 

Winston, K. (2000). Teaching Ethics by the Case Method. Journal of Policy Analysis and 
Management, 19(1), 153-160. 

 


