
 

 

*หลักนิติศาสตร์กับรากฐานในทางพระพุทธศาสนา
Jurisprudence and Its Foundation in Buddhism 

 
1พระครูวีรศาสน์ประดิษฐ์, พระมหาจักรพันธ์ จกฺกวโร และ วีระ จุฑาคุปต์ 

1Phrakuwirasatpradit, Phramahajakkaphan Jakawalo and Weera Chutakupt  
มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆต์าก 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Tak Monks College, Thailand. 
1Corresponding Author’s Email: dhamapan@hotmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความนี้เป็นการเปรียบเทียบหลักนิติศาสตร์ในปัจจุบันกับการเกิดขึ้นของพระธรรมวินัยในทาง
พระพุทธศาสนา โดยมีวัตถุประสงค์ คือ เพื่อศึกษาและเปรียบเทียบกฎหมายกับพระวินัย เพื่อเสริมทักษะ
ความรู ้ในด้านกฎหมายและพระวินัย เพื ่อชี ้ให้เห็นว่ากฎหมายที ่บัญญัติในปัจจุบันมีรา กฐานมาจาก
พระพุทธศาสนา อันจะนำองค์ความรู้ที่ได้รับไปพัฒนาในการบริหารจัดการทางพระพุทธศาสนา ในบทความนี้
ประกอบไปด้วยหัวข้อที่น่าสนใจคือความหมายของหลักนิติศาสตร์ หลักนิติศาสตร์ต้องมาจากธรรมต้องชอบ
ธรรม อันจะได้ระบบแบบแผนที่ชัดเจนในการวางหลักของกฎหมายและวินัย กระบวนการวิธีในการบัญญัติข้อ
กฎหมาย กฎหมายที่แท้ประสานประโยชน์ของบุคคลกับสังคม กฎหมายไม่ใช่เพื่อหลักการ ก็ไม่ควรให้เป็น
กฎหมาย ไม่ว่าจะเป็นวินัย หรือนิติศาสตร์ที่กล่าวมาแล้วข้างต้นจะเห็นว่ามีความสอดคล้องกัน  

การเกิดขึ้นของนิติศาสตร์มีหลักมาจากพระพุทธศาสนากล่าวคือ ศีล 5 หรือหลักธรรมต่างๆที่ปรากฏ
ในบทความนี้ย่อมให้เกิดกฎกติกาอันเป็นแบบแผนข้อตกลงในการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข คนที่ตั้งมั่น
อยู่ในกฎกติกาย่อมไม่เดือดร้อน ย่อมไม่กลัวถูกลงโทษแต่ในทางกลับกันหากบุคคลที่ไม่ตั้งมั่นในกฎกติกาย่อม
หวาดกลัวที่จะถูกลงโทษ กฎหมายมีสองแบบ ถ้าเน้นอำนาจก็จะเป็นกฎหมายที่เด่นในด้านการกำจัดคนชั่วมี
การห้ามและบังคับมาก แต่ถ้าเป็นกฎหมายที่เน้นการศึกษา ซึ่งมุ่งสร้างคนดีก็จะมีลักษณะในทางจัดสรรโอกาส
และมีการส่งเสริมมาก แต่ในความเป็นจริง สังคมหนึ่งมีคนอยู่ในระดับการพัฒนาที่แตกต่างกันอย่างหลากหลาย 
กฎหมายต้องทำหน้าที่ ๒ ด้าน คือ ส่งเสริมคนดี กำราบคนร้าย ถ้าใช้ระบบอำนาจก็จะเอียงไปในทางจำกัด     
แต่ถ้าใช้ระบบที่มองสังคมมนุษย์เป็นสังคมที่คืบหน้าไปสู่ความดี เราก็ออกกฎหมายมาเพ่ือพัฒนาคุณภาพชีวิต  

 

คำสำคัญ: หลักนิติศาสตร์; พระวินัย; พระพุทธศาสนา 

 
Abstract 

The research article aims at comparing jurisprudence in the present time and the 
origination of Buddhist Dhamma Vinaya. The study consists of the following objectives: 1) to 
investigate and compare laws with Vinaya (discipline); 2) to enhance skills and knowledge in 
laws and Vinaya; and 3) to identify that laws in the present time has its foundation in 
Buddhism. The obtained body of knowledge will be used to develop the management based 
on Buddhist approaches. The study includes intriguing topics such as the meaning of 

 
*Received January 24, 2023; Revised March 17, 2023; Accepted March 18, 2023 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)          784 
 

 

jurisprudence, which must arise from dhamma and be virtuous in order to acquire a clear 
system and strategy for establishing rules and disciplines, as well as procedures and 
procedures for formulating legal provisions. The true laws are those which benefit both people 
and society. They must be consistent, whether disciplines or jurisprudence.  

The origins of jurisprudence are founded on the five precepts or various dhamma 
principles, which lead to rules and regulations as an agreement for coexisting peacefully in 
society. Those who follow the law will not be worried or fearful of punishment, but those 
who do not follow the law will be afraid of being punished. There are two kinds of laws: those 
that emphasis power are typically about removing bad people via prohibition and control, 
while those that stress education are usually about growing a decent person through allocating 
and providing opportunities. In reality, a society is made up of people at different levels of 
development; therefore, laws must serve two functions: fostering good people and 
suppressing bad people. If the system simply sees power, the society would advance toward 
limits; but, if the system views humans as a society moving toward goodness, then laws must 
be developed to improve people's quality of life.  

 

Keywords: Jurisprudence; Vinaya; Buddhism  
 
บทนำ 

คำว่า “หลักนิติศาสตร์” แปลว่า หลักวิชากฎหมาย แต่ที่จริงนั้นเรานำคำนี้มาจากภาษาสันสกฤต      
ซึ่งเป็นภาษาของประเทศอินเดียที่มีอารยธรรมเก่าแก่แต่โบราณ นิติศาสตร์ เป็นถ้อยคําทางวิชาการของ
ประเทศอินเดีย คำว่า “นิติ” แปลว่า การนำ มีรากศัพท์เดียวกับ นายก ซึ่งแปลว่าผู้นำ เดิมเป็นคำในภาษาบาลี
สันสฤตว่า “นีติ” ซึ่งมาจากธาตุเดียวกัน คือ นี ธาตุ แปลว่า นำ นีติ  จึงแปลว่า การนำ คำว่านิติศาสตร์แท้จริง
เรียกว่า นีติศาสตร์ ในภาษาไทยเรียกให้สั้นลงว่า นิติศาสตร์ ดังนั้นคำว่า นิติศาสตร์แปลว่า ศาสตร์แห่งการนำ
หรือจัดดำเนินการ ซึ่งอาจขยายความหมายว่าเป็นศาสตร์แห่งการนำมนุษย์ หรือการนำกิจการของรัฐหรือการ
ทำหน้าที่ของผู้นำ 

การที่จะดำเนินการปกครองหรือเป็นผู้นำประเทศชาติได้นั้น แน่นอนว่าจะต้องมีระเบียบแบบแผน คือ
เราต้องมีเครื่องมือที่จะใช้เป็นกติกาสังคม การปกครองจะเป็นไปไม่ได้ถ้าไม่มีกฎเกณฑ์กติกา อย่างน้อยต้องรู้ว่า
จะทำอะไรได้หรือไม่ได้ ในขอบเขตแค่ไหน การปกครองจึงเรียกร้องให้มีกฎเกณฑ์กติกาเกิดขึ้น เพราะฉะนั้น 
เรื่องของกฎหมายกับเรื่องของการปกครองจึงแยกกันแทบไม่ได้ จนกลายเป็นว่า เมื่อมีการปกครองก็ต้องมี
กฎหมาย คือมีกฎเกณฑ์กติกาของสังคมหรือของประเทศชาติ ที่พลเมืองจะต้องประพฤติปฏิบัติตาม 

 
หลักนิติศาสตร์ ต้องมาจากธรรม ต้องชอบธรรม  

กฎหมายในทางพระพุทธศาสนาคืออะไร คำท่ีใกล้ที่สุดและตรงที่สุดก็คำว่า “วินัย” จะเห็นได้ว่าคำว่า
วินัยไม่ใช่จะกำจัดเฉพาะกิจของรัฐเท่านั้น ถ้ามองเห็นนิติศาสตร์ในทางพระพุทธศาสนาจะต้องเข้าใจเรื่องวินัย
อย่างชัดเจน ถ้าไม่เข้าใจเรื ่องวินัยก็ไม่สามารถมองเห็นนิติศาสตร์ในทางพระพุทธศาสนาได้ วินัยคืออะไร 
แน่นอนว่าวินัยไม่ได้มีความหมายอย่างแคบๆ ในภาษาไทย วินัย ในภาษาไทยมีความหมาย เป็นเรื ่องของ
กฎระเบียบ ข้อบังคับในการปฏิบัติหน้าที่และการเป็นอยู่ แต่วินัยในทางพระพุทธศาสนาแปลว่า “การจัดตั้ง



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 2 (March-April 2023)          785 

 

ระบบแบบแผน” เพราะฉะนั้น เรื่องของกฎหมายหรือเรื่องหลักนิติศาสตร์ในทางพระพุทธศาสนา ก็ตั้งมาดู
ความหมายของวินัยและความสำคัญของวิน ัย ที ่อยู ่ในหลักการที ่เร ียกว่า ธรรมวินัย  (Somdet Phra 
Buddhakosajarn (P. A. Payutto), 2017) 

ธรรม คือ ความจริงที่มีอยู่ตามธรรมดาของมัน เราอาจจะแปลได้หลายอย่าง เช่นแปลว่า ธรรมชาติ 
ความเป็นจริง หรือให้เข้าใจง่ายก็คือ สิ่งที่มีอยู่แล้วตามธรรมชาติและมีอยู่ตามธรรมดา เช่น ความเป็นจริงตาม
เหตุปัจจัย กล่าวคือ ผลเกิดจากเหตุ เหตุก่อให้เกิดผล เหตุอย่างใดก็ก่อให้เกิดผลอย่างนั้น มนุษย์จะรู้หรือไม่รู้ก็
ตาม ธรรมคือความเป็นจริงก็ทำงานของมันอยู่ตลอดเวลา ทำอย่างไรมนุษย์ถึงจะปฏิบัติหรือดำเนินชีวิตได้ดีก็
ต้องรู้ความจริงถ้ามนุษย์รู้ธรรมก็รู้ความเป็นจริง รู้ตามความเป็นเหตุปัจจัยในธรรมชาติ เขาก็จะสามารถเอา
ประโยชน์จากธรรมชาติได้ อย่างไรก็ตามการที่จะสั่งสอนให้ได้ผลดี ก็ต้องสอนที่ละคนกว่าจะสำเร็จสักคนก็เป็น
เรื่องยาก หากต้องการความสำเร็จก็ต้องใช้วิธีการจัดตั้ง โดยทำให้มีระบบ การที่มนุษย์จะเข้ารวมตัวกันอยู่เป็น
ชุมชนและมีระเบียบแบบแผนในการเป็นอยู่ตลอดดำเนินกิจกรรมเพื่อให้มนุษย์เหล่านั้นได้ประโยชน์จากธรรม 
หรือจากคำสอนของพระพุทธองค์อย่างเต็มที่ พระองค์จึงจำเป็นต้องจัดตั้งและวางระบบแบบแผนทางสังคม
ขึ้นมา การจัดตั้งนี้ในทางโลกคือ ชุมชน ในทางพระพุทธศาสนาคือ สังฆะ 

รวมความว่า วินัย ก็คือการจัดโครงสร้างวางระบบแบบแผนของชุมชนหรือสังคม เพื่อให้หมู่มนุษย์มา
อยู่ร่วมกัน โดยมีความเป็นอยู่และความสัมพันธ์ที่ดีงาม ที่จะให้ได้รับประโยชน์จากธรรมนั้น จุดหมายที่แท้ก็คือ 
ให้หมู่มนุษย์จำนวนมากได้ประโยชน์จากธรรม 

 
กระบวนการวิธีในการบัญญัติข้อกฎหมาย  

กฎหมายโดยหลักการ กับกฎหมายโดยบัญญัติ เมื่อพระพุทธเจ้าทรงบัญญัติสิกขาบทแต่ละข้อที่มา
รวมกันเป็นวินัย พระองค์ทรงแสดงวัตถุประสงค์ทุกครั้งว่า ที่ทรงบัญญัติสิกขาบท คือ ข้อฝึกหรือกฎแต่ละข้อ 
เพ่ืออะไร มีวัตถุประสงค์ 10 ประการ (Thai Tipitakas: 1/27/24-30) จัดได้ 5 หมวด คือ  

1. เพื่อประโยชน์แก่สงฆ์ส่วนรวม กล่าวคือ เพื่อเป็นการยอมรับว่าดีของสถาบันทั้งหมดโดยส่วนรวมที่
จะมีความเรียบร้อยด้วยการตั้งวินัยขึ้นมาบนพ้ืนฐานแห่งการยอมรับร่วมกัน ไม่ใช่เพราะอยู่แต่เรียบร้อยดี ต้อง
อยู่อย่างสบายด้วยและเป็นความสบายของส่วนรวม 

2. เพื่อประโยชน์แก่ตัวบุคคล กล่าวคือ เพื่อส่งเสริมคนที่ประพฤติดีและกำราบคนที่ประพฤติไม่ดีหรือ
ปิดช่องทางคนร้ายและเปิดโอกาสให้คนดี 

3. เพื่อประโยชน์แก่ชีวิตมนุษย์ กล่าวคือ เป็นการคำนึงถึงผลดีและผลร้ายที่จะเกิดขึ้นกับชีวิตมนุษย์ 
เช่น เรื่องความดี ความชั่วเป็นต้นโดยมุ่งที่จะสร้างสภาพเอื้อต่อชีวิตที่ดีงาม ปิดกั้นผลที่เสียหายที่เกิดขึ้นใน
ปัจจุบัน ป้องกันผลเสียหายที่จะเกิดในอนาคต 

4. เพื่อประโยชน์แก่ประชาชนทั่วไป กล่าวคือ เพื่อผลดีแก่จิตใจของประชาชนที่ทำให้มีจิตผ่องใส     
ด้วยอาศัยความดีเป็นสื่อเพื่อความเลื่อมใสของคนที่ยังไม่เลื่อมใส เพื่อความเลื่อมใสยิ่งๆของคนที่เลื่อมใส       
อยู่แล้ว 

5. เพ่ือประโยชน์แก่พระพุทธศาสนา กล่าวคือ เพ่ือให้พระสัทธรรมคือธรรมที่แท้หรือหลักการที่แท้ของ
พระศาสนาดำรงได้มั่นคงยั่งยืน เพื่ออนุเคราะห์ช่วยค้ำจุนให้ระเบียบแบบแผนและระบบการต่างๆเกิดผลใน
การปฏิบัติตามหลักการอย่างหนักแน่นมั่งคงเป็นไปตามวัตถุประสงฆ์อย่างยั่งยืน 

 
 
 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)          786 
 

 

กฎหมายที่แท้ประสานประโยชน์ของบุคคลกับสังคม  
วินัยที่เรียกว่ากฎหมายนั้นไม่ถือความเป็นระเบียบเรียบร้อยหรือความสงบเรียบร้อยเป็นจุดหมาย     

แต่เป็นการสร้างสภาพเอ้ือ คือ เพ่ือรักษาความสงบเรียบร้อยที่จะช่วยเกื้อกูลบุคคลแต่ละคนมีโอกาสพัฒนาชีวิต
สู่จุดมุ่งหมายที่ดีงามยิ่งๆขึ้นไป คือเป็นการสร้างสภาพเอื้อต่อการศึกษานั้นเอง เพราะฉะนั้น จึงพูดว่าการที่มี
กฎหมายหรือมีวินัยนี้ก็เพื่อเป็นการพัฒนาคุณภาพชีวิตของคน คือพัฒนาการมีคุณภาพชีวิ ตที่ดี เพราะมนุษย์
เป็นสัตว์ที่ต้องเรียนต้องศึกษา ไม่ใช่ว่าจะมีชีวิตที่ดีได้เลยที่เดียว ยิ่งกว่านั้นยังมีคุณค่าดีงามสูงขึ้นไปที่ชีวิต
มนุษย์ควรจะได้ถือยิ่งๆขึ้นไป นั้นหมายความว่า การตั้งเกณฑ์หรือกติกาสังคมนี้ เพื่อสร้างให้มนุษย์อยู่ในสังคม
ด้วยความสงบเรียบร้อย เพื่อให้สภาพที่สงบเรียบร้อยนั้นเป็นเครื่องเกื้อหนุนต่อการมีชีวิตที่ดีของมนุษย์ ในแง่
ของพระพุทธศาสนา ข้อหลังสำคัญกว่า ถ้ามองง่ายๆ อาจจะคิดว่า ขอให้กฎหมายสอดคล้องกับหลักศีลธรรมก็
แล้วกัน เมื่อคนมีศีลธรรมได้ก็ดีอยู่แล้ว คือการยอมรับว่าศีลธรรมเป็นหลักที่ดีอยู่ แล้ว จึงคิดว่าจะทำอย่างไรให้
ศีลธรรมมีผลต่อการปฏิบัติในสังคมเพราะว่าหลักเกณฑ์ของศีลธรรมนั้นไม่มีเครื่องบังคับอาจจะไม่ได้ผลจึงต้อง
เอากฎหมายเข้ามาช่วย ยกตัวอย่างเช่น ถือศีล 5 ดีแล้ว ถ้าคนประพฤติตามศีล 5 หมด สังคมก็เรียบร้อย แต่ทำ
อย่างไรจะให้คนประพฤติตามศีล 5 นั้นก็ต้องตรากฎหมาย รัฐก็ต้องสร้างกฎเกณฑ์กติกาข้อบังคับขึ้นมา เพ่ือจะ
ให้ศีลธรรมได้ผลกฎหมายจึงสอดคล้องกับระบบศีลธรรม ในเรื่องนี้ สังคมต้องเอาอย่างใดอย่างหนึ่งในการที่
จะต้องมีจุดหมายที่ดีงามชัดเจน ถ้าไม่มีการสร้างความรู้ความเข้าใจและกำหนดจุดหมายที่ชัดเจน ก็ จะมี
จุดหมายที่ไม่รู ้ตัว ซึ่งเป็นการเสี่ยงต่ออันตรายเพราะอาจจะเป็นจุดหมายที่ไม่นึกถึงและไม่เคยยกขึ ้นมา
ตรวจสอบและกลายเป็นจุดหมายที่ผิดพลาดก็ได้ (Somdet Phra Buddhakosajarn (P.A. Payutto), 2017) 

 
กฎหมายไม่ใช่เพื่อหลักการ ก็ไม่ควรให้เป็นกฎหมาย 

กฎหมายแม้จะมีความสำคัญ แต่ก็ไม่เพียงพอและไม่เป็นหลักประกันว่าจะทำให้ชีวิตดีงามและสังคม    
มีสันติสุข โดยฉะเพราะสังคมประชาธิปไตยที่มีการยอมรับความแตกต่างหลากหลายของประชาชน จะต้องมี
ความเป็นอันหนึ่งอันเดียวกันโดยหลักการพ้ืนฐานและจิตใจที่เข้ากันได้ เช่น ไม่แบ่งแยกชนชั้นวรรณะ ผิวพรรณ 
เชื้อชาติ ศาสนา มีความเสมอภาคไม่เรารัดเอาเปรียบกัน เป็นต้น สังคมจึงจะมีความมั่นคงยั่งยืนอยู่ได้ การที่
สังคมบัญญัติกฎหมายหรือวินัยต่างๆเพื่อมาหนุนให้คนดำรงอยู่ในหลักการต่างๆ อันจะทำให้สังคมเป็นอันหนึ่ง
อันเดี่ยวกนั มีความม่ันคงยั่งยืน มีสันติสุขตามวัตถุประสงค์ (Ingram, 2007) 

หลักการต่างๆ เพื่อดำรงรักษาสังคมนั้น เท่ากับเป็นสาระหรือเจตนารมณ์ของกฎหมาย ถ้าคนยึดถือ
และปฏิบัติตามหลักการเหล่านั้น ก็แทบจะพูดได้ว่าไม่จำเป็นต้องมีกฎหมาย ธรรมที่เป็นหลักการทั่วไปซึ่งไม่ได้
บัญญัติไว ้เป็นสิกขาบทในทางวินัยมีหลายอย่างที ่เป็นเครื ่องสนับสนุนให้เกิดชุมชนกัลยาณมิตร เช่น            
หล ักสาราณ ียธรรม 6 (Phra Bhramagunabhorn (P.A. Payutto), 2004) เป ็นต ้น ซ ึ ่ งถ ือได ้ว ่าเป็น             
หลักประชาธิปไตย นอกจากนี้ยังมี อปริหานิยธรรม 7 คือธรรมที่จะทำให้ไม่เสื่อมที่ว่ามานี้เป็นหลักที่จะรวม  
หมู่ชนให้อยู่รวมกัน และทำให้สังคมมีความเจริญรุ่งเรืองมั่นคง (Phra Debvedhi (P.A. Payutto), 1992)     
แต่เป็นหลักท่ีไม่ได้บัญญัติเป็นสิกขาบทในวินัย จึงไม่มีการกำหนดความผิดและไม่มีการลงโทษ แต่ให้เป็นหลักที่
รู้กันว่าควรประพฤติปฏิบัติ มีหลักอีกหนึ่งอย่างซึ่งมีการพูดถึงกันมากและมีความสำคัญอย่างยิ่ง สำหรับการ
ดำรงรักษาสังคมให้มีความสงบเรียบร้อย นั้นก็คือ ศีล 5 และจะเห็นได้ว่าบทบัญญัติของกฎหมายทั้งแพ่งและ
อาญาแทบทั้งหมดมีเจตนารมณ์ตากหลักศีล 5 อย่างไรก็ดีพึงสังเกตว่า ศีล 5 นี้ที่จริงเป็นสิกขาบทแต่เป็น
สิกขาบทสำหรับคฤหัสถ์  

ในสังคมชาวพุทธ พระพุทธเจ้าไม่ได้บัญญัติกำหนดความผิดและบทลงโทษไว้แก่ผู้ละเมิดศีล 5 พูดได้
ว่าในทางพระพุทธศาสนายกศีล 5 นี้ให้เป็นเรื ่องของคฤหัสถ์ โดยเฉพาะทางฝ่ายรัฐจะนำมาแยกซอยเป็น



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 2 (March-April 2023)          787 

 

ข้อกำหนดย่อยๆ ลงไปให้สอดคล้องกับความเป็นจริงของแต่ละถิ่นฐานและยุคสมัยที่เปลี่ยนแปลงต่างกันไปแล้ว
กำหนดความผิดและบทลงโทษตามท่ีเหมาะสมตามธรรมและเท่าท่ีเป็นมาจะเห็นได้ว่า กฎหมายโดยทั่วไปในขั้น
พ้ืนฐานมีสาระสำคัญเพ่ือจะดำรงรักษาศีล 5 เอาไว้  

รวมความว่า สังคม โดยเฉพาะรัฐจะต้องจัดตั้งวางมาตรการทางสังคม โดยเฉพาะการออกกฎหมาย     
ที่จะมาเป็นหลักประกันให้คนดำรงอยู่ในศีลพร้อมทั้งส่งเสริมให้คนยึดหลักการต่างๆที่กล่าวมาแล้วข้างต้น เช่น 
สาราณียธรรมและอปริหานิยธรรม เป็นต้น หลักการต่างๆ เหล่านี้เป็นสาระของวินัยหรือเจตนารมณ์ที่แท้ข้อง
กฎหมาย ถ้าคนมีการศึกษาที่จะพัฒนาตนอย่างถูกต้อง เห็นคุณค่าและเต็มใจที่จะปฏิบัติตามหลักการเหล่านี้    
ก็ไม่จำเป็นต้องมีการบัญญัติข้อกำหนดของกฎหมายหรือสิกขาบทในวินัย ในทางตรงกันข้าม การที่สิกขาบท
หรือกฎหมาย ก็เพื่อเป็นหลักประกันให้เกิดความมั่นใจ จะมีการปฏิบัติให้เกิดผลตามหลักการเหล่านี้ ดังนั้นถ้า
คนไม่ปฏิบัติตามจากหลักการที่วางไว้ ก็ต้องยิ่งมีการบัญญัติสิกขาบทหรือวินัยมากข้ึนและมักจะต้องการบัญญัติ
ความผิดและการลงโทษมากขึ้นและอาจจะหนักขึ้นด้วย ในแง่ของนิติศาสตร์ คือผู้พิพากษาจะต้องทำใจและ
วางท่าทีเป็นกลางในการลงโทษอย่างนึกว่าเป็นผู้ลงโทษถ้าคิดอย่างนั้นก็ผิดแน่นอน ผู้พิพากษาต้องทำใจให้
บริสุทธิ์ปราศจากความรู้สึกที่เป็นตัวเราของเรา มีเจตนาที่รักษาธรรมและใช้ปัญญาคือความรู้จริงถ่องแท้        
ทำหน้าที่เป็นกระบอกเสียงให้แก่ตัวธรรมคือหลักการและตัวบทกฎหมายเท่านั้น เมื่อทำได้อย่างนี้ถ้ามีการ
ลงโทษ ก็คือกฎหมายลงโทษ กติกาลงโทษ ตัวธรรมลงโทษ  

เพราะฉะนั้น เมื่อมนุษย์มีความสามารถในการจัดตั้ง เราก็ควรใช้ความสามารถนั้นจัดสรรระบบสังคม
เพื่อดำเนินการให้เป็นไปตามธรรม โดยมุ่งให้มีประสิทธิผลในการร่วมกันอยู่ในสังคม คนที่ดำเนินการตาม
หลักธรรมและกติกาอย่างนี้ ถือว่าดำเนินการตามธรรม เป็นสื่อให้แก่ธรรม เป็นทางผ่านของธรรมหรือเป็น
กระบอกเสียงของธรรม ไม่ใช่เป็นผู้ไปทำอะไร ไม่ใช่ไปลงโทษเขา เมื่อเราปฏิบัติตามกฎหมายหรือตามวินัย โดย
มีความรู้สึกต่อกฎหมายด้วยท่าทีต่อการปฏิบัติต่อกันระหว่างเพื่อนมนุษย์ที่มุ่งเพื่อจะรักษาธรรมก็จะ เป็นการ
ปฏิบัติด้วยสภาพจิตของผู้สร้างสรรค์อภิบาลโลก คือ พรหมวิหาร มนุษย์จะมีท่าที่ต่อกฎหมายต่างกัน 3 ระดับ 
ซึ่งต้องขึ้นต่อการที่กฎหมายนั้นเป็นธรรมหรือไม่ด้วย 

ท่าทีที่ 1 คือความรู้สึกเป็นเครื่องบังคับ ถือว่าเป็นความรู้สึกที่ต่ำสุดและจะไม่ยั่งยืน กฎหมายที่ไม่ ยั้ง
ยืน สังคมท่ีไม่ยั่งยืน เพราะมนุษย์เต็มไปด้วยความรู้สึกว่ากฎเกณฑ์กติกาเป็นข้อบังคับ 

ท่าทีที ่ 2 เป็นท่าทีแบบพระพุทธศาสนา มองว่า กฎเกณฑ์กติกาเหล่านี ้เราบัญญัติจัดวางขึ้นมา        
เพ่ือสร้างสถานภาพทางสังคมที่จะเป็นโอกาสให้คนพัฒนาความสามารถท่ีจะมีชีวิตที่ดีงาม 

ท่าทีที่ 3 มนุษย์ที่พัฒนาดีแล้ว จะไปถึงอีกระดับหนึ่งที่จะมีปัญญารู้เข้าใจว่า กฎเกณฑ์กติกาของสังคม
นี้ มนุษย์วางขึ้นเพ่ือเหตุผลที่จะอยู่ร่วมกันได้ดีเพราะฉะนั้นกติกาเหล่านี้จึงเป็นเครื่องหมายรู้ว่าจะอยู่กันอย่างไร
เท่านั้นเอง 

ประชาชนที่ประพฤติตามกฎหมายด้วยจิตสำนึกอย่างนี้ก็พูดได้ว่า สังคมบรรลุความสมบูรณ์แล้วในแง่
นิติศาสตร์ เพราะย่อมหมายถึง คนที่พัฒนาแล้วอย่างสมบูรณ์ทั้ง 3 ด้าน คือ ด้านพฤติกรรม ด้านจิตใจ และ
ด้านปัญญา มาบูรณาการประสานกันอย่างลงตัว 
 
สรุป 

ไม่ว่าจะเป็นวินัย หรือนิติศาสตร์ที่กล่าวมาแล้วข้างต้น จะเห็นว่ามีความสอดคล้องกัน การเกิดขึ้นของ
นิติศาสตร์มีหลักมาจากพระพุทธศาสนากล่าวคือ ศีล ๕ หรือหลักธรรมต่างๆ ที่ปรากฏในบทความนี้ย่อมให้เกิด
กฎกติกาอันเป็นแบบแผนข้อตกลงในการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสงบสุข คนที่ตั้งมั่นอยู่ในกฎกติกาย่อมไม่
เดือดร้อน ย่อมไม่กลัวถูกลงโทษแต่ในทางกลับกันหากบุคคลที่ไม่ตั้งมั่นในกฎกติกาย่อมหวาดกลัวที่จะถูก



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)          788 
 

 

ลงโทษ เป็นอันว่า กฎหมายมีสองแบบ ถ้าเน้นอำนาจก็จะเป็นกฎหมายที่เด่นในด้านการกำจัดคนชั่วมีการห้าม
และบังคับมาก แต่ถ้าเป็นกฎหมายที่เน้นการศึกษา ซึ่งมุ่งสร้างคนดีก็จะมีลักษณะในทางจัดสรรโอกาสและ มี
การส่งเสริมมาก แต่ในความเป็นจริง สังคมหนึ่งมีคนอยู่ในระดับการพัฒนาที่แตกต่างกันอย่างหลากหลาย    
การบริการจัดการกฎหมายต้องทำหน้าที่ ๒ ด้าน คือ ส่งเสริมคนดี กำราบคนร้าย ถ้าใช้ระบบอำนาจก็จะเอียง
ไปในทางจำกัด แต่ถ้าใช้ระบบที่มองสังคมมนุษย์เป็นสังคมที่คืบหน้าไปสู่ความดี เราก็ออกกฎหมายมาเพ่ือ
พัฒนาคุณภาพชีวิต กฎหมายที่พยายามสร้างให้คนเป็นคนดีเราแทบไม่ต้องลงโทษคนหรือลงโทษให้น้อยที่สุด 
เพราะไม่มีคนชั่วที่จะลงโทษ ถ้าทำได้อย่างนี้ก็เป็นกฎหมายที่ดี 

แต่ทั้งนี้กฎหมายย่อมสัมพันธ์กับการบริการจัดการตัวบทกฎหมายที่จะสร้างสรรค์สังคมในแบบที่ว่า   
ใช้กฎหมายเพื่อปกครองและสร้างสันติสุขโดยสร้างคนดีและกำราบคนชั่ว 
 

References 
Henri, F. (1949). General and Industrial Management. London: Sir Isaac Pitman & Sons. 
Ingram, D. (2007). Law: Key Concepts in Philosophy. California: Continuum.  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 
Phra Brahmakunakorn (P.A. Payutto). (2004 ) .  Thammanoon Life. Bangkok: Religion Printing 

House. 
Phra Debvedhi (P. A.  Payutto).  (1992). Buddhist Dictionary Dharma. (7 th ed.). Bangkok: MCU 

Press. 
Somdet Phra Buddhakosajarn, (P.A. Payutto). (2017). Laws of Nature and Their Benefits to Life. 

Bangkok: MCU Press.  
 
 
 


