
นัตพม่ากับการเมืองวัฒนธรรม: ความสัมพันธ์เชิงอำนาจ 
ทางการเมืองวัฒนธรรมในพื้นที่ความเช่ือเรื่องนัตในประเทศเมียนมา 
The Burmese Nats and Cultural Politics: The Politico-Cultural  

Power Relations in the Nat-worship Areas in Myanmar 
 

กฤติธี ศรีเกต ุ
Gritthee Srigate 

คณะรัฐศาสตร์ มหาวิทยาลัยรามคำแหง 
Faculty of Political Science, Ramkhamhaeng University, Thailand. 

Corresponding Author’s Email: srigatest@gmail.com 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ 1) ศึกษาประวัติความเป็นมาของความเชื่อเรื่องนัตของเมียนมา
ท่ามกลางกระแสการเปลี่ยนแปลงของประวัติศาสตร์ทางการเมือง ประวัตินัตสำคัญ พิธีกรรมการบูชานัต 
ตลอดจนผลประโยชน์ที ่เกิดขึ ้นในพื้นที่ความเชื ่อเรื ่องนัต 2) วิเคราะห์บทบาท การต่อสู้ต่อรองและการ
ประนีประนอมของฝ่ายผู้ปกครองและฝ่ายประชาชนในพื้นที่ความเชื่อเรื่องนัต และ 3) วิเคราะห์ภาพสะท้อน
ความสัมพันธ์เชิงอำนาจทางการเมืองวัฒนธรรม และภาพสะท้อนของประชาธิปไตยเชิงวัฒนธรรมในพื้นที่ 
ความเชื ่อเรื ่องนัต โดยงานวิจัยนี ้ใช้ระเบียบวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บข้อมูลจากเอกสาร การสังเกต และ 
การสัมภาษณ์เชิงลึก และนำข้อมูลมาวิเคราะห์/ตีความตามกรอบแนวคิดของการวิจัย 
 ผลการวิจัยพบว่า 1) ความเช่ือเรื่องนัตมีความเกี่ยวข้องกับการเมืองมาตลอดในประวัติศาสตร์เมียนมา 
นัตองค์สำคัญจำนวนมากมีประวัติและพิธีกรรมการบูชาเกี่ยวข้องกับการเมือง อีกทั้งพื้นที่ความเชื่อเรื่องนัต 
ก็ยังมีผลประโยชน์ที่ส่งผลให้หลายฝ่ายเข้ามาเกาะเกี่ยว 2) ทั้งผู้ปกครองและประชาชนต่างได้เข้ามาเกี่ยวข้อง
และมีบทบาทในพื้นที ่ความเชื ่อเร่ืองนัต โดยฝ่ายผู ้ปกครองได้ใช้อำนาจรัฐควบคุมพื ้นที ่นี ้มาโดยตลอด  
เพื่อการสถาปนาอำนาจนำของฝ่ายตน ในขณะที่ฝ่ายประชาชน ก็ต่อรองอยู่เสมอเพื่อรักษาไว้ซึ่งพื้นที่ทาง
วัฒนธรรมของตน 3) จากข้างต้น พื้นที่ความเชื่อเรื่องนัตจึงเป็นพื้นที่ของความสัมพันธ์เชิงอำนาจ ที่ฝ่ายต่าง ๆ 
โดยเฉพาะผู้ปกครองและประชาชนเข้ามาต่อรองและประนีประนอม เกิดเป็น “เครือข่ายการครองความเป็น
จ้าวทางวาทกรรม” ที่ประชาชนเข้าไปเป็นส่วนหนึ่ง สะท้อนประชาธิปไตยเชิงวัฒนธรรมหรือ “ประชาธิปไตย
เชิงลึก” นั่นเอง   
 

คำสำคัญ: นัตพม่า; ความสัมพันธ์เชิงอำนาจ; การเมืองวัฒนธรรม; ประเทศเมียนมา; ประชาธิปไตยเชิง
วัฒนธรรม

 
Received July 15, 2021; Revised August 21, 2021; Accepted August 26, 2021 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1821 
 

Abstract 
 The research article consisted of the following objectives: 1) to study the history of 
the belief in nats among the changing political history, history of the important nats, the rituals 
worshipping nats, and the benefits occurring in the Nat-worship areas; 2) to analyze the roles, 
fights, the negotiation, and compromise between the rulers and people in the nat-worship 
areas; and 3) to analyze the reflection of political-cultural power relations and the reflection 
of cultural democracy in the nat-worship areas. The study applied a qualitative research 
method by collecting data from documents, observation, and in-depth interview. The 
obtained data were analyzed and interpreted according to the research conceptual 
framework. 
 From the study, the following results are found: 1) The belief in nats has always been 
related to politics in Burmese history as well as many important nats whose history and 
worship has also been involved with politics. The nat-worship areas also benefit many 
involved parties. 2) Both the rulers and the people are involved and have roles in the nat-
worship areas in which the rulers have always exercised their state power to control the areas 
in order to establish their power while the people have always negotiated in order to maintain 
their cultural areas.3) Based on the above-mentioned information, the nat-worship areas are 
therefore the areas of power relations, in particular, the rulers and the people both take part 
in negotiating and compromising. As a result, “Discursive hegemonic power” is created, as 
people take part in which reflects the cultural democracy or “Radical Democracy”. 
 

Keywords: Burmese Nats; Power Relations; Cultural Politics; Myanmar; Cultural Democracy  
 

บทนำ 
 ความเชื ่อเร ื ่องนัตเป็นความเชื ่อเก่าแก่ที ่แพร่หลายในหมู ่ชาวเมียนมาที ่ม ีความหลากหลาย 
ทางประชากร ตลอดจนความเชื่อหรือศาสนาที่หลากหลายเข้าไว้ด้วยกัน (Stevenson, 1944) แม้คนส่วนใหญ่
คือประมาณร้อยละ 86.7 จะนับถือศาสนาพุทธ (Ministry of Information of Myanmar, 2002) แต่การนับ
ถือผีหรือที่เรียกในภาษาพม่าว่า “นัต” (Nat) ก็ยังคงแพร่หลาย จนกล่าวได้ว่าชาวเมียนมาเกือบทั้งหมดยกเว้น
ที่นับถือศาสนาพุทธอย่างเคร่งครัด ล้วนศรัทธาและบูชานัตทั้งสิ้น (Win Maung, 2015) ทั้งนี้ นัตของชาว 
เมียนมาไม่ใช่ผีทั่วไป แต่เป็นผีมีฤทธิ์ มีฐานะเป็น “สิ่งศักดิส์ิทธิ์ที่เป็นที่เคารพบูชาและเป็นที่พ่ึง” ซึ่งสันนิษฐาน
ว่าน่าจะมาจากคำว่า “นาถ” ในภาษาบาลี ความหมายของนัตดังกล่าวค่อนข้างกว้าง คือหมายรวมถึง เทวดา
บนสวรรค์ ดวงวิญญาณของอริยะบุคคล เทพประจำจักรวาล เป็นต้น แต่นัตที่ชาวเมียนมานับถือเป็นนัต
ประเภท “วิญญาณศักดิ์สิทธิ ์ของผู้ตายร้าย” หรือ “วิญญาณมีฤทธิ์ของผีตายโหง” ที่เรียกว่า “นัตเซง”  



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1822 
 

เป็นวิญญาณศักดิ์สิทธิ์ในโลกมนุษย์ (Niyomtham, and Niyomtham, 2008) ซึ่งมีประวัติที่น่ายกย่องขณะ 
มีชีวิตและตายอย่างน่าเวทนา ผู้คนเกิดความสะเทือนใจพากันเล่าขานจนเกิดเป็นความศรัทธาและกราบไหว้
บูชา 
 ความเชื่อเรื่องนัตดำรงอยู่มาพร้อม ๆ กันกับประวัติศาสตร์ของมนุษย์เช่นเดียวกันกับการนับถือผี
โดยทั่วไป แต่กรณีของนัตในเมียนมา มีความน่าสนใจ เนื่องจากความเชื่อนี้เข้ามาเกี่ยวข้องกับการเมืองตั้งแต่
แรกเริ่มที่ได้ตั้งอาณาจักรของชาวพม่าขึ้น และก็เกี่ยวข้องกับการเมืองมาโดยตลอดกระทั่งปัจจุบัน โดยเมื่อเร่ิม
ตั้งอาณาจักร ผู้ปกครองพม่าในยุคต้น ได้ใช้ความเชื่อเรื่องนัตในการสร้างเอกภาพทางการเมืองด้วยการ 
ตั้งให้นัตของราชสำนักมีฐานะศูนย์รวมของความเชื่อของประชาชน (Anantapark, 2013) ความเชื่อเรื่องนัต 
จึงได้กลายเป็นองค์ประกอบสำคัญของการรวบรวม จัดระเบียบ ควบคุม ทางการปกครองมาตั้งแต่เริ่มเกิด
อาณาจักรของชาวพม่าดังกล่าว อย่างไรก็ตาม เมื่อมีการยกเอาพระพุทธศาสนานิกายเถรวาทขึ้นเป็นศาสนา
หลักแทนความเชื่อเรื่องนัตในยุคพระเจ้าอโนรธา (King Anawratha) (ครองราชย์ช่วงปี ค.ศ. 1044-1077)  
ได้มีความพยายามจะกำจัดความเชื่อเรื่องนัต แต่ไม่สำเร็จ จนพระเจ้าอโนรธาต้องประนีประนอมกับประชาชน
ด้วยการยอมให้ความเชื่อเรื่องนัตดำรงอยู่ได้ แต่ก็ให้ดำรงอยู่ภายใต้การควบคุม ปรากฏผ่านการจัดระบบ 
นัตหรือการตั้งทำเนียบนัตหลวงให้ประชาชนนับถือ ในเวลาต่อมาราชสำนักก็พยายามใช้อำนาจในการควบคุม
ความเชื่อเรื่องนัตมาโดยตลอด มากบ้างน้อยบ้างต่างกันไปในแต่ละยุค อย่างไรก็ตาม ไม่ว่าฝ่ายผู้ปกครองจะใช้
อำนาจรัฐหรือรวมถึงใช้พระพุทธศาสนาเข้าไปจัดการควบคุมความเชื ่อเรื ่องนัตของประชาชนเพียงใด 
ความสำเร็จในการควบคุมความเชื่อดังกล่าวอย่างเบ็ดเสร็จก็ไม่เคยเกิดขึ้น (De la Perriere, 1996) จนบางยุค
ผู้ปกครองเองก็เข้าไปแสดงตนเป็นผู้ส่งเสริมความเชื่อนี้เสียเองด้วยเหตุผลด้านผลประโยชน์ทางการเมือง 
ในขณะที่ฝ่ายประชาชน ก็ไม่ได้ทำตนเป็นเพียงผู้ตั้งรับอยู่ฝ่ายเดียว แต่ได้ต่อสู้ต่อรองในพื้นที่ทางความเช่ือ
ดังกล่าวมาโดยตลอด ทั้งจากการไม่ยอมเลิกนับถือนัตตามคำสั่งของราชสำนัก จากการไม่นับถือนัตในทำเนียบ
หลวงแต่นับถือนัตนอกทำเนียบที่ตนศรัทธา รวมถึงการสร้างเรื่องเล่าหรือตำนานนัตที่แตกต่างจากเร่ืองเล่าของ
ทางการ เป็นต้น การต่อรองและการประนีประนอมดังกล่าว ดำรงอยู่เรื่อยมาจนกระทั่งปัจจุบัน ที่ความเช่ือ
เรื่องนัตยังคงมีพลังอย่างสูงอยู่ในสังคมเมียนมา  
 จากลักษณะดังกล่าว แสดงให้เห็นว่า พื้นที ่ความเชื ่อเรื ่องนัตในเมียนมา เป็นพื ้นที ่ที ่เกี ่ยวข้อง 
กับการเมืองในฐานะพื้นที่ของความสัมพันธ์เชิงอำนาจ โดยเฉพาะระหว่างฝ่ายผู้ปกครองและฝ่ายประชาชน 
รวมถึงผู้ปกครองท้องถิ่น การดำรงอยู่อย่างเข้มแข็งของความเชื่อเรื ่องนัตในปัจจุบันจึงไม่ได้เกิดขึ้นโดย
ธรรมชาติ แต่ผ่านกระบวนการต่อสู้ต่อรอง และการที่วัฒนธรรมความเชื่อของประชาชนมีความเข้มแข็งอยู่ได้  
ก็ย่อมสะท้อนอำนาจของฝ่ายประชาชน ซึ ่งแน่นอนว่าต้องผ่านกระบวนการต่อสู ้ต ่อรอง รวมถึงการ
ประนีประนอมมาไม่น้อย ลักษณะดังกล่าวสะท้อนหลักการของระบอบประชาธิปไตยในปัจจุบันที่เน้นเรื่อง 
ของการยอมรับซึ่งความแตกต่างหลากหลาย ที่อาจเรียกด้วยคำทางวิชาการของเออร์เนสโต ลาเคลา กับ
ชองทัล มูฟ ได้ว่า “ประชาธิปไตยเชิงลึก” (Radical democracy) (Laclau, and Mouffe, 2001) การศึกษา
ความสัมพันธ์เชิงอำนาจในพ้ืนที่ความเช่ือเรื่องนัตของเมียนมาจะสะท้อนภาพดังกล่าวเป็นอย่างดี  



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1823 
 

ด้วยเหตุนี้ ผู้วิจัยจึงมุ่งวิเคราะห์ความสัมพันธ์เชิงอำนาจในพื้นที่ความเชื่อเรื่องนัตในประเทศเมียนมา เพื่อให้
เห็นถึงความเกี่ยวข้องของความเชื่อเรื่องนัตกับประวัติศาสตร์ทางการเมือง ตำนานนัตสำคัญ พิธีกรรมการ
บูชานัต ผลประโยชน์ที่เกิดขึ้นจากความเชื่อเรื่องนัต บทบาทของฝ่ายต่าง ๆ ที่เข้ามาเกี่ยวข้อง การต่อสู้ต่อรอง
และประนีประนอม ตลอดจนภาพสะท้อนอำนาจของประชาชนโดยเฉพาะอย่างย ิ ่งในประเด็นของ
ประชาธิปไตยเชิงวัฒนธรรม เพื่อเป็นกรณีตัวอย่างในการศึกษาและส่งเสริมให้เกิดการพัฒนาประชาธิปไตยใน
พ้ืนที่ต่าง ๆ ต่อไป โดยมวัีตถุประสงค์ของการศึกษาดังน้ี  
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพื่อศึกษาประวัติความเป็นมาของความเชื่อเรื่องนัตของเมียนมาท่ามกลางกระแสการเปลี่ยนแปลง
ของประวัติศาสตร์ทางการเมือง ประวัตินัตสำคัญ พิธีกรรมการบูชานัต ตลอดจนผลประโยชน์ที่เกิดขึ้นในพ้ืนที่
ความเช่ือเรื่องนัต 
 2. เพ่ือวิเคราะห์บทบาท การต่อสู้ต่อรองและการประนีประนอมของฝ่ายผู้ปกครองและฝ่ายประชาชน
ในพ้ืนที่ความเช่ือเรื่องนัต  
 3. เพื่อวิเคราะห์ภาพสะท้อนความสัมพันธ์เชิงอำนาจทางการเมืองวัฒนธรรม และภาพสะท้อนของ
ประชาธิปไตยเชิงวัฒนธรรมในพ้ืนที่ความเช่ือเรื่องนัต  
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยนี้ ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative research) โดยศึกษาข้อมูลจากเอกสาร 
งานวิจัย หนังสือ บทความต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้อง การลงพื้นที่ภาคสนามเพื่อเก็บข้อมูลเชิงลึก เพื่อนำข้อมูลมา
วิเคราะห์ สรุปผลและนำเสนอผลการวิจัย โดยมีขั้นตอนดำเนินการวิจัย ดังนี้ 
 ขั้นตอนที่ 1 รวบรวมเอกสาร งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง เพื่อนำมาใช้เป็นข้อมูลเบื้องต้นในการวางเค้าโครง
วิจัย  
 ขั้นตอนที่ 2 ทบทวนวรรณกรรม และค้นคว้าข้อมูลจากเอกสารต่าง ๆ ได้แก่ หนังสือ บทความ 
งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ทั้งในส่วนของทฤษฎีที่เกี่ยวกับการวิเคราะห์การเมืองวัฒนธรรม และวรรณกรรมอื่น ๆ  
ที่เกี่ยวข้องกับความเช่ือเรื่องนัต และวางกรอบแนวคิดของการวิจัย  
 ขั้นตอนที่ 3 ลงพื้นที่ประเทศเมียนมา โดยเลือกพื้นที่ที่เป็นที่ตั้งของศาลนัตขนาดใหญ่คือหมู่บ้านต่อง
ปะโยง เมืองมัณฑะเลย์ (หมู่บ้านนี้เป็นสถานที่จัดงานบูชานัตที่ใหญ่ที่สุดในเมียนมา) เขาโปปา เมืองพุกาม 
ตำบลยาตะนากู เมืองอมรปุระ และเมืองมองยัว รวมถึงบริเวณใกล้เคียงที่มีศาลนัตตั้งอยู่ เช่น ตำบลชเวซายา่ง 
ที่ตั้งของศาลนัตซอหม่องละ เป็นต้น (ดำเนินการลงพื้นที่ในปี พ.ศ. 2562) ทั้งนี้ การเลือกพื้นที่หลากหลาย
ดังกล่าวเป็นไปเพื่อความครอบคลุมถูกต้องของข้อมูล อีกทั้งศาลนัตที่ตั้งอยู่ในสถานที่ดังกล่าวมีความเกี่ยวข้อง
กันอย่างมาก โดยเฉพาะศาลนัตหมู่บ้านต่องปะโยง เป็นที่ตั้งของศาลหลักของนัตสองพี่น้องชเวพีญ ในขณะที่
ทั้งเขาโปปาและตำบลยาตะนากู ศาลหลักคือศาลของนัตโปปาแหม่ด่อว์ แม่ของนัตสองพี่น้องชเวพีญ อย่างไร 
ก็ตาม พื้นที่ดังกล่าวก็มีศาลนัตที่มีชื่อเสียงองค์อื่นๆ ตั้งอยู่ด้วยโดยรอบ โดยความหลากหลายของพื้นที่ในการ



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1824 
 

เก็บข้อมูลไม่ได้ส่งผลต่อความแตกต่างของการวิเคราะห์ในงานนี้ สำหรับการเก็บข้อมูล ใช้ทั้งวิธีการสังเกตแบบ
ไม่มีส่วนร่วมในพื้นที่ศาลนัตต่าง ๆ โดยการศึกษาประวัตินัตจากข้อความบรรยายภายในศาล การสังเกต
ลักษณะของการจัดวางตำแหน่งของนัตแต่ละองค์ การเข้าร่วมงานพิธีกรรมการบูชานัตประจำปีสำคัญ 
โดยเฉพาะอย่างยิ่งเทศกาลบูชานัตหมู่บ้านต่องปะโยง และการสังเกตแบบมีส่วนร่วมด้วยการเป็นเจ้าภาพ 
จัดงานบูชานัตขึ้นเป็นเวลา 1 วัน ณ ศาลนัตหมู่บ้านต่องปะโยง และใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ที่เกี่ยวข้อง  
ทั้งผู้ใหญ่บ้าน เจ้าของหรือผู้ดูแลศาล คนทรงนัต และผู้ศรัทธานัตที่เดินทางมายังศาลหรืองานพิธีการบูชานัต 
โดยการคัดเลือกกลุ่มตัวอย่าง ผู้วิจัยใช้วิธีการคัดเลือกให้ครอบคลุมผู้มีส่วนเกี่ยวข้องทุกกลุ่ม 
 ขั้นตอนที่ 4 การวิเคราะห์ข้อมูล ใช้วิธีการตีความข้อมูลที่ได้รับตามกรอบแนวคิดของการวิจัย  
ทั ้งนี ้ ผู ้วิจ ัยตรวจสอบข้อมูลจากหลายแหล่ง ทั ้งข้อมูลเอกสาร ข้อความบรรยายภายในศาลนัตที ่เป็น
ภาษาอังกฤษ การใช้ล่ามจำนวน 2 คน และเดินทางไปยังพื้นที่หลายครั้ง ทั้งก่อนและระหว่างดำเนินการวิจัย 
เพ่ือตรวจสอบข้อมูลที่นำมาใช้ในการวิเคราะห์ให้มีความถูกต้องเที่ยงตรงและน่าเช่ือมากที่สุด  
 โดยแนวคิดที่ใช้เป็นกรอบในการวิเคราะห์ในงานนี้ ประกอบด้วย 3 แนวคิด ได้แก่ แนวคิดการครอง
ความเป็นจ้าวทางวาทกรรม (Discursive hegemonic power) ของเออร์เนสโต้ ลาเคลากับชองทัล มูฟ  
ซึ่งอธิบายว่า การที่กลุ่มใดกลุ่มหนึ่งจะมีอำนาจในสังคมได้นั้น จะต้องมีอำนาจในการนิยามความหมายหรือ 
อัตลักษณ์ของตนเองได้ แต่การทำเช่นนั้นต้องแสวงหาความร่วมมือกับฝ่ายอื่น ๆ เป็นพันธมิตรเชิงกลยุทธ์ 
(Strategic alliances) (Barker, 2008) จนสามารถทำให ้ความหมายทางต ัวตนหนึ ่ง ๆ หยุดน ิ ่งอย ู ่ ได้ 
(Tangsupvattana, 1992) ลาเคลากับมูฟเร ียกลักษณะดังกล่าวว่า “ประชาธิปไตยเชิงล ึก” (Radical 
democracy) (Laclau, and Mouffe, 2001) ซึ่งการที่ความเชื่อเรื่องนัตของประชาชนดำรงอยู่ได้จนปัจจุบัน 
ก็คือภาพสะท้อนแนวคิดดังกล่าว ทั ้งนี ้ ลักษณะดังกล่าวไม่ได้เกิดขึ ้นเอง แต่ผ่านการต่อสู ้ต่อรองและ 
การประนีประนอม โดยเฉพาะระหว่างผู ้ปกครองกับประชาชนทั ่วไป และเพื ่อให้สามารถวิเคราะห์ 
การประนีประนอมและการต่อรองดังกล่าวได้อย่างลึกซึ้ง ผู้วิจัยยังได้หยิบยกอีก 2 แนวคิด มาเป็นกรอบใน 
การวิจัยร่วมด้วย คือ แนวคิดการครองความเป็นจ้าวทางอุดมการณ์ ของอันโตนิโอ กรัมชี่ และแนวคิด 
วาทกรรมของมิเชล ฟูโกต์ โดยแนวคิดการครองความเป็นจ้าวทางอุดมการณ์ มีใจความสำคัญคือกรัมชี่อธิบาย
ว่า ผู้ที่จะมีอำนาจนำในสังคม ไม่จำเป็นเสมอไปที่จะต้องเป็นผู้ที่มีอำนาจทางเศรษฐกิจ (Kaewthep, 1998) 
แต่ต้องเป็นผู้ที ่มีอำนาจทั้งในอำนาจรัฐหรือสังคมการเมือง (Political society) และในสังคมประชา (Civil 
society) ซึ่งรวมถึงพื้นที่ของวัฒนธรรมความเชื่อด้วย โดยในส่วนของการใช้อำนาจรัฐจะทำโดยวิธีบังคับ 
ในขณะที่การใช้อำนาจในสังคมประชาจะทำโดยวิธีสร้างความยินยอมพร้อมใจ (Gramsci, 1971) ผู้วิจัยจะนำ
แนวคิดนี้มาเป็นกรอบวิเคราะห์บทบาทของฝ่ายผู้ปกครองที่พยายามครองอำนาจนำและใช้พื้นที่ความเช่ือ
เรื่องนัตเพ่ือการดังกล่าว ส่วนแนวคิดวาทกรรม เป็นแนวคิดที่อธิบายถึงการใช้อำนาจเพ่ือการนิยามความหมาย 
(Charoensin-o-larn, 2001) ซึ่งปรากฏการณ์ดังกล่าวก็มีพลวัตและเกิดการต่อสู้ตลอดเวลา อันเป็นภาพที่ทำ
ให้เห็นว่าอำนาจกระจายตัวออกไปทั่วทั้งสังคม (Charoensin-o-larn, 2006) ซึ่งอันที่จริงฝ่ายผู้ปกครองก็ใช้
อำนาจนี้เช่นกัน โดยเฉพาะในเรื่องของการจัดระบบนัตและการสร้างตำนานนัตหลวง แต่ผู้วิจัยจะนำแนวคิดน้ี
มาใช้เป็นกรอบในการวิเคราะห์การต่อสู้ต่อรองของฝ่ายประชาชนผ่านการสร้างตำนานนัตของตนเองที่ต่างจาก



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1825 
 

ตำนานหลวง และการนับถือนัตที่ไม่อยู่ในทำเนียบหลวง กรอบแนวคิดทั้งหมดนี้ ผู้วิจัยจะนำมาวิเคราะห์
ความสัมพันธ์เชิงอำนาจตลอดจนภาพสะท้อนประชาธิปไตยเชิงวัฒนธรรมในความเช่ือเรื่องนัต  
 ขั ้นตอนที่ 5 การนำเสนอผลการวิจัยโดยเรียบเรียงเป็นรายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์ และเผยแพร่
ผลการวิจัย 
 

ผลการวิจัย 
 การวิจัยเรื่องนัตพม่ากับการเมืองวัฒนธรรม : ความสัมพันธ์เชิงอำนาจทางการเมืองวัฒนธรรมในพ้ืนที่
ความเช่ือเรื่องนัตในประเทศเมียนมา สรุปผลการศึกษาได้ดังน้ี 
 วัตถุประสงค์ที่ 1 ผลการวิจัยพบว่า 1) สำหรับประวัติความเป็นมาของความเชื่อเรื่องนัตของเมียนมา
ท่ามกลางกระแสการเปลี่ยนแปลงของประวัติศาสตร์ทางการเมือง พบว่าความเชื่อเรื่องนัตในเมียนมาดำรงอยู่
มาอย่างยาวนาน ก่อนที่จะเกิดอาณาจักรของชาวพม่าและก่อนที่พระพุทธศาสนาจะกำเนิดขึ้น (Win Maung, 
2015) โดยก่อนหน้าที่จะมีอาณาจักรของชาวพม่า ในดินแดนแห่งนี้ ได้เกิดอาณาจักรของชาวปยู (มีเชื้อสาย
ร่วมกับคนพม่าแต่ก็ไม่ใช่พม่า) ขึ้นตั้งแต่ช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 1 มีเมืองสำคัญคือเมือง “ศรีเกษตร” (ตั้งอยู่
บริเวณใกล้เมืองแปร (Prome) (Anantapark, 2013) และอาณาจักรสุธรรมาวดีของมอญซึ่งรุ่งเรืองอยู่ทาง
ตอนใต้บริเวณปากแม่น้ำอิรวดี (Thotsaroth, 1997) (เมืองสะเทิมหรือท่าตอนในปัจจุบัน) โดยในขณะที่ 
สุธรรมาวดีและศรีเกษตรรุ่งเรืองอยู่นั้น พระพุทธศาสนาก็แพร่หลายอยู่แล้วในอาณาจักรดังกล่าว ในขณะที่ 
ชาวพม่ายังคงอยู่กันกระจัดกระจายและยังคงนับถือนัตอย่างแพร่หลาย และในช่วงแรกที่ชาวพม่าเริ่มต้ัง
อาณาจักรขึ้น ก็เป็นช่วงที่พระพุทธศาสนาเสื่อมอิทธิพลลงในภูมิภาคนี้ เนื่องจากความขัดแย้งระหว่างศรีลังกา
ซึ่งเป็นศูนย์กลางของพระพุทธศาสนากับอินเดียในช่วงคริสต์ศตวรรษที่ 8-9 ทั้งนี้ ประวัติการสร้างเมืองของ 
ชาวพม่ายังไม่แน่ชัด กล่าวคือ หากดูตามพงศาวดารพื้นเมืองระบุว่า อาณาจักรของชาวพม่าก่อตัวขึ้นในช่วงปี 
ค.ศ 344-387 ในสมัยของพระเจ้าเต่หลี่จ่อง (King Thinligyaung) ซึ่งรวบรวมหมู่บ้านจำนวน 19 หมู่บ้านขึ้น
เป็นเมืองชื่อว่า “ศิริปัจจยา” (Niyomtham, and Niyomtham, 2008) โดยมีการระบุด้วยว่า เดิมนั้นทั้ง 19 
หมู่บ้านมี “นัต” ประจำ เป็นที่บูชาของตนเอง เมื่อตั้งอาณาจักรขึ้นแล้วพระเจ้าเต่หลี่จ่องได้รวบรวมการ
บูชานัตให้เป็นหนึ่งเดียว เพื่อรวมประชาชนเข้าเป็นชาติเดียวกัน โดยได้ตั้งหม่องติ้งเด่หรือมีงมหาคีรีนัตขึ้น
เป็นนัตประจำราชอาณาจักร (Anantapark, 2013) สร้างศาลให้บนเขาโปปาที่ถือเป็นศูนย์กลางจักรวาลแห่ง
อาณาจักรพุกามในขณะนั้น (Niyomtham, and Niyomtham, 2008) ในขณะที่ตามตามพงศาวดารพม่า 
สันนิษฐานว่าอาณาจักรของชาวพม่าน่าจะเกิดขึ้นแบบหลวม ๆ เมื่อมีการสร้างกำแพงล้อมรอบเมืองพุกาม โดยพระเจ้า 
ปยีงปยา (King Pyinbya) (ในช่วงปี ค.ศ. 849) แต่ก็ไม่ปรากฏหลักฐานแน่ชัด โดยเหตุผลหนึ่งในการเลือกที่ต้ัง
อาณาจักรที่เมืองพุกาม เน่ืองจากอยู่ใกล้กับเขาโปปา ซึ่งเช่ือกันว่าเป็นที่สถิตของนัต (Thotsaroth, 1997)  



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1826 
 

                
ภาพที่ 1 เขาโปปาในปัจจุบัน (ภาพโดยผู้วิจัย)                               ภาพท่ี 2 รูปเคารพมีงมหาคีรีนัต (กลาง) ภายในศาลที่เขาโปปา (ภาพโดยผู้วิจัย) 
 

 ความเข้มแข็งของพุกามเด่นชัดขึ้นเมื่อศรีเกษตรเสื่อมอำนาจลงในช่วงปี ค.ศ. 849 ซึ่งพวกพม่าได้เข้า
ยึดครองดินแดนของปยูจนกลืนพวกปยูจนหมดสิ้น (Sujchaya, 2009) จะเห็นว่าแม้ประวัติการเกิดขึ้นของ
อาณาจักรของชาวพม่าจะไม่แน่ชัด แต่ข้อมูลที่ตรงกันคือ เมื่ออาณาจักรของชาวพม่าเกิดขึ้น ความเชื่อเรื่องนัต
ก็ถูกผู้ปกครองนำมาใช้เป็นเคร่ืองมือสร้างเอกภาพ จนกล่าวได้ว่า ความเช่ือเรื่องนัตเข้ามาเกี่ยวข้องกับการเมือง
ต้ังแต่แรกเริ่มที่ชาวพม่าต้ังอาณาจักรของตนเองในฐานะความเชื่อหลักที่ถูกส่งเสริมโดยผู้ปกครอง 
 อย่างไรก็ตาม ในยุคพระเจ้าอโนรธา กษัตริย์พม่าพระองค์แรกที่สามารถรวบรวมอาณาจักรขึ้นเป็น
ปึกแผ่น พระองค์นำเอาพระพทุธศาสนานิกายเถรวาทเข้ามาต้ังเป็นศาสนาประจำราชอาณาจักรแทน ความเช่ือ
เรื่องนัต และพยายามกำจัดความเชื่อเรื่องนัตให้หมดไป แต่ไม่ประสบความสำเร็จ (De la Perriere, 1996)  
จึงทำได้เพียงการลดฐานะของนัตลงให้อยู่ภายใต้พระพุทธศาสนาและมีการจัดระบบนัตหลวงขึ้น เพื่อทำให้
ความเชื ่อเร ื ่องนัตอยู ่ภายใต้การควบคุมของทางการ อีกทั ้งก ็ปรากฏการประนีประนอมจากการที่ 
พระเจ้าอโนรธาเองก็ตั้งนัตหลวงองค์สำคัญขึ้นคือนัตสองพี่น้องชเวพีญ (Htin Aung, 1967) ในเวลาต่อมา  
เมื่อพระพุทธศาสนาเข้มแข็งมากขึ้น โดยเฉพาะในยุคพระเจ้าจันสิทถา (King Kyansittha) (ครองราชย์ช่วงปี 
ค.ศ. 1084-1112) (De Casparis, and Mabbett, 1993) ก็ปรากฏการประนีประนอมทางวัฒนธรรมมากขึ้นทั้งกับ
ชาวมอญ ศาสนาพราหมณ์ และกับความเชื่อเรื่องนัต พระเจ้าจันสิทถาถึงขนาดประกาศว่า “มีงมหาคีรีนัต” 
เป็นเพื่อนสาวกในพระพุทธศาสนากับพระองค์ และในอดีตก็เคยเป็นพุทธศาสนิกชนที่เคร่งครัดเช่นเดียวกัน 
กับพระองค์ (Htin Aung, 1967) ในสมัยนี้ยังมีการสร้างวิหารนัตขึ้นอย่างใหญ่โตที่เมืองพุกามเพื่อการบูชานัต
หลวงทั้ง 37 องค์ด้วย (Anantapark, 2013) หลังจากนั้น ความเชื่อเรื ่องนัตก็ดำรงอยู่ภายใต้การควบคุม 
ของราชสำนัก แต่ปรากฏการต่อรองและประนีประนอมมาโดยตลอด เช่น ในยุคพระเจ้าบุเรงนอง (King Bayin 
Naung) (ครองราชย์ช่วงปี ค.ศ. 1551-1581) มีการต่อรองกับความเชื่อเรื่องนัตเมื่อครั้งจะทำสงครามกับ
อยุธยา พระเจ้าบุเรงนองได้เรียกร้องให้นัตทั้งหลายรวมถึงมีงมหาคีรีนัต ต้องช่วยเหลือพระองค์ หากไม่ช่วย
พระองค์จะเผาศาลนัตทิ้งให้หมด (Than Tun, 1983) เมื่อสามารถตีอยุธยาได้สำเร็จ จึงมีการจัดงานบูชานัตขึ้น 
แต่ยุคนี้มีการเปลี่ยนแปลงพิธีบูชานัตอยู่บ้าง เช่น การยกเลิกการฆ่าสัตว์เพื่อบูชายันต์ เป็นต้น (Andaya, and 
Ichii, 1993) ในยุคพระเจ้าสะลุง (King Thalon) (ครองราชย์ช่วงปี ค.ศ. 1629-1648) มีความพยายามกีดกัน
ความเช่ือเรื่องนัตขึ้นอีกครั้ง โดยในพระบรมราชโองการฉบับหน่ึง ระบุว่าสตรีนางหน่ึง ไม่อาจได้รับผลบุญอย่าง



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1827 
 

เต็มที่จากการสร้างอาคารให้วัด เน่ืองจากเธอยินยอมให้มีพิธีเซ่นไหว้นัตในระหว่างการก่อสร้าง (Andaya, and 
Ichii, 1993) อย่างไรก็ตาม ความพยายามในการจำกัดหรือกีดกันความเช่ือเรื่องนัตก็ไม่เคยสำเร็จผล และในยุค
พระเจ้าปดุงแห่งราชวงศ์คองบอง(King Bodawpaya) (ครองราชย์ช่วงปี ค.ศ. 1782-1819) ก็มีการชำระ
ทำเนียบนัตหลวงขึ้น ซึ่งเป็นการจัดระบบนัตหลวงครั้งสุดท้ายก่อนที่อังกฤษจะเข้ามาปกครอง หลังจากนั้น 
ในยุคพระเจ้าบายีดอ (King Bagidaw) (ครองราชย์ช่วงปี ค.ศ. 1819-1837) ก็พบว่ามีการจัดงานบูชานัตขึ้น
โดยพระราชินีและข้าราชบริพารอีกด้วย 
 ในช่วงอาณานิคม รัฐบาลอังกฤษไม่ค่อยให้ความสำคัญกับเรื่องของวัฒนธรรมมากนัก ความเช่ือ
เรื่องนัตจึงเป็นอิสระจากอำนาจควบคุมของรัฐ ต่อมาภายหลังได้รับเอกราช ในช่วงแรกผู้ปกครองก็ไม่ได้ให้
ความสนใจกับความเชื ่อนี ้ กระทั ่งถึงร ัฐบาลอู นุ (U Nu) (ช่วงปี ค.ศ. 1960-1962) (ซึ ่งอู นุ ศรัทธา 
ในพระพุทธศาสนาและนัตอย่างมาก มีการสร้างศาลนัตขึ้นใหม่จำนวนมาก รวมถึงการบูรณะศาลนัตขึ้นเป็น
อาคารถาวรที่เขาโปปา (Niyomtham, and Niyomtham, 2008) อู นุ ยังชอบเดินทางไปตามงานบูชานัต 
และพรรคปยีดาอังสุของเขาก็จัดพิธีบวงสรวงนัตเป็นประจำทุกปี หรือหากมีเรื่องสำคัญให้ต้องตัดสินใจ อู นุ 
ก็มักจะปลีกตัวไปอยู่ตามสถานท่ีบูชานัต (Mendelson, 1975) จนถึงกับถูกสถาบันสงฆ์วิจารณ์ว่าเป็นการสร้าง
ความเสียหายแก่พระพุทธศาสนา (Stange, 1993) หลังจากรัฐบาลอู นุ ไม่ปรากฏบทบาทของฝ่ายผู้ปกครอง
ในความเชื่อเรื่องนัต จนกระทั่งรัฐบาลเต็ง เส่ง (Thein Sein) (ช่วงปี ค.ศ. 2011-2016) ซึ่งมาจากการเลือกต้ัง
พบว่า เต็ง เส่ง ได้เดินทางไปมอบสายสะพายและมงกุฎประจำตำแหน่งแก่หัวหน้าคนทรงที่หมู่บ้านต่องปะโยง 
แสดงให้เห็นว่าในยุคนี้ รัฐบาลหันมาให้ความสำคัญและยอมรับความเชื่อของประชาชน เป็นการยืนยันถึงการ
ดำรงอยู่อย่างทรงพลังของความเช่ือเรื่องนัตของประชาชนอีกครั้งจนถึงปัจจุบัน 

 
 

  
 
 
 
 
 

 ภาพที่ 3 ขณะเดินทางมามอบมงกุฎและสายสะพายประจำตำแหน่งแก่หัวหน้าคนทรงที่หมู่บ้านต่องปะโยง (ถ่ายจากภาพติดผนังบริเวณ
เพิงพักข้างศาลนัตต่องปะโยงโดยผู้วิจัย) 
 

 2) สำหรับส่วนของประวัตินัตสำคัญ งานวิจัยนี้ ทำการศึกษาประวัตินัตในทำเนียบนัตหลวง จำนวน 
37 องค์ และศึกษานัตนอกทำเนียบหลวงซึ่งเป็นที่นิยมนับถือของประชาชน จำนวน 5 องค์ โดยในส่วนของนัต
หลวงทำการศึกษาจากงานของเท็มเปิ้ล (Temple, 1906) งานของสไคลซิงเจอร์ (Schliesinger, 2018) และ
งานของวิน หม่อง (Win Maung, 2015) ตลอดจนการเก็บข้อมูลในพื้นที่ ส่วนประวัตินัตนอกทำเนียบหลวง 
ส่วนหนึ่งได้ข้อมูลจากงานของวิน หม่อง และการเก็บข้อมูลในพื้นที่ ในส่วนของนัตหลวง เท็มเปิ้ลได้แบ่ง



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1828 
 

ภาพท่ี 4 รูปเคารพนัตสองพ่ีน้องชเวพีญภายในศาล
ที่หมู่บ้านต่องปะโยง (ภาพโดยผู้วิจัย) 

ภาพที่ 5 รูปเคารพนัตโปปาแหม่ดอว์และสองพี่
น้องชเวพีญ ภายในศาลที่เขาโปปา (ภาพโดยผู้วิจัย) 

ออกเป็น 5 วงศ์ ตามความสัมพันธ์กับชนชั้นปกครองแต่ละยุค กับนัตอีก 2 องค์ที่ไม่สามารถจัดเข้าวงศ์ใด ๆ 
ประกอบด้วย วงศ์ทุตตะบ่องแห่งศรีเกษตร จำนวน 7 องค์ วงศ์พระเจ้าอโนรธา จำนวน 9 องค์ วงศ์พระเจ้า 
มังฆ้องแห่งอังวะและพระเจ้าอลองสิทธูแห่งพุกาม 11 องค์ วงศ์พระเจ้าตะเบ็งชเวตี้ 4 องค์ และวงศ์พระเจ้า
บุเรงนอง 4 องค์ โดยนัตหลวงทั้ง 37 องค์นี้ เกือบทั้งหมดมีประวัติเกี่ยวข้องกับกษัตริย์ ราชวงศ์ หรือเป็น 
ข้าราชบริพารคนสำคัญ หรือไม่ก็เป็นเจ้าเมืองอื่นที่กษัตริย์พม่าปราบได้ และนัตอีก 2 องค์ที่แยกออกไปคือ
หม่องโพตู่ เป็นพ่อค้าชาวไทยใหญ่กับพระอินทร์ซึ ่งเป็นเทวราชในพระพุทธศาสนาและถูกนำมาตั ้งเป็น
ผู้ปกครองแห่งนัตโดยกษัตริย์อีกทีหนึ่ง โดยนัตในทำเนียบหลวงที่ตั้งขึ้นโดยราชสำนักนี้ บางองค์ไม่เป็นที่รู้จัก 
ในปัจจุบัน แต่บางองค์ก็ยังเป็นที่นับถืออย่างแพร่หลาย โดยเฉพาะนัตสองพี่น้องชเวพีญซึ่งเป็นนัตที่นับถือกัน
มากที่สุดในปัจจุบัน  
 ตัวอย่างนัตหลวงองค์สำคัญที่มีประวัติสะท้อนความสัมพันธ์เชิงอำนาจ ทั้งในด้านการต่อรองและ 
การประนีประนอม เช่น มีงมหาคีรีนัต วงศ์ทุตตะบ่อง ชื่อขณะมีชีวิตคือหม่องติ้งเด่ มีประวัติว่าเป็นชาวปยู  
มีชีวิตที่เมืองตะกองในช่วงประมาณคริสต์ศตวรรษที่ 1 เนื่องจากมีพละกำลังมาก รูปร่างน่าตาดี ผู้คนรักใคร่  
จึงสร้างความระแวงแก่เจ้าเมืองตะกอง เจ้าเมืองตะกองวางแผนรับน้องสาวของหม่องติ้งเด่ไปเป็นมเหสีแล้วฆ่า
หม่องติ้งเด่ตายในที่สุด หลังจากตายไปแล้วก็กลายเป็นผีดุร้ายสิงอยู่ที่ต้นไม้ต้นหนึ่ง เจ้าเมืองตะกองสั่งให้ขุด
ต้นไม้ดังกล่าวโยนลงแม่น้ำอิรวดี เรื่องราวของหม่องติ้งเด่ที่เมืองตะกองก็จบลงเพียงนั้น และมาปรากฏอีกครั้ง 
ที่พุกามในอีก 300 ปีต่อมาในยุคพระเจ้าเต่หลี่จ่อง ซึ่งหม่องติ้งเด่มาเข้าฝันพระเจ้าเต่หลี่จ่อง ให้นำขอนไม้ขึ้น
จากน้ำและให้บูชาตนแลกกับการช่วยคุ้มครองอาณาจักร พระเจ้าเต่หลี่จ่องทำตามและตั้งหม่องติ้งเด่เป็นนัต
ประจำราชอาณาจักรมีฉายาว่ามีงมหาคีรีนัต ถือเป็นนัตที่ย่ิงใหญ่ที่สุดในยุคน้ัน ส่วนนัตที่เหลือในวงศ์น้ีล้วนเป็น
เครือญาติกับมีงมหาคีรีนัตทั้งสิ้น แต่หลังจากพระเจ้าอโนรธาลดฐานะความเชื่อของนัตลง ก็ได้ลดฐานะของ 
มีงมหาคีรีนัตลงเช่นกัน ปัจจุบันมีงมหาคีรีนัตยังเป็นที่นับถือแพร่หลายในฐานะนัตเจ้าเรือนที่ต้องนับถือก่อน
เปน็อันดับแรก  
 นัตสองพี่น้องชเวพีญ วงศ์พระเจ้าอโนรธา เป็นนัตที่มีชื่อเสียงมากที่สุดและมีงานเทศกาลบูชาใหญ่
ที่สุดปัจจุบัน และยังมีฐานะเป็นนัตครูที่ร่างทรงทั้งหลายต้องบูชา เป็นบุตรชายของพระนางแหม่วรรณะ  
พระกนิษฐาของพระเจ้ามนูหะแห่งมอญที่ถูกพระเจ้าอโนรธาจับมาเป็นเชลยที่พุกาม มีบิดาเป็นเจ้าชายจาก
อินเดียและเป็นมุสลิม  

                



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1829 
 

 ประวัติของนัตสององค์นี้ในเอกสารทั่วไประบุแต่ว่าเป็นลูกของนางยักษ์โปปาแหม่ด่อว์ ซึ่งก็เป็นนัต 
ที่ประชาชนนับถือมากเช่นกันในปัจจุบัน แต่ผู้วิจัยได้ข้อมูลอีกส่วนหนึ่ง ทั้งจากการบรรยายประวัติภายในศาล 
ที่เขาโปปา และการบอกเล่าของผู้นับถือว่า ที่จริงแล้วโปปาแหม่ด่อว์ก็คือพระนางแหม่วรรณะ ส่วนการปรากฏ
กายเป็นยักษ์ก็เกิดขึ้นจากการอธิฐานจิตให้ปรากฏกายเป็นยักษ์ เพื่อป้องกันการรบกวน เนื่องจากนางต้องการ
ความสงบเพื่อการปฏิบัติธรรม ทำให้ทราบว่านัตทั้งสองมีเชื้อสายมอญนั่นเอง นอกจากนั้นประวัติในเอกสาร
ทั่วไประบุว่า ทั้งสองถูกพระเจ้าอโนรธาสั่งประหาร แต่ผู้วิจัยทราบจากการบอกเล่าโดยผู้นับถือนัตว่าทั้งสอง
ไม่ได้เสียชีวิตจากคำสั่งประหารของพระเจ้าอโนรธา แต่เนื่องจากพระเจ้าอโนรธารักเด็กทั้งสองมากจึงรับไปเป็น
ราชบุตรบุญธรรม จนสร้างความริษยาแก่เจ้าชายที่เป็นโอรสที่แท้จริงของพระเจ้าอโนรธา นำมาซึ่งการวางแผน
ฆ่าได้สำเร็จในที่สุด เมื่อความทราบถึงพระเจ้าอโนรธา พระองค์เสียพระทัยมากและตั้งเป็นนัตหลวงในเวลา
ต่อมา  
 นัตอ่องซวามาจี วงศ์พระเจ้ามังฆ้องแห่งอังวะและพระเจ้าอลองสิทธูแห่งพุกาม ซึ่งวิน หม่อง (Win 
Maung, 2015) ระบุในงานของเขาว่าเป็นรัฐมนตรีด้านกลาโหม (a military minister) ในรัชสมัยของพระ
เจ้านรปติสิทธู (King Narabadisithu) (ครองราชย์ช่วงปี ค.ศ. 1173-1210) เป็นผู้ที่ปลงพระชนม์พระเจ้านร
สิงข์ (King Narathenga) (ครองราชย์ช่วงปี ค.ศ. 1170-1173) ตามคำสั่งของเจ้าชายนรปติสิทธูซึ่งครองราชย์
เป็นพระเจ้านรปติสิทธูในเวลาต่อมา  
 นัตวงศ์พระเจ้าตะเบ็งชเวตี้และวงศ์พระเจ้าบุเรงนอง พบว่าไม่เป็นที่นิยมในปัจจุบันแม้นัตพระเจ้า
ตะเบ็งชเวตี้เอง แต่ก็มีนัตบางองค์ที่น่าสนใจคือ นัตพระเจ้าเมืองเชียงใหม่หรือพระเจ้าเมกุฏสุทธิวงศ์ ที่ถูก 
พระเจ้าบุเรงนองจับไปเป็นเชลยในปี ค.ศ. 1558 มีประวัติสะท้อนการต่อรองและประนีประนอมระหว่าง
ผู้ปกครองส่วนกลางและผู้ปกครองท้องถิ่นรวมถึงการดึงประชาชนที่เป็นคนละพวกกับผู้ปกครองให้มายอมรับ
อำนาจ ด้วยการตั้งให้ผู้ปกครองท้องถิ่นที่ปราบลงได้เป็นนัตหลังจากเสียชีวิต (De la Perriere, 1996) ในกรณี
นี้ก็เป็นไปเพื่อให้ทั้งประชาชนพม่าและเชียงใหม่ยอมรับอำนาจของราชสำนักพม่าผ่านการนับถือนัตหลวงองค์
เดียวกัน  
 ส่วนนัตนอกทำเนียบองค์สำคัญได้แก่ โปปาแหม่ด่อว์ แม่ของนัตสองพี่น้องชเวพีญ ซึ่งกล่าวถึงไปแล้ว
ข้างต้น นัตมาม่าอู หญิงสาวผู้เป็นที่หมายปองของชเวพีญผู้น้อง นัตองค์นี้ไม่ได้เกี่ยวข้องกับฝ่ายการเมือง
โดยตรงแต่เป็นที่นับถืออย่างมากในปัจจุบัน นัตอโลงโบโบยี เจ้าชายจากศรีลังกาซึ่งหนีราชภัยมาอยู่ในพุกาม 
ในสมัยพระเจ้าอโนรธา แต่ด้วยมีความสามารถจึงถูกระแวงจนเกิดความน้อยใจและฆ่าตัวตายกลายเป็นนัตที่มี
ชื่อเสียงในเมืองมองยัว นัตอะเหม่เหย่หยี่ง สาวชาวบ้านผู้มีอำนาจวิเศษท้าทายพระเจ้าอโนรธา และนัตซอ
หม่องละ เจ้าหญิงไทยใหญ่ที่พระเจ้าอโนรธารับไปเป็นมเหสี แต่ก็ถูกใส่ร้ายจนถูกเนรเทศกลับรัฐฉาน มีประวัติ
สะท้อนการต่อรองและประนีประนอมจากการสร้างเจดีย์ที่ตำบลชเวซาย่างโดยหันประตูไปทางรัฐฉาน แต่เม่ือ
พระเจ้าอโนรธาทราบ ได้ส่งทหารไปดูและรับสั่งว่าหากประตูหันไปทางรัฐฉานให้ประหารนางเสีย หากหันมา
ทางพุกามก็ให้ไว้ชีวิต ซึ่งในที่สุดนางก็อธิษฐานจิตหมุนประตูเจดีย์มาอยู่กึ่งกลางระหว่างรัฐฉานและพุกาม แต่ก็
สิ้นพระชนม์ในเวลาต่อมาและกลายเป็นนัตที่มีช่ือเสียงอย่างมากในปัจจุบัน  
 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1830 
 

ภาพที่ 8: บรรายากาศการออกร้านในเทศกาล
บูชานัตต่องปะโยง (ภาพโดยผู้วิจัย) 

ภาพที่ 9 คนทรงนัตในตำแหน่งสำคัญ ขณะทำพิธี
ภายในศาล (ภาพโดยผู้วิจัย) 

ภาพที่ 10 ผู้วิจัย (ชุดขาว) ขณะเป็นเจา้ภาพจัดพิธีบูชานัต 
ณ ศาลนัตต่องปะโยง (ภาพโดยมินธู ผู้ช่วยวิจัย)         

ภาพที่ 11 ผู้วิจัย (กลาง) กับผู้ใหญ่บ้านแห่งหมู่บ้านต่องปะโยง 
(ซ้าย) และหัวหน้าคนทรงแห่งหมู่บ้านต่องปะโยง (ขวา) (ภาพโดย

มินธู ผู้ช่วยวิจัย  

      
 

ภาพที่ 6, ภาพที่ 7 รูปเคารพนัตซอหม่องละและภาพเขียนสีน้ำมันเล่าประวัติขณะนางหมุนประตูเจดีย์ภายในเจดีย์ชเวซาย่าง 
(ภาพโดยผู้วิจัย) 

 

 3) สำหรับส่วนของพิธีกรรมการบูชานัตและผลประโยชน์ที่เกิดขึ้นในพื้นที่ความเชื่อเรื่องนัต พบว่า 
พิธีกรรมบูชานัตมีทั้งงานที่จัดขึ้นเพื่อการแก้บนซึ่งมีการจัดขึ้นตลอดทั้งปี กับเทศกาลบูชานัตประจำปี สำหรับ
งานที่จัดขึ้นเพื่อการแก้บนใช้เงินอยู่ที่ประมาณครั้งละ 5-7 หมื่นบาท ในขณะที่งานเทศกาลบูชานัตประจำปี  
จะจัดขึ้นเพื่อการบูชานัตแต่ละองค์ไล่เรียงกันไปตลอดทั้งปี โดยเทศกาลบูชานัตที่ใหญ่ที่สุดคือเทศกาลบูชานัต
สองพี่น้องชเวพีญที่หมู่บ้านต่องปะโยง จัดขึ้นเป็นระยะเวลา 7 วัน ในช่วงเดือนสิงหาคมของทุกปี มีเงินสะพัด
จำนวนหลายสิบล้านบาท  
 

           
             
          
 

                
  

 

 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1831 
 

 ประเด็นที่เกี่ยวข้องกับการจัดงานดังกล่าว คือเรื่องของผลประโยชน์ทางเศรษฐกิจที่กระจายไปยังฝ่าย
ต่าง ๆ เช่น ผู้ใหญ่บ้านและเครือญาติ ซึ่งมักเป็นผู้ดูแลศาล มีรายได้ทั ้งจากการเก็บค่าเช่าเพิงพักสำหรับ
ผู้ร่วมงานและค่าใช้จ่ายในการทำพิธีบนศาล คนทรง วงดนตรี พ่อค้าแม่ค้าที่มาขายสินค้า ตลอดจนส่งผลต่อ
เศรษฐกิจของเมืองมัณฑะเลย์ในภาพรวมด้วย เน่ืองจากเทศกาลดังกล่าว มีผู้มาร่วมงานมากถึงประมาณ 2 แสน
คนต่อปี นอกจากนั้นผู้วิจัยพบว่า พิธีกรรมสำคัญในเทศกาลดังกล่าว เช่น พิธีตัดต้นไม้ ก็สะท้อนภาพของการ
ต่อรองและการประนีประนอมระหว่างผู้ปกครองกับประชาชน โดยพิธีดังกล่าวจำลองเหตุการณ์ภายหลังพระ
เจ้าอโนรธาสวรรคต ซึ่งสาเหตุการสวรรคตไม่แน่ชัดแต่ตำนานเล่าว่าเกิดจากถูกควายขวิดขณะออกล่าสัตว์ 
กล่าวคือ เมื่อพระเจ้าอโนรธาสวรรคตแล้ว ควายดังกล่าวซึ่งที่จริงคือผีดุร้ายได้ออกอาละวาด จนผู้คนได้ไป
ขอให้นัตสองพี่น้องชเวพีญช่วย ซึ่งนัตทั้งสองได้ตัดต้นไม้ที่ควายผีสิงอยู่และไล่ควายผีดังกล่าวไปได้ สะท้อนให้
เห็นถึงอิทธิฤทธ์ิของนัตสองพ่ีน้อง แต่ขณะเดียวกันก็แสดงให้เห็นว่านัตสองพ่ีน้องน้ีก็ภักดีต่อพระเจ้าอโนรธา  

 

  
 

ภาพที่ 11, 12 พิธีตัดต้นไม้ ในงานเทศกาลบูชานัตต่องปะโยง (ภาพโดยผู้วิจัย) 
 

 วัตถุประสงค์ที ่ 2 ผลการวิจัยพบว่า การใช้อำนาจรัฐเข้าไปควบคุมความเชื ่อเรื ่องนัตโดยฝ่าย
ผู ้ปกครองเกิดขึ ้นตั ้งแต่ช่วงพุกามยุคต้น เมื ่อพระเจ้าเต่หลี ่จ่องใช้ความเชื ่อเรื ่องนัตสร้างเอกภาพแก่
ราชอาณาจักร ด้วยการตั้งมีงมหาคีรีนัตขึ้นเป็นนัตของราชสำนัก มีฐานะเหนือนัตทั้งปวง แต่ในยุคนี้ ประชาชน
ยังสามารถนับถือนัตของตนเองได้ แต่ต้องอยู ่ภายใต้อำนาจของมีงมหาคีรีนัต เมื ่อถึงยุคพระเจ้าอโรธา 
ซึ่งมีอำนาจเข้มแข็งขึ้น พระองค์เห็นว่าการที่ประชาชนยังนับถือนัตของตนอย่างแพร่หลายเป็นภัยคุกคาม
อำนาจต่อราชสำนัก เน่ืองจากอาจมีการใช้พ้ืนที่ของศาลนัตเป็นที่ซ่องสุมกบฏ ภายหลังจากนำพระพุทธศาสนา
จากมอญมาตั้งเป็นศาสนาหลัก ก็เกิดความพยายามกำจัดความเชื่อเรื ่องนัต มีการทำลายศาลนัตและรูป
เคารพนัตตามที่ต่าง ๆ และสั่งห้ามประชาชนไม่ให้จัดงานบูชานัต อย่างไรก็ตาม ความพยายามดังกล่าว 
ไม่ประสบความสำเร็จ ซึ่งปรากฏว่าเมื ่อประชาชนไม่สามารถบูชานัตที ่ศาลได้ก็นำนัตเข้าไปบูชาในบ้าน  
จนความเช่ือเรื่องนัตแพร่หลายมากย่ิงขึ้น อีกทั้ง การใช้อำนาจท่ีเด็ดขาดเกินไปดังกล่าว ก็ทำให้พระเจ้าอโนรธา
ไม่เป็นที่รักใคร่ในหมู่ประชาชน (Htin Aung, 1967) จนพระองค์ก็ต้องประนีประนอม ยอมให้ความเช่ือเรื่องนัต
ดำรงอยู่ แต่อยู่ภายใต้อำนาจรัฐ ซึ่งมีการจัดระบบนัตหลวงขึ้นในสมัยนี้ และได้นำนัตเข้ามารวมเป็นส่วนหน่ึง
ของพระพุทธศาสนา ตลอดจนการนำเอารูปนัตมาเก็บไว้ที่เจดีย์ชเวซีโก่ง (Zhwezigon Pagoda) ซึ่งเริ่มสร้าง
ขึ้นเป็นเจดีย์ประจำราชอาณาจักรในสมัยนั้น (De la Perriere, 1996) ในยุคต่อมา ผู้ปกครองประนีประนอม
กับความเชื่อเรือ่งนัตมาโดยตลอดโดยเฉพาะการมอบพื้นที่ให้นัตแต่ละองค์ปกครอง แลกกับการที่นัตต้องรับใช้



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1832 
 

กษัตริย์ (Andaya, and Ichii, 1993) โดยปรากฏความพยายามกำจัดหรือกีดกันความเชื่อเรื่องนัตอยู่บ้าง เช่น 
ในยุคพระเจ้าสะลุงแห่งราชวงศ์ตองอู แต่ก็ไม่ประสบความสำเร็จ เมื่อเวลาผ่านไป ผู้ปกครองเองก็ยอมรับและ
เข้ามาเป็นส่วนหนึ่งในพื้นที่ความเชื่อเรื่องนัต ภายใต้เงื่อนไขที่ฝ่ายตนยังคงสามารถอ้างความชอบธรรมใน 
การควบคุม โดยเฉพาะผ่านการจัดระบบนัตหลวงซึ่งดำเนินการเรื่อยมาจนถึงยุคพระเจ้าปดุง อันเป็นยุคสุดท้าย
ของการชำระระบบนัตหลวงโดยราชสำนัก  
 อน่ึง อีกประเด็นหน่ึงที่น่าสนใจคือ ผู้ปกครองโดยเฉพาะตั้งแต่ยุคพระเจ้าอโนรธาได้ใช้พระพุทธศาสนา
เข้ามาครอบลงไปในความเชื่อเรื่องนัตเพื่อให้ความเชื่อเรื่องนัตเป็นส่วนหนึ่งของพระพุทธศาสนาและอยู่ภายใต้
การควบคุมของราชสำนักอีกทีหนึ่ง อย่างไรก็ตามพระพุทธศาสนาก็ไม่สามารถครอบงำความเชื่อเรื่องนัตได้  
อีกทั้งความสัมพันธ์ระหว่างราชสำนักกับพระพุทธศาสนาหรือวัดก็เป็นไปภายใต้ผลประโยชน์ต่างตอบแทน  
ซึ่งก็เป็นลักษณะที่พบได้อยู่ทั ่วไป (Santasombat, 2013) แต่ความขัดแย้งระหว่างวังกับวัดในเมียนมาดู 
จะปรากฏชัด (Taylor, 2009) กระทั่งวัดกับฝ่ายผู้ปกครองกลายเป็นไม้เบื่อไม้เมามาโดยตลอด แม้ภายหลัง
ได้รับเอกราช เช่นที่เกิดขึ้นระหว่างอู นุ กับวัด ทั้งที่อู นุ ต้องการยกพระพุทธศาสนาขึ้นเป็นศาสนาประจำชาติ 
(Harnwong, 2019) แต่กลับสร้างความขัดแย้งในหมู่พุทธศาสนิกชนและพระสงฆ์ซึ่งประกอบด้วยหลายนิกาย 
อีกทั้งยังสร้างความไม่พอใจกับศาสนาอื่นเช่นกัน (Stange, 1993) หลังจากนั้นก็ยังปรากฏว่าพระสงฆ์ได้
กลายเป็นผู้ที่มีบทบาททางการเมืองในฐานะฝ่ายต่อต้านอำนาจรัฐอยู่บ่อยครั้ง ส่งผลให้พื้นที่ความเชื่อเรื่องนัต 
ยังคงเป็นอิสระค่อนข้างมากทั้งจากอำนาจรัฐและจากพระพุทธศาสนามาจนปัจจุบัน 
 สำหรับประชาชน ซึ่งไม่มีอำนาจรัฐในมือ ก็ไม่ได้ต้ังรับอยู่ฝ่ายเดียว แต่มีการต่อรองและประนีประนอม
กับผู้ปกครองมาโดยตลอด ซึ่งเกิดขึ้นในพื้นที่สังคมประชาใน 2 ลักษณะเด่น ได้แก่ การนับถือนัตนอกทำเนียบ
หลวง กับการต่อรองและประนีประนอมผ่านทางวาทกรรมเรื่องเล่าหรือตำนานนัต ในประเด็นแรกคือการ 
ที่ประชาชนไม่ได้นับถือนัตในทำเนียบหลวง โดยมีนัตหลวงเพียงบางองค์เท่านั้นที่เป็นที่นับถือ แต่ประชาชน 
หันไปนับถือนัตนอกทำเนียบมากกว่า ดังประวัติที่กล่าวถึงไปแล้วข้างต้น ส่วนในประเด็นของการต่อรองและ
การประนีประนอมผ่านวาทกรรมเรื่องเล่าหรือตำนานนัต ซึ่งที่จริงฝ่ายราชสำนักเองก็สร้างหรือแต่งเติม
ตำนานนัตหลวงและทำให้ตำนานดังกล่าวแพร่หลายไปในหมู่ประชาชน (De la Perriere, 1996) เพ่ือการครอง
อำนาจในพื้นที่ทางวัฒนธรรมเช่นกัน อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยพบว่า ประชาชนเองก็ไม่ได้ยอมรับตำนานของ 
ราชสำนักดังกล่าวทั้งหมด โดยเฉพาะอย่างยิ่งในกรณีของตำนานนัตสองพี่น้องชเวพีญ ซึ่งตำนานทั่วไปกล่าวว่า 
เป็นบุตรของนางยักษ์ ส่วนบิดาเป็นมุสลิมที่เข้ามารับใช้พระเจ้าอโนรธาในฐานะคนว่ิงไปเก็บดอกไม้ยังเขาโปปา
มาถวายพระในราชวังและถูกพระเจ้าอโนรธาสั่งประหารชีวิตเนื่องจากบกพร่องในหน้าที่ ภายหลังบิดาเสียชวีิต 
พระเจ้าอโนรธาก็นำเด็กทั้งสองไปเลี้ยงเพื่อให้ทำหน้าที่แทนบิดาต่อไป ส่วนนางยักษ์ผู้เป็นแม่ก็ตรอมใจตาย 
ในเวลาต่อมา อีกทั้งในส่วนของสาเหตุการตายของสองพี่น้องชเวพีญ ก็ระบุว่าถูกพระเจ้าอโนรธาสั่งประหาร 
แต่เมื่อสอบถามผู้ที่นับถือในพื้นที่ ผู้วิจัยพบตำนานที่ต่างออกไปและเป็นตำนานที่ยกย่องนัตทั้งสองอย่างย่ิง 
กล่าวคือ เล่ากันว่าผู้เป็นมารดาเป็นเจ้าหญิงมอญ ส่วนบิดาเป็นเจ้าชายมุสลิม และภายหลังบิดาเสียชีวิต  
พระเจ้าอโนรธาก็ไม่ได้รับไปเลี้ยงในฐานะธรรมดา แต่รับเป็นบุตรบุญธรรม และสาเหตุของการตายก็ไม่ใช่ถูกสั่ง
ประหาร แต่แค่สั่งเฆี่ยน แต่ฝ่ายที่อิจฉาริษยาเด็กทั้งสองคือโอรสของพระเจ้าอโนรธาฉวยโอกาสฆ่าสองพี่น้อง



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1833 
 

ด้วยการเอาไม้ฟาดคอหอย และเมื่อข่าวการเสียชีวิตทราบถึงพระเจ้าอโนรธา พระองค์ก็เสียพระทัยมาก  
จึงได้ประกาศตั้งเป็นนัตหลวง เรื่องเล่าของประชาชนนี้ยังปรากฏและเล่าซ้ำในพิธีกรรมตัดต้นไม้ดังที่กล่าวแล้ว
ข้างต้น เพื่อตอกย้ำวีรกรรมและความสัมพันธ์อันแนบแน่นของพระเจ้าอโนรธากับนัตทั้งสองอีกด้วย ประเด็น
เหล่านี้สะท้อนถึงการต่อรองและการประนีประนอมของฝ่ายประชาชนเพื่อรักษาไว้ซึ่งอำนาจในการนิยาม
ตัวตนหรือสร้างความชอบธรรมให้กับความเช่ือของตนได้เป็นอย่างดี 
 วัตถุประสงค์ที่ 3 ผลการวิจัยพบว่า พื ้นที ่ความเชื ่อเรื ่องนัตสะท้อนความสัมพันธ์เชิงอำนาจ 
ทางการเมืองวัฒนธรรมโดยเฉพาะระหว่างฝ่ายผู้ปกครองกับฝ่ายประชาชน ความสัมพันธ์เชิงอำนาจดังกล่าว
ปรากฏให้เห็นตั้งแต่ยุคของพระเจ้าเต่หลี่จ่องซึ่งใช้ความเชื่อเรื ่องนัตเพื่อสร้างเอกภาพของราชอาณาจักร  
โดยที่ ในยุคน้ี ความเช่ือของทั้งฝ่ายผู้ปกครองและของประชาชนยังคงเป็นความเช่ือเดียวกัน ทั้งนี้ แม้ผู้ปกครอง
ได้พยายามตั้งตนเป็นผู้นำในเครือข่ายทางอำนาจ ทั้งการครองอำนาจรัฐในสังคมการเมืองและอำนาจทางความ
เชื่อในสังคมประชา และเป็นผู้นำทางวาทกรรม (เป็นผู้นำทางความเชื่อหรือมีอำนาจในการนิยามความหมาย
ของวัฒนธรรมความเชื่อ) แต่ก็ปฏิเสธไม่ได้ว่า เมื่อความเชื่อของประชาชนกับผู้ปกครองเป็นความเชื่อเดียวกัน 
ประชาชนก็เป็นส่วนหนึ่งในเครือข่ายทางอำนาจ ซึ่งสะท้อนอำนาจทางวัฒนธรรมของฝ่ายประชาชนอยู่ด้วย 
ความสัมพันธ์ทางอำนาจดังกล่าวเปลี่ยนแปลงไป เม่ือพระเจ้าอโรธานำพระพุทธศาสนาเข้ามายกขึ้นเป็นศาสนา
หลัก และพยายามกำจัดความเชื่อเรื่องนัต เป็นลักษณะของการผลักประชาชนออกไปจากเครือข่ายทางอำนาจ 
อย่างไรก็ตาม ดังที่แสดงให้เห็นแล้วว่าการใช้อำนาจของฝ่ายผู้ปกครองเพื่อทำลายความเชื่อเรื่องนัตไม่เคย
ประสบความสำเร็จ ด้วยเหตุผลสำคัญประการหนึ่งคือ อำนาจของผู้ปกครองเองก็ไม่เข้มแข็งเพียงพอ เห็นได้
จากประวัติศาสตร์การเมืองซึ่งเต็มไปด้วยความขัดแย้งและการต่อสู้แข่งขันระหว่างผู้ปกครองกลุ่มต่าง ๆ อยู่
เสมอ ดังเช่นคำกล่าวของเทเลอร์ ที่ว่าการสงครามเป็นโฉมหน้าหนึ่งของกิจกรรมของรัฐเมียนมามาตั้งแต่สมัย
อาณาจักรพุกาม (Taylor, 2009) โดยที่การใช้พระพุทธศาสนาเข้ามาครอบลงไปในพื้นที่ความเชื่อเรื่องนัต 
ก็ไม่ประสบความสำเร็จเช่นเดียวกัน (De la Perriere, 1996) อีกทั้งพระพุทธศาสนาเองก็กลายเป็นคู่ขัดแย้ง 
ที่มีพลังกับฝ่ายผู้ปกครองเสียเองอีกด้วย (Taylor, 2009) จนกล่าวได้ว่า ผู้ปกครองเมียนมาไม่เคยสร้างเอกภาพ
ทั้งในทางการเมืองและทางวัฒนธรรมให้เกิดขึ้นได้ (Steinberg, 2012) ด้วยเหตุนี ้ฝ่ายผู้ปกครองจึงต้อง
ประนีประนอมกับประชาชนเพื่อสร้างการยอมรับมาตลอดทั้งในช่วงประวัติศาสตร์ ดังที่ปรากฏในพื้นที่ความ
เชื่อเรื่องนัตซึ่งท้ายที่สุดผู้ปกครองเองก็เข้ามามีส่วนร่วมในความเชื่อดังกล่าว ส่งผลให้พื้นที่ความเชื่อเรื่องนัต
สามารถรองรับให้ฝ่ายต่าง ๆ เข้ามาอิงอาศัยประโยชน์อย่างหลากหลาย (Srigate, 2021) และจากการที่ความ
เช่ือเรื่องนัตถือเป็นความเช่ือของประชาชนมาแต่เดิม การที่วัฒนธรรมความเช่ือของประชาชนยังคงเข้มแข็งเป็น
ที่ยอมรับน้ัน ก็สะท้อนถึงการมีอำนาจทางวัฒนธรรมหรือประชาธิปไตยเชิงวัฒนธรรมของประชาชน 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
 องค์ความรู้ใหม่ที่เป็นข้อค้นพบสำคัญของงานวิจัยนี้ สำหรับองค์ความรู้ในส่วนของข้อมูลที่ได้รับ  
เป็นความรู้ที่เกี ่ยวกับนัตที่เป็นที่นิยมในปัจจุบันรวมถึงองค์ความรู้เกี่ยวกับประวัตินัตองค์สำคัญซึ่งมีความ
แตกต่างจากงานเอกสาร ทั้งน้ีเน่ืองจากงานเหล่าน้ันอาจจะเป็นงานเก่าที่ศึกษามานานแล้วหรือการศึกษาข้อมูล



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1834 
 

จากเอกสารเป็นหลักโดยไม่ค่อยมีงานที่ลงพื้นที่เพื่อศึกษาในเชิงลึก องค์ความรู้ใหม่ในส่วนนี้เป็นประโยชน์ใน
การทำความเข้าใจวัฒนธรรมความเช่ือของประเทศเพ่ือนบ้าน และยังสะท้อนการต่อรองทางอำนาจด้วย 
 สำหรับองค์ความรู ้ใหม่จากการวิเคราะห์ข้อมูล ผู้วิจัยได้แสดงให้เห็นว่าพื ้นที ่ความเชื่อเรื ่องนัต  
เป็นพื้นที่ของความสัมพันธ์เชิงอำนาจที่มีการต่อรองและการประนีประนอมทางอำนาจโดยเฉพาะระหว่างฝ่าย
ผู้ปกครองและฝ่ายประชาชนที่เกิดขึ้นมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน และในฐานะที่ความเชื่อเรื่องนัตซึ่งเป็นความ
เชื่อดั ้งเดิมของประชาชนสามารถดำรงอยู่ได้อย่างเข้มแข็ง แม้จะถูกฝ่ายผู้ปกครองพยายามกำจัดควบคุม  
เป็นการสะท้อนอำนาจทางการเมืองวัฒนธรรมของประชาชน ทั้งนี้ การดำรงอยู่อย่างเข้มแข็งดังกล่าวก็ไม่ได้
เกิดขึ้นจากการต่อสู้อย่างเอาเป็นเอาตาย แต่เกิดจากการแสวงหาความร่วมมือหรือการประนีประนอมร่วมด้วย 
ซึ่งทำให้พื้นที่ความเชื่อเรื่องนัตสามารถรองรับให้หลายฝ่ายเข้ามาเกาะเกี่ยวเพื่อผลประโยชน์ในทางใดทางหนึ่ง
และอยู่ร่วมกันโดยไม่แตกแยก (Mouffe, 1984) พ้ืนที่ความเช่ือเรื่องนัตน้ี หากมองด้วยสายตาของคนภายนอก
โดยเฉพาะในประเทศที่พัฒนาแล้ว อาจดูเป็นเรื่องของความงมงาย แต่ผู้วิจัยได้แสดงให้เห็นว่าพื้นที่ดังกล่าว
สะท้อนถึงอำนาจทางวัฒนธรรมของประชาชน อันเป็นองค์ความรู ้ที ่จะนำไปสู ่การเคารพในวัฒนธรรม 
ที่แตกต่าง เพ่ือการดำรงอยู่ร่วมกันอย่างสันติในโลกยุคปัจจุบัน 
 ทั้งน้ี สรุปการเปรียบเทียบองค์ความรู้เดิมและองค์ความรู้ใหม่ที่เกิดจากงานวิจัยน้ีดังตารางต่อไปน้ี 
 

องค์ความรู้เดิม องค์ความรู้ใหม่ 
ในส่วนของข้อมูล : องค์ความรู้เดิมมีการศึกษามาเป็น
เวลานาน โดยในภาคภาษาไทยส่วนใหญ่อ้างอิงมาจาก
งานภาษาต่างประเทศ ไม่มีการเก็บข้อมูลท่ีเป็นปัจจุบัน 
และยังขาดการลงพ้ืนท่ีเพื่อเก็บข้อในเชิงลึก  

ในส่วนของข้อมูล : ผู้วิจัยลงพื้นท่ีเก็บข้อมูลในพื้นที่ ทำให้
ได้รับข้อมูลเชิงลึก เป็นปัจจุบัน ซึ่งข้อมูลหลายประการ
แตกต่างจากงานเอกสารที ่มีอยู ่ เช่น ประวัตินัตโปปา
แหม่ด่อว์และสองพ่ีน้องชเวพีญ โดยความแตกต่างดังกล่าว
เกิดขึ้นทั้งจากเวลาที่เปลี่ยนแปลงไป และความแตกต่าง
ระหว่างตำนานนัตของทางการกับของประชาชน ซึ่งความ
แตกต่างดังกล่าวสะท้อนการต่อรองทางอำนาจอีกด้วย 

ในส่วนของการวิเคราะห์ข้อมูล : การวิเคราะห์ข้อมูล
เกี่ยวกับความเชื่อเรื่องนัตส่วนใหญ่เป็นงานด้านสังคม
วิทยาและมานุษยวิทยา หรืองานด้านวัฒนธรรม ยังพบ
งานท่ีวิเคราะห์ทางด้านการเมืองน้อย  

ในส่วนของการวิเคราะห์ข้อมูล : ผู้วิจัยวิเคราะห์พื้นที่
ความเชื่อเรื่องนัตในฐานะพื้นที่ความสัมพันธ์เชิงอำนาจ
ทางการเมือง ท่ีมีการต่อรองและการประนีประนอมทาง
อำนาจโดยเฉพาะระหว ่างฝ ่ายผ ู ้ปกครองและฝ ่าย
ประชาชน เพื่อสะท้อนอำนาจทางการเมืองวัฒนธรรมของ
ประชาชน นำไปสู่การสร้างความเคารพในวัฒนธรรมที่
แตกต่างต่อไป  

 

อภิปรายผลการวิจัย 
ผลการวิจัยเรื่องนัตพม่ากับการเมืองวัฒนธรรม: ความสัมพันธ์เชิงอำนาจทางการเมืองวัฒนธรรมใน

พื้นที่ความเชื่อเรื่องนัตในประเทศเมียนมา ผู้วิจัยได้ตั้งวัตถุประสงค์ไว้ 3 ข้อ ซึ่งค้นพบผลวิจัย มีประเด็นที่
สามารถนำมาอภิปรายผล ดังนี้ 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1835 
 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า ความเชื่อเรื่องนัตเป็นความเชื่อสำคัญที่ดำรงอยู่มาอย่าง
ยาวนานและเข้ามาเกี่ยวข้องกับการเมืองในทุกสมัย ซึ่งในงานที่เกี่ยวกับประวัติศาสตร์หรือการเมืองเมียนมา 
มักปรากฏการกล่าวถึงความเชื่อนี้ ทั้งในงานของหม่องทินอ่อง (Htin Aung, 1967) งานของเทเลอร์ (Taylor, 
2009) หรืองานประวัติศาสตร์ที่ทาร์ลิ่ง (Tarling (Eds.), 1993) เป็นบรรณาธิการ เป็นต้น ส่วนงานที่กล่าวถึง
ประวัตินัตในภาคภาษาอังกฤษชิ้นสำคัญที่สุดคืองานของเท็มเปิ้ล (Temple, 1906) ซึ่งค่อนข้างเก่า ส่วนงาน
ล่าสุดคืองานของสไคลซิงเจอร์ (Schliesinger, 2018) กับอีกชิ้นหนึ่งที่ผู้เขียนเป็นชาวพม่าแต่มีการแปลเป็น
ภาษาอังกฤษคืองานของวินหม่อง (Win Maung, 2015) ในขณะที่งานภาคภาษาไทยชิ้นสำคัญคืองานของวิรัช
และอรนุช นิยมธรรม (Niyomtham, and Niyomtham, 2008) งานดังกล่าวเป็นประโยชน์อย่างยิ ่งใน
การศึกษาข้อมูลเกี่ยวกับประวัตินัต อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยพบว่าข้อมูลบางอย่างมีความแตกต่างกันกับข้อมูลใน
พ้ืนที่ ซึ่งผู้วิจัยได้ตรวจเช็คข้อมูลโดยละเอียด เพ่ือความถูกต้องชัดเจนของข้อมูลที่นำมาวิเคราะห์ 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า ผู้ปกครองได้พยายามจะครองอำนาจนำในสังคมมาโดย
ตลอด ทั้งในส่วนของการเข้าครองอำนาจรัฐและการสร้างความยินยอมพร้อมใจ เป็นไปตามคำอธิบายของ
แนวคิดการครองความเป็นจ้าวทางอุดมการณ์ของกรัมชี่ โดยที่การครองอำนาจดังกล่าวไม่ใช่สิ่งที่เกิดขึ้นโดย
ถาวร แต่มีการต่อรองเกิดขึ้นอยู่เสมอ โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่ออำนาจรัฐอ่อนแอลง การประนีประนอมในพื้นที่
ของสังคมประชาหรือพื้นที่ทางวัฒนธรรมก็ยิ ่งปรากฏเด่นชัดมากขึ้น ดังเช่นการประนีประนอมของฝ่าย
ผู้ปกครองที่เกิดขึ้นในพื้นที่ความเชื่อเรื่องนัตท่ามกลางความขัดแย้งทางการเมือง อีกทั้งการเข้าไปสร้างความ
ยินยอมพร้อมใจในพ้ืนที่ความเชื่อเรื่องนัตผ่านการจัดระบบและสร้างตำนานนัตหลวงก็เป็นไปเพื่ออำนาจในการ
นิยามความหมาย สอดคล้องกับแนวคิดวาทกรรมของฟูโกต์ และฟูโกต์ก็อธิบายว่าการต่อรองก็เกิดขึ้นอยู่เสมอ 
ซึ่งพบว่าประชาชนเองก็พยายามต่อรองด้วยการนับถือนัตนอกทำเนียบและการมีเรื่องเล่าหรือตำนานนัตของ
ตนเองที่ต่างจากของทางการ ประเด็นนี้ยังสอดคล้องกับข้อเสนอของ De la Perriere (1996) ที่ว่า พื้นที่ความ
เช่ือเรื่องนัตเป็นพ้ืนที่ของการต่อรองระหว่างอำนาจส่วนกลางอำนาจอำนาจของท้องถิ่นอีกด้วย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 3 พบว่า จากประเด็นที่ฝ่ายผู้ปกครองไม่สามารถสร้างอำนาจนำหรือ
การครองความเป็นจ้าวทางอุดมการณ์ได้อย่างเบ็ดเสร็จนั้น ก็ไม่ได้หมายความว่าฝ่ายผู้ปกครองไร้ซึ่งอำนาจ 
และในขณะเดียวกันก็ไม่ได้หมายความว่าอำนาจตกเป็นของฝ่ายประชาชน แต่ลักษณะของความสัมพันธ์เชิง
อำนาจเป็นไปอย่างมีพลวัต โดยที่แต่ละฝ่ายต่างก็เข้ามาอิงอาศัยเกาะเกี่ยวและใช้ประโยชน์จากความเชื่อเรื่อง
นัต และอำนาจของแต่ละฝ่ายก็แตกต่างกันไปในแต่ละยุคสมัย แต่ประเด็นสำคัญคือต่างฝ่ายต่างก็เป็นส่วนหนึ่ง
ในพื้นที่ทางอำนาจ สอดคล้องกับแนวคิดการครองความเป็นจ้าวทางวาทกรรมของลาเคลากับมูฟ (Laclau, 
and Mouffe, 2001) โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อพื้นที่ของความเชื่อเรื่องนัตก็มีความหลากหลาย ทั้งในส่วนของ
จำนวนของนัตและในเชิงพื้นที่ที ่มีการนับถือนัตแตกต่างกันออกไป ทำให้เครือข่ายทางอำนาจกระจายตัว
ออกไปด้วย ลักษณะดังกล่าวสะท้อนถึงความหลากหลายทางอัตลักษณ์และประชาธิปไตยเชิงวัฒนธรรมหรือ
ประชาธิปไตยที่ลงลึกไปถึงชีวิตประจำวัน ที่เรียกว่า “ประชาธิปไตยเชิงลึก” หรือ “ประชาธิปไตยแบบเข้มข้น” 
(Radical democracy) ที่ผู้คนหลากหลายในสังคมไม่ว่าจะเพศใด เชื้อชาติใดหรือมีฐานะทางเศรษฐกิจในระดับใด มี
อำนาจในการเลือกวิถีชีวิต ความคดิความเช่ือ และการแสดงตัวตนทางวัฒนธรรมของตนนั่นเอง  



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1836 
 

สรุป 
การศึกษาของงานวิจัยนี ้ ได้แสดงให้เห็นว่า 1) ความเชื ่อเรื ่องเรื ่องนัตของเมียนมาเกี ่ยวข้อง 

กับการเมืองมาโดยตลอด ทั้งในส่วนของประวัติความเป็นมา ตำนานนัตแต่ละองค์ พิธีกรรมการบูชา รวมถึง
เรื่องของผลประโยชน์ที่เกิดขึ้นจากความเชื่อนี้ 2) พื้นที่ความเชื่อเรื่องนัตเป็นพื้นที่ของความสัมพันธ์เชิงอำนาจ  
ทั้งด้านความขัดแย้ง การปะทะต่อรอง ตลอดจนการประนีประนอมระหว่างฝ่ายต่าง ๆ โดยเฉพาะฝ่าย
ผู้ปกครองและฝ่ายประชาชน ซึ่งไม่มีฝ่ายใดเข้าไปมีอำนาจครอบงำพื้นที่นี้ได้อย่างเด็ดขาด แต่ต่างก็เข้ามาเป็น
ส่วนหนึ่งที่อิงอาศัยประโยชน์ในพื้นที่ดังกล่าว และ 3) หากมองด้วยมุมมองของประชาธิปไตย การเปิดให้
ประชาชนมีอิสระหรืออำนาจทางวัฒนธรรมความเชื่อถือเป็นส่วนหนึ่งของประชาธิปไตย ทั้งนี้ แม้ปัจจุบัน  
(พ.ศ. 2564) การเมืองที่เป็นทางการของเมียนมา จะหวนกลับไปสู่เผด็จการอีกครั้ง แต่เหตุการณ์ดังกล่าวก็เป็น
ภาพที่เกิดขึ้นอยู่บ่อยครั้งในสังคมการเมืองของเมียนมา ซึ่งส่งผลให้ประชาชนถูกกีดกันออกจากการเข้าถึง
อำนาจรัฐที่เป็นทางการหรือถูกลิดรอนเสรีภาพทางการเมืองที่เป็นทางการ แต่จากงานวิจัยนี้ ได้แสดงให้เห็น
แล้วว่า ผู้ปกครองเมียนมาไม่เคยครอบงำประชาชนในส่วนของพื้นที่สังคมประชาหรือพื้นที่ทางวัฒนธรรมได้ 
หรือกล่าวได้ว่าสำหรับพื้นที่ทางวัฒนธรรม ประชาชนก็ยังมีอำนาจอยู่ในระดับหนึ่ง อันเป็นภาพสะท้อน
ประชาธิปไตยทางวัฒนธรรมอย่างไม่อาจปฏิเสธได้ ส่วนการมีอำนาจมากขึ้นในพื้นที่การเมืองที่เป็นทางการนั้น 
ก็คงต้องใช้เวลาในการพัฒนาต่อไปในอนาคต 
 

ข้อเสนอแนะ 
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังน้ี 
 1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย   

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที ่ 1 พบว่า การทำความเข้าใจความเป็นมาของความเชื ่อเรื ่องนัต
ท่ามกลางประวัติศาสตร์ทางการเมือง ประวัตินัต งานพิธีกรรมบูชานัต ตลอดจนผลประโยชน์ที่เกิดขึ้นจากพ้ืนที่
ความเชื่อเรื่องนัต ช่วยให้เกิดความเข้าใจการเมืองวัฒนธรรมของเมียนมามากขึ้น อย่างไรก็ตาม ขอบเขต
การศึกษาของงานวิจัยนี้ แม้จะเก็บข้อมูลจากพื้นที่สำคัญที่สุดของความเชื่อเรื่องนัต แต่ก็ไม่ได้ครอบคลุมทั้ง
ประเทศ อีกทั้งยังมีนัตนอกทำเนียบอีกหลายองค์ที่งานนี้ไม่ได้กล่าวถึง และในส่วนของประโยชน์ที่เกิดขึ้นใน
พื้นที่ความเชื่อเรื่องนัตก็เป็นเรื่องของฝ่ายที่เกี่ยวข้อง ซึ่งงานวิจัยนี้นำเสนอเพื่อการวิเคราะห์ความสัมพันธ์เชิง
อำนาจ ไม่ได้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิพากษ์วิจารณ์ หรือมีเจตนาเชิญชวนให้เกิดความศรัทธานัตแต่อย่างใด การนำ
งานวิจัยนี้ไปใช้ จึงควรเป็นไปเพ่ือขยายความเข้าใจและเกิดความเคารพในวัฒนธรรมที่แตกต่างเป็นสำคัญ 
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที ่ 2 พบว่า องค์ความรู ้เกี ่ยวกับบทบาทของทั้งฝ่ายผู ้ปกครองและ
ประชาชนในพื้นที่ความเชื่อเรื่องนัต สะท้อนความสัมพันธ์เชิงอำนาจทางการเมืองวัฒนธรรม อย่างไรก็ตาม 
ภาพสะท้อนดังกล่าวก็เป็นเพียงภาพหนึ่งท่ามกลางความหลากหลายทางการเมืองวัฒนธรรมของเมียนมา ผู้นำ
ผลงานวิจัยไปใช้ควรตระหนักในประเด็นน้ีและศึกษาประเด็นอ่ืนเพ่ิมเติมเพ่ือความเข้าใจที่ครอบคลุมมากขึ้น 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 3 พบว่า ผู้นำงานวิจัยไปใช้ควรตระหนักว่า การเมืองวัฒนธรรมเพียง
ประเด็นหนึ่ง ไม่ได้หมายถึงการเมืองในภาพรวม เนื่องจากในส่วนของการเมืองเมียนมาที่เป็นทางการก็ยังไม่



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1837 
 

อาจเรียกได้ว่าเป็นประชาธิปไตย คุณูปการประการสำคัญของงานวิจัยนี้คือการแสดงให้เห็นว่า ประชาชนชาว
เมียนมาค่อนข้างมีอิสระทางความคิดและมีวัฒนธรรมที่เปิดกว้าง ส่วนการพัฒนาไปสู่ประชาธิปไตยในภาพรวม 
ยังต้องอาศัยการเปลี่ยนแปลงของกระบวนการทางการเมืองที่เป็นทางการด้วยเป็นประการสำคัญ 

 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป  
 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเดน็เกี่ยวกับ 

2.1 การศึกษาความเช่ือเรื่องนัตในพ้ืนที่อ่ืน ๆ ในเมียนมาท่ีงานวิจัยน้ียังไม่ได้ศึกษา  
2.2 การศึกษาความเช่ือเรื่องนัตด้วยมุมมองของทฤษฎีอ่ืน ๆ ที่งานวิจัยน้ียังไม่ได้ศึกษา 
2.3 การศึกษาพื้นที่ทางความเช่ือในเชิงเปรียบเทียบกับประเทศอ่ืน ๆ ร่วมด้วย 
 

References 
Andaya, B., & Ichii, Y. (1993). Religious Developments in Southeast Asia c. 1500–1800. In N. 

Tarling (Eds.), The Cambridge History of Southeast Asia (508-571). Cambridge: Cambridge 
University Press. 

Anantapark, A. (2013). Myanmar History: The Land of Disharmony. Bangkok: Gypsy Groups.  
Barker, C. (2008). Cultural Studies: Theory and Practice. (3rd ed.). London: Sage. 
Charoensin-o-larn, C. (2001). Critical Political Science. (2nd ed.). Bangkok: Thammasat University 

Press. 
Charoensin-o-larn, C. ( 2 0 06 ) .  Development Discourse: Power Knowledge Truth Identity and 

Otherness. (4th ed.). Bangkok: Vibhasa.  
De Casparis, J. G., & Mabbett, I. W. (1993). Religion and Popular Beliefs of Southeast Asia before 

c.1500. In N. Tarling (Eds.), The Cambridge History of Southeast Asia (276-340). Cambridge: 
Cambridge University Press.  

De la Perriere, B. B. ( 1996) .  The Burmese Nats: Between Sovereignty and Autochthony. 
Diogenes, 44/2(174), 45-60. 

Gramsci, A. ( 1971) . Selections from the prison notebook. edited by Hoare, Q. and Nowell, S. 
G. New York: International Publishers. 

Harnwong, L. (2019) .  Religion and Politics in Burma: On Making Buddhism a National Religion, 
1948-1962. In Hongsaton P. and Marddent A. (Eds.), Religion and Violence (45-77). Bangkok: 
Illumination Editions. 

Htin, Aung. (1967). A History of Burma. New York: Columbia University Press. 
Kaewthep, K. ( 1998) .  Mass Media Studies with Critical Theory: Concepts and Research 

Examples. Bangkok: Printmaking. 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1838 
 

Laclau, E., & Mouffe, C. ( 2 0 0 1 ) .  Hegemony and Socialist Strategy: towards a Radical 
Democratic Politics. (2nd ed.). London: Verso. 

Mendelson, E. M. ( 1975) . Sangka and State in Burma: A Study of Monastic Sectarianism and 
Leadership. Ithaca, NY: Cornell University Press. 

Ministry of Information of Myanmar. ( 2002) . Myanmar Facts and Figures. Yangon: Ministry of 
Information. 

Mouffe, C. ( 1984) . Towards a Theoretical Interpretation of ‘New Social Movements’.  In S. 
Hanninen and L. Palden ( Eds.) , Rethinking Marx. New York and Bagnolet: International 
General/IMMRC. 

Niyomtham, W., & Niyomthan, O. (2008). Learning Myanmar Society and Culture. Phitsanulok: 
Center of Myanmar Study, Faculty of Humanity, Naresuan University.  

Santasombat, Y. (2013). Human and Culture. (4th ed.). Bangkok: Thammasat University Press. 
Schliesinger, J. ( 2018) . The Cult of the Thirty-Seven Spirits (Nats)  in Burma: Merging Animism 

and Buddhism. Bangkok: Booksmango Incorporated. 
Srigate, G. (2021). The Nats Cult and Cultural Politics: Multiculturalism in Urbanizing Mandalay. 

Journal of Social Sciences, 51(1), 147-168.  
Stange, P. ( 1993) .  Religious Change in Contemporary Southeast Asia.  In N. Tarling (Eds.), The 

Cambridge History of Southeast Asia (529-584). Cambridge: Cambridge University Press. 
Steinberg, D. I. (2012) .  The Problem of Democracy in the Republic of the Union of Myanmar: 

Neither Nation-State Nor State-Nation? Southeast Asian Affairs, January 2012, 220-237. 
Stevenson, H.C. ( 1 9 4 4 ) .  Burma Pamphlets No. 6, The Hill Peoples of Burma. New York:  

Longmans, Green & Co. 
Sujchaya, S. (2009). Mon, Ethnic in the Land of Suvarnabhumi. Retrieved June 20, 2019, from 

http://www.monstudies.com.  
Tangsupvattana, A. (1992). Models of Power: A Reflection of Meta – theoretical Controversy. 

(Master’s Thesis). Department of Government, University of Essex. Colchester. 
Taylor, R. H. (2009). The state in Myanmar.  Singapore: NUS. 
Temple, R.  C. ( 1906) . The Thirty-Seven Nat: A Phase of Spirit-Worship Prevailing in Burma. 

London: W. Griggs. 
Than Tun, T. (1983). The Royal Orders of Burma, A.D. 1598-1885. Kyoto: Center for Southeast 

Asian Studies, Kyoto University. 
Thotsaroth, N. (1997).  Nat Belief in Burmese society. Nakhon Pathom: Research Institute for 

Languages and Cultures of Asia. 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1839 
 

Win Maung, Y. (2015). Bagan 37 Pagodas and 37 Nats. (translated into English by Tin Thet, 

 Hteik). Mandalay: Cho Cho Myint. 


