
  

การศุกษาวิเคราะห์ปัจจัยท่ีก่อให้เกิดการเปลีย่นแปลงทางสังคม 
*ที่ปรากฎในอัคคัญญสูตร

An Analytical Study of the Factors Causing Social Change  
that Appeared in the Agga𝒏෥𝒏෥a Sutta 

 
ณรงค์วรรษ บุญมา 

Narongwas Boonma 
สาขาวิชาสังคมศึกษา มหาวิทยาลยัราชภัฏนครปฐม 

Social Studies, Nakhon Pathom Rajabhat University, Thailand. 
Corresponding Author’s Email: narongwas2515@gmail.com 

 
บทคัดย่อ 

บทความวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาวิเคราะห์ปัจจัยที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่
ปรากฏในอัคคัญญสูตร โดยการวิจัยเชิงเอกสาร แบ่งออกเป็น 4 ขั้นตอน ได้แก่ 1) สำรวจคัมภีร์พระไตรปิฎก 
เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง 2) ศึกษาเนื้อหาที่ปรากฏอยู่ในอัคคัญญสูตร เอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวขอ้ง 
3) วิเคราะห์ข้อมูลตามหลักอริยสัจจ์ 4 และ อิทัปปัจจยตา และ 4) สรุปและนำเสนอผลเชิงพรรณนาตาม
วัตถุประสงค์การวิจัย 

ผลการศึกษาพบว่า ปัจจัยที ่ก่อให้เกิดการเปลี ่ยนแปลงทางสังคมที่ปรากฏในอัคคัญญสูตรนั้น            
มี 2 ปัจจัยหลัก ได้แก่ 1) ปัจจัยภายนอก คือ อาหาร และความแตกต่างทางเพศของมนุษย์ที่อยู่ร่วมกันในสังคม 
อาหารเป็นสิ่งเร้าภายนอกอันเป็นสิ่งแวดล้อมตามธรรมชาติ อาหารกับกายภาพของมนุษย์มีความสัมพันธ์กัน    
2) ปัจจัยภายใน คือ อวิชชาที่แทรกซึมอยู่ในจิตของมนุษย์ปุถุชน อันมีคุณสมบัติปกปิดความจริงแท้ตาม
ธรรมชาติ พร้อมจะแสดงตัวออกมาทุกเมื่อในยามจิตอ่อนกำลังลง ปัจจัยภายนอกทำหน้าที่เป็นสิ่งเร้าให้ปัจจัย
ภายในตื ่นขึ้นและสนองตอบ การสนองตอบของอวิชชาที่เป็นปัจจัยภายในต่อสิ่งเร้าได้ส่งผลให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงขึ้นทันทีอย่างไม่รอช้า การเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่เกิดจากอาหารและอวิชชาได้เปลี่ยนจากสังคม
ทิพย์มาเป็นสังคมปฏิบัติการ ทุกอย่างต้องลงมือทำเท่านั้นจึงจะสำเร็จได้ อาหารและอวิชชาสมประโยชน์กันใน
การก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมตลอดเรื่องราวที่ปรากฎในอัคคัญญสูตร และ แนวทางในการแก้ปัญหา
ที่สามารถนำมาประยุกต์ใช้เพื่อแก้ปัญหาสภาพสังคมปัจจุบันนั้น ได้แก่ 1) เมื่อมีปัญหาเกิดข้ึน คนในสังคมนั้นๆ 
ต้องหันหน้าเข้าหากันเพื่อแสวงหาทางออก 2) คนในสังคมนั้นๆ ต้องสร้างข้อตกลงในการอยู่ร่วมกันเอง และ   
3) คนในสังคมนั้นๆ ทุกคนต้องตระหนักและปฏิบัติตามหลักศีลธรรมจรรยาอย่างเคร่งครัดเพ่ือผาสุกของสังคม  
 

คำสำคัญ: อัคคัญญสูตร; ปัจจัย; การเปลี่ยนแปลงทางสังคม 
 
Abstract 

 

The purpose of this research is to analyze and study the factors causing social change 
that appeared in the Aggañña Sutta by documentary research. The research was divided into 

 
*Received June 22, 2021; Revised May 23, 2022; Accepted April 28, 2023 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)          712 
 

4 steps: 1) surveying primary document, the Tipitaka and secondary related documents and 
researches, 2) study the content that appears in the Aggañña Sutta along with documents and 
related research in details, 3) data were analyzed by using the conceptual framework of the 
Four Noble Truths and Ithappajjayata, and 4) a summary and descriptive presentation based 
on research objectives. 

The results showed, there are two main factors causing social change in the Aggañña 
Sutta, namely 1) external factors: food and gender differences of human beings living in 
society, food is an external stimulus that is the natural environment, food and the human 
body are related and 2) the intrinsic factor is ignorance that permeates the human mind which 
has the ability to hide the truth of nature ready to show himself at any time when his mental 
weakening, external factors act as a stimulus for internal factors to awaken and respond. The 
response of the intrinsic ignorance to the stimulus is food, the extrinsic factor has resulted in 
changes immediately and without delay. The social change caused by food and ignorance has 
changed from a spiritual society to an operating society, everything must be done in order to 
be successful. Thus, the food and ignorance were beneficial in causing social change 
throughout the stories that appeared in the Aggañña Sutta. The approaches to solving the 
problems that can be used to solve the problems of the present society are as follows: 1 ) 
when problems arise; people in that society must face each other to find a solution; 2) people 
in that society must create agreements for coexistence; and 3) ethical principles that everyone 
must be aware of and strictly adhere to for the welfare of the society. 
 

Keywords: Aggañña Sutta; Factors; Social Change 
 
บทนำ 
 

สภาพสังคมโลกปัจจุบัน มีลักษณะที่เปิดกว้างมากขึ้นในทุกมิติ การเชื่อมต่อกันทางด้านเศรษฐกิจ 
สังคม การเมือง และวัฒนธรรมก็ทำได้ง่ายขึ้น สภาพของโลกปัจจุบันจึงมีลักษณะเป็นเครือข่าย ที่เรียกว่า      
“โซเชียลเน็ตเวิร์ก” (The Social Network) กระแสแห่งสายธารของโซเซียลเน็ตเวิร์กทำให้รู้สึกว่าโลกเล็กและ
แคบลงอย่างเห็นได้ถนัดตา ความเจริญแบบก้าวกระโดดของเทคโนโลยีสารสนเทศได้นำพาให้สังคมตกอยู่ใน
กระแสแห่งการเปลี่ยนแปลงที่รวดเร็ว จนปรับตัวแทบไม่ทัน และได้เผชิญกับภาวะวิกฤติต่างๆ ในหลายด้าน 
แม้วิกฤติในแต่ละด้านจะได้มีการดำเนินการแก้ไขเป็นระยะๆ แต่วิกฤติด้านใหม่ๆ ก็เกิดขึ้นเพิ่มอย่างไม่ลดละ
เช่นเดียวกัน วิกฤติต่างๆ เหล่านั้นที่เกิดขึ้นล้วนแต่โยงใยถึงกันเป็นลูกโซ่ เป็นปัจจัยเกื้อหนุนซึ่งกันและกัน เมื่อ
สังคมเกิดวิกฤติหนึ่ง ก็จะส่งผลให้เกิดวิกฤติอื่นๆ ตามมา เช่น สถานการณ์ของสังคมโลกตอนนี้กำลังเกิดวิกฤติ
โรคร้ายแพร่ระบาดอย่างต่อเนื่องและรุนแรง ซึ่งยังไม่สามารถควบคุมและป้องกันได้แบบเบ็ดเสร็จ จากวิกฤต
ดังกล่าวนั้นได้ส่งผลให้เกิดวิกฤติด้านเศรษฐกิจ และวิกฤติเศรษฐกิจก็ส่งผลให้เกิดวิกฤตทางสังคม เช่น คนตก
งานมากขึ้น ข้าวยากหมากแพง ค่าครองชีพก็สูง ประชาชนอดอยาก คนเห็นแก่ตัวมากขึ้น และอาชญากรรมก็
เพ่ิมมากข้ึน สภาพสังคมปัจจุบันจึงมีการเปลี่ยนแปลงส่งต่อกันไปเป็นทอดๆ เหมือนโดมิโน่ตามเหตุปัจจัย 

ด้วยสภาพสังคมที่กล่าวมาแล้วข้างต้นนั้น มีสภาพที่กำลังดำเนินไปตามหลักพุทธธรรมที่เรียกว่า        
“อิทัปปัจจยตา” ซึ่งเป็นกฎธรรมชาติ เป็นกระบวนการเปลี่ยนแปลงตามเหตุปัจจัยอย่างมีระบบ ระเบียบ แบบ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 2 (March-April 2023)          713 

แผน และ มีทิศทางที ่แน่นอน ซึ ่งท่าน Phra Wisatchana Warapanyo (PongAdit). (2016) ได้ศ ึกษา
วิเคราะห์แนวคิดเรื่องอิทัปปัจจยตาในฐานะที่เป็นกฎของธรรมชาติ และพบว่า ในโลกนี้มีหลักสำคัญคือ “สรรพ
สิ่งล้วนแต่เป็นเหตุปัจจัยอิงอาศัยกันและกันในฐานะที่สิ่งหนึ่งเป็นสาเหตุและอีกสิ่งหนึ่งเป็นผล” ดังประโยคที่ว่า 
“ เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น , เมื่อสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้ก็ไม่มี เพราะสิ่งนี้ดับ สิ่งนี้ก็ดับไป
ตามด้วย” และกระบวนการทำงานของอิทัปปัจจยตานั้นจะมีหลักสำคัญ 3 ประการ คือ 1) อิทัปปัจจยตาใน
ฐานะเป็นสิ่งที่เป็นต้นเหตุ 2) อิทัปปัจยตาในฐานะที่เป็นกระบวนการที่มีความสัมพันธ์กันระหว่างความเป็น
ต้นเหตุและความเป็นผล และ 3) อิทัปจจยตาในฐานะเป็นสิ่งที่เป็นผล นอกจากจะพบว่าสรรพสิ่งในโลกนี้ลว้น
แต่อิงอาศัยซึ่งกันและกันเกิดขึ้น ยังพบว่า สรรพสิ่งมีกระบวนการดำเนินไปตามเหตุปัจจัยภายใต้กฎเกณฑ์ของ
หลักอิทัปปัจจยตาคือสรรพสิ่งมีความสัมพันธ์กันเชื่อมโยงกันระหว่างเหตุและผล  

จากสภาพสังคมปัจจุบันดังกล่าวมาแล้วนั้น ทำให้เกิดข้อคำถามต่อมนุษยโลกว่า “สังคมมนุษยโลกที่ได้
เดินทางมาตั้งแต่จุดเริ่มต้นจนถึงปัจจุบันมีสภาพความเป็นมาอย่างไรบ้าง ปัญหาที่พบในปัจจุบันเคยเกิดขึ้นใน
อดีตไหม และอะไรเป็นปัจจัยสำคัญต่อการเปลี่ยนแปลงของมนุษยโลกที่ผ่านมาภาวะวิกฤติต่างๆ ในอดีตมี
ลักษณะเป็นอย่างไร และมีวิธีการแก้ไขกันอย่างไร ต่อข้อคำถามที่เกิดขึ้นนั้น ได้ค้นพบว่ามีพระสูตรหนึ่งใน
พระพุทธศาสนาที่มีเนื้อหาเกี่ยวข้องกับการเปลี่ยนแปลงทางสังคม โดยเชื่อกันว่าเป็นพระสูตรที่ได้อธิบายถึง
กำเนิดโลก ความเป็นไปของโลก หรือเป็นพระสูตรที่ได้แสดงถึงวิวัฒนาการของโลก การกล่าวถึงเนื้อหาของ
พระสูตรดังกล่าวนี้มักจะเป็นไปในทำนองการเปลี่ยนแปลงทางสังคม และพระสูตรที่กล่าวถึงนั ้น ชื่อว่า 
“อัคคัญญสูตร” (Thai Tipitaka: 11/51-72/71-88) โดยชื่อของพระสูตรมีความหมายว่า “พระสูตรชั้นเลิศ” 
เป็นพระสูตรที่คนทั่วไปควรรู้หรือพึงรู้เป็นอันดับแรก เป็นพระสูตรที่ถูกบันทึกไว้ในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถร
วาทท่ีเรียกว่า “พระไตรปิฎก” พระสูตรนี้ได้ปรากฏอยู่ในคัมภีร์พระไตรปิฎก เล่มที่ 11 และอยู่ในกลุ่มของพระ
สุตตันตปิฎก เล่มที่ 3 ทีฆนิกาย ปาฏิกวรรค มีเนื้อหาเกี่ยวข้องกับประเด็นปัญหาที่เกิดความสงสัยคือการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคม (Phra Ratchaworamuni, 1984) และอะไรเป็นปัจจัยที่ก่อให้เกิดเปลี่ยนแปลงทาง
สังคมในอัคคัญญสูตรนั้น  

ผู้วิจัยจึงสนใจศึกษาวิเคราะห์ปัจจัยที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ปรากฏในอัคคัญญสูตรเพ่ือ
ทราบถึงสภาพสังคม ปัจจัยที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคม พร้อมกับวิธีการจัดการกับการเปลี่ยนแปลง
นั้นอย่างไร เพื่อทราบแนวทางในการแก้ปัญหาของสภาพสังคมในพระสูตรนั้น และเพื่อประโยชน์ต่อการนำ
แนวทางดังกล่าวนั้นมาบูรณาการประยุกต์ใช้เพื่อการแก้ปัญหาในสภาพสังคมปัจจุบันต่อไป 

 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
  

1. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์ปัจจัยที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ปรากฏอยู่ในอัคคัญญสูตร 
2. เพื่อทราบแนวทางในการแก้ปัญหาที่ปรากฏอยู่ในอัคคัญญสูตรและนำแนวทางนั้นไปประยุกต์ใช้

เพ่ือแก้ปัญหาในสภาพสังคมปัจจุบันต่อไป  
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 

บทความวิจัยนี้ เป็นงานวิจัยวรรณกรรมเรื่องเล่าที่ปรากฎอยู่ในอัคคัญญสูตรในคัมภีร์พระไตรปิกฏ 
ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พ.ศ.2539 ใช้วิธีการศึกษาวิเคราะห์ ในประเด็นปัจจัยที่
ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ปรากฏอยู่ในอัคคัญญสูตร เป็นการศึกษาเชิงเอกสาร (documentary 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)          714 
 

research) และนำเสนอข้อมูลในรูปแบบพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis) โดยมีขั ้นตอนการ
ดำเนินการวิจัย ดังนี้  

ขั้นตอนที่ 1 สำรวจเอกสารชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ 1) คัมภีร์พระไตรปิฎกโดยเจาะจงไปที่พระไตรปิฎกเล่ม
ที่ 11 พระสุตตันตปิฎกเล่มที่ 3 ของตะกร้าพระสุตตันตปิฎก และ 2) เอกสารชั้นทุติยภูมิ ได้แก่ เอกสารและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับเนื้อหาในวรรณกรรมเรื่องเล่าที่ปรากฎอยู่ในอัคคัญญสูตร 

ขั้นตอนที่ 2 ศึกษาเนื้อหาที่ปรากฏอยู่ในอัคคัญญสูตรจากคัมภีร์พระไตรปิฎกพร้อมด้วยเอกสารและ
งานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับเนื้อหาในวรรณกรรมเรื่องเล่าที่ปรากฎอยู่ในอัคคัญญสูตรอย่างละเอียด 

ขั้นตอนที่ 3 กระบวนการวิเคราะห์ข้อมูล ด้วยกรอบแนวคิดอริยสัจจ์ 4 ค้นหาเหตุที่ก่อให้เกิดผลอัน
ประจักษ์อยู่นั้นเป็นลำดับขั้นลงไปเพื่อค้นหาต้นเหตุที่ก่อให้เกิดผลต่างๆ ตามหลักอิทัปปัจจยตาที่เกิดขึ้นเกี่ยว
เนื่องกันมาอย่างเป็นเหตุและผล  

ขั้นตอนที่ 4 สรุปผลการศึกษาและนำเสนอผลการศึกษาเชิงพรรณนาตามวัตถุประสงค์การศึกษาวิจัย 
 
ผลการวิจัย 
 

ผลการศึกษาวิเคราะห์ปัจจัยที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ปรากฏในอัคคัญญสูตรนั้น พบว่า
มี 2 ปัจจัยหลัก ได้แก่ 1) ปัจจัยภายนอก และ 2) ปัจจัยภายใน รายละเอียด ดังนี้  

1 .ปัจจัยภายนอก ได้แก่ อาหารที่เป็นสิ่งเร้าภายนอก อันมีอยู่ตามสภาพแวดล้อมอันเป็นบริบทแห่ง
ธรรมชาติ และความแตกต่างทางเพศของมนุษย์ที่อยู่ร่วมกันในสังคม โดยเริ่มแรกโลกและจักรวาลมีลักษณะ
บริสุทธิ์ สิ่งแวดล้อมมีสภาพเป็นธรรมชาติ (State of Nature) กลิ่นสีของง้วนดินได้เป็นสิ่งเร้าภายนอกที่กระตุ้น
ให้มนุษย์แสดงตัวตนที่แท้จริงออกมา มนุษย์ทนต่อสิ่งเร้าคือง้วนดินไม่ได้ จึงทำให้มนุษย์ต้องสนองตอบต่อการ
บ่งการของอำนาจฝ่ายต่ำที่แทรกซึมอยู่หรือฝังอยู่ภายในจิตด้วยการลิ้มลองง้วนดินนั้น  สุดท้ายติดใจในรสง้วน
ดินนั้น และได้ทานง้วนดินนั้นเป็นอาหาร ง้วนดินเป็นอาหารหยาบจึงได้ส่งผลให้ร่างกายที่เคยโปร่งแสงหยาบไป
ด้วย สิ่งที่เป็นทิพย์ก็หายไป อับแสง ที่เคยเหาะได้ก็เหาะไม่ได้แล้ว ด้วยสภาวะความเป็นทิพย์ได้หมดไป กายก็
หยาบอับแสง เหาะไปไหนต่อไหนไม่ได้อีกแล้ว จึงจำเป็นต้องอยู่รวมกันมีลักษณะเป็นสังคม เป็นสังคมที่
เปลี่ยนแปลงจากสังคมทิพย์มาเป็นสังคมลงมือทำ แม้ว่าอาหารจะยังเกิดขึ้นให้อยู่ตามธรรมชาติ แต่ต้องลงมือ
ไปเก็บเก่ียวและออกกำลังทาน ปัจจัยเลี้ยงชีพขั้นพ้ืนฐานคืออาหารนั้นยังเป็นส่วนกลางและมีความอุดมสมบูรณ์
ไม่ขาดแคลน ยังไม่มีความจำเป็นต้องสะสม ทรัพย์สินส่วนบุคคลก็ยังไม่มี ทรัพยากรที่มีอยู่จึงยังเป็นกรรมสิทธิ์
ส่วนรวม ยังมีความดีพร้อม แต่มนุษย์เหล่านั้นต้องสูญเสียความดีไป เมื่อมีความแตกต่างกันเกิดขึ้นด้าน
ผิวพรรณอันมีสาเหตุมาจากการทานอาหารที่ทานกัน ความแตกต่างกันนั้นเป็นเหตุแห่งการอ้างว่าใครดีกว่าใคร 
เกิดการยกตนข่มท่าน อกุศลกรรมเกิดขึ้นในกาย วาจา และ ใจ มีมานะทิฏฐิ ดูหมิ่นเหยียดหยามกัน การที่
มนุษย์ได้แสดงพฤติกรรมเหยียดสีผิวกันนั้น ก็เป็นการดูหมิ่นเหยียดหยามอาหารไปโดยปริยาย ส่งผลให้ระบบ
เศรษฐกิจคืออาหารในสังคมเปลี่ยนแปลงไปด้วย กล่าวคือ เปลี่ยนจากง้วนดินไปเป็นสะเก็ดดิน จากสะเก็ดดิน
ไปเป็นเครือดิน จากเครือดินไปเป็นข้าวสาลี การเปลี่ยนแปลงทุกครั้ง อาหารก็จะหยาบขึ้นเรื่อยๆ และที่สำคัญ
อาหารนี้จะส่งผลต่อความหยาบของร่างกายรวมไปถึงจิตใจด้วย อาหารคือข้าวสาลีเป็นเหตุให้เกิดความ
แตกต่างทางเพศแยกออกเป็นเพศชายและเพศหญิงที่ชัดเจน ความแตกต่างทางเพศนำไปสู่การเพ่งมองในสิ่งที่
ตนไม่มีระหว่างทั้ง 2 เพศ ก่อให้เกิดการเสพเมถุนธรรม จนติดในรสกาม หมกหมุ่นในเมถุนธรรมจนลืมวันเวลา 
ทำให้เกียจคร้าน นำไปสู่การสะสมอาหาร พฤติกรรมการเห็นแก่ตัวได้แสดงตัวตนออกมาอย่างเต็มรูปแบบ อัน
เป็นเหตุนำมาซึ่งปัญหาอื่นๆ เป็นลูกโซ่โยงใยกันไป ดังนั้น จึงพบว่า สิ่งเร้าภายนอกในบริบททางสังคมอันเป็น
สิ่งแวดล้อมตามธรรมชาติได้แก่อาหารที่เป็นปัจจัยภายนอกได้ส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงเริ่มตั้งแต่ผิวพรรณ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 2 (March-April 2023)          715 

ของผู้ทานอันเป็นเหตุให้เกิดการเหยียดสีผิวกัน จนสุดท้ายก่อให้เกิดเปลี่ยนแปลงแปลงทางสังคมด้านเศรษฐกิจ
คืออาหารอย่างชัดเจน กล่าวคืออาหารเกิดขึ้นใหม่แทนที่อาหารเดิม อาหารกับกายภาพจึงมีความสัมพันธ์กัน
และเป็นปัจจัยส่งผลให้เกิดความเปลี่ยนแปลงทางสังคมอย่างเห็นได้ชัด  

2. ปัจจัยภายใน คือ อวิชชาที่แทรกซึมอยู่ในจิตของมนุษย์ โดยอวิชชานี้มีคุณสมบัติปกปิดความจริงแท้
ตามธรรมชาติ ในยามจิตอ่อนแออวิชชาจะได้ช่อง เมื่อตัวความไม่รู้ความจริงแท้ได้ช่องจะปรากฏตัวขึ้นในรูป
ของความอยากที่เรียกว่า “ตัณหา” ไม่ว่าจะเป็นความอยากในกลิ่น (คันธตัณหา) ทนต่อกลิ่นหอมเย้ายวนของ
ง้วนดินไม่ได้ ความอยากในรส (รสตัณหา) อยากลิ้มอยากลองรสของง้วนดินนั้น ความอยากในรูป (รูปตัณหา) 
หลงไหลในรูปที่ตนเห็นอยากในโผฏฐัพพะ (ความรู้สึกทางกายสัมผัส)  เกิดการเสพคือการทานง้วนดินลงไป   
เป็นเหตุให้กายหยาบ อับแสง ไปเองในอากาศไม่ได้ จึงจำเป็นต้องอยู่กับที่และอยู่รวมกันเป็นสังคม มีง้วนดิน
เป็นอาหาร เกิดเป็นวิถีใหม่ในการดำรงชีพ  

ปัจจัยภายในที่เป็นตัวจิตนั้นสามารถฝึกหัดขัดเกลาและพัฒนาเพื่อให้ปรสิตคือกิเลสอ่อนกำลังลงและ
หมดสิ้นไปได้ ซึ่งจะต่างจากปัจจัยภายนอกที่ควบคุมยากและไม่เป็นไปตามอำนาจแห่งเรา ถึงอย่างไรก็ตาม การ
เปลี่ยนแปลงจะเกิดขึ้นไม่ได้เลยถ้าปัจจัยภายในกับภายนอกไม่รวมมือกัน ซึ่งพบว่าช่วงระยะแรกๆ อาหารคือ
เศรษฐกิจเป็นของส่วนกลาง ไม่เป็นกรรมสิทธิ์ของผู้ใด ไปเอาเช้า เที่ยง เย็น ก็ได้เช้า เที่ยง เย็น ไม่มีใครสะสม
อาหาร จึงไม่มีการขาดแคลน ต่อมาเกิดการสะสมเอาส่วนเกิน เกิดความอยากที่เกินพอดี เรียกว่าความโลภ 
ความอยากก็ดี (ตัณหา) ความโลภก็ดี (โลภะ) ได้เป็นเหตุให้เกิดความเห็นแก่ตัว ความเกียจคร้าน การสะสม 
กักตุนอาหารส่วนเกิน พร้อมกันนั้นมนุษย์ก็เลียนแบบกัน เห็นคนอื่นทำ เราก็ทำบ้าง เมื่อกักตุนอาหารส่วนเกิน
มากๆ เป็นเหตุให้เกดิความขาดแคลน เมื่อขาดแคลน สังคมก็เดือนร้อน เพราะจะมีคนที่ไม่ได้อาหาร ทำให้เกิด
ความเดือนร้อน วุ่นวาย ทำให้ต้องประชุมและแบ่งเขตอาหารกัน การปันเขตแดนจึงเกิดขึ้น แม้กระนั้นก็ยังมี
ปัญหาต่อไปอีกว่า ความไม่รู ้จักพอในสิ ่งที ่ตนมี ก็ทำให้เกิดการลักขโมย จนเป็นเหตุให้ สังคมปั ่นป่วน
ระส่ำระสาย ผู้อาวุโสได้เชิญสมาชิกมาประชุมกันเพื่อทบทวนเรื่องต่างๆ ที่เกิดขึ้นและเพื่อแสวงหาแนวทาง
แก้ปัญหา การหารือได้เกิดความพอใจในข้อตกลงกันร่วมกัน โดยมีข้อตกลงร่วมกันในการที่จะหาคนที่มีรูปร่าง
หน้าตาบุคลิกภาพที่ดี น่าเชื่อถือ น่ายำเกรง เป็นตัวแทนมาทำหน้าที่ขจัดปัดเป่าความระส่ำระสายในสังคมนั้น 
จึงมีผู้ปกครองโดยให้อำนาจแก่ผู้ปกครองนั้นสามารถที่จะลงโทษแก่ผู้กระทำความผิดที่เป็นต้นเหตุแห่งความ
ระส่ำระสายนั้นได้ ผู้ที่ได้รับเลือกนี้มีฐานะเป็นหัวหน้าสังคม ได้รับมอบอำนาจจากมหาชนให้เป็นผู้ปกป้อง
คุ้มครองชีวิต และทรัพย์สินของมหาชน เป็นผู้ตัดสินในกรณีที่มีความขัดแย้งในสังคม หน้าที่หลักที่สำคัญที่สุด 
คือ การลงโทษผู้กระทำผิด เป็นตำแหน่งมหาชนสมมติขึ้น จึงเรียกชนกลุ่มนี้ว่า “มหาชนสมมติ” และชนกลุ่มนี้
ก็ต้องทำให้มหาชนพึงพอใจ จึงได้เรียกว่า “ราชา” เป็นที่รวมใจของมหาชน และได้ชื่อว่า “กษัตริย์” เพราะ
เป็นผู้ตัดสินแบ่งปันข้อพิพาทที่เกิดจากการทะเลาะกันเรื่องพืชผลการเกษตร ต่อมาเมื่อมีงานมากขึ้นก็ได้มีการ
แบ่งหน้าที่กันเพื่อช่วยกันทำงาน จึงได้เกิดมีระบบวรรณะขึ้น ดังนั้น ปัจจัยที่ก่อให้เกิดความเปลี่ยนแปลงทาง
สังคมท่ีปรากฏอยูใ่นอัคคัญญสูตรนั้นอันเป็นปัจจัยภายนอกและปัจจัยภายในดังกล่าวมา 

ผลจากการวิเคราะห์ปัจจัยที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมตามตำนานที่ปรากฎในอัคคัญญสูตร 
ทำให้ได้พบแนวทางในการแก้ปัญหาทางสังคมที่ปรากฎอยู่ในพระสูตรนั้นก็คือ 1) เมื่อมีปัญหาเกิดขึ้นในสังคม
คนที่อยู่ในสังคมนั้นๆ ต้องประชุมกัน หารือกัน หรือพูดคุยกันเพื่อแสวงหาแนวทางร่วมกันในการแก้ปัญหาที่
กำลังเกิดขึ้นในสังคมของตน 2) ต้องสร้างหลักเกณฑ์บางอย่างที่เป็นข้อตกลงร่วมกันเพื่อเป็นหลักปฏิบัติที่จะ
ก่อให้เกิดความผาสุกในการอยู่ร่วมกันในสังคม และ 3) หลักศีลธรรมจรรยาที่ไม่ได้ตกลงกันไว้ตามข้อ 2 ทุกคน
ต้องตระหนักรู้และปฏิบัติด้วยความรู้สำนึกว่าถ้าละเลยไม่ตั้งตนอยู่ในหลักศีลธรรมจรรยาแล้ว ผลที่เกิดขึ้น
นอกจากจะนำความเสื่อมเสียมาสู่ตนแล้วยังจะส่งผลกระทบในวงกว้างต่อคนอ่ืนหรือสังคมรอบข้างอีกด้วย  



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)          716 
 

หลักการแก้ปัญหาทางสังคมที่ชนชาวอัคคัญสูตรได้ใช้แก้ปัญหาแล้วนั้น นับว่าได้ผลดีเยี่ยมทำให้สังคม
ขณะนั้นเกิดความสงบสุข และพบว่าในเวลาต่อมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันไม่ว่าจะรู้หรือไม่รู้ก็ตามกับเรื่องราวที่
ปรากฎในอัคคัญสูตรนั้น สังคมมนุษย์ทั้งหลายในโลกนี้ทุกครั้งที่มีปัญหาทางสังคมในทุกระดับชั้นการแก้ปัญหา
นั้นสุดท้ายได้จบลงด้วยการพูดคุยกัน และตกลงกันสร้างกฎระเบียบในการอยู่ร่วมกันขึ้นมาที่อาจเรียกชื่อต่างๆ 
กันไป เช่น ระเบียบ ข้อบังคับ หรือกฎหมาย เป็นต้น รวมไปถึงการตกลงกันในเรื่องการมีตัวแทนให้การทำ
หน้าที่ดูแลสังคมแทนคนส่วนใหญ่ ซึ่งเห็นได้ชัดว่าสังคมโลกปัจจุบันได้ให้การยอมรับการปกครองในลักษณะ
ดังกล่าวนี้ที่เรียกว่า “การปกครองแบบประชาธิปไตยแบบผ่านตัวแทน” (representative democracy) ถึง
อย่างไรก็ตาม สิ่งหนึ่งที่สังคมปัจจุบันยังย่อหย่อนอยู่คือหลักศีลธรรมจรรยาที่ทุกคนต้องตระหนักรู้และให้
ความสำคัญในการปฏิบัติอยู่เสมอ อันเนื่องจากหลักศีลธรรมจรรยานั้น แม้จะไม่ได้บังคับให้ผู้หนึ่งผู้ใดต้อง
ปฏิบัติโดยตรงก็ตาม แต่นับว่าเป็นหัวใจสำคัญของความเป็นมนุษย์ทั้งในแง่ของปัจเจกชนหรือการอยู่ร่วมกันใน
สังคมในทุกยุคสมัยร่วมไปถึงสภาพสังคมปัจจุบันด้วย แนวทางการแก้ปัญหาสภาพสังคมที ่ปรากฏใน       
อัคคัญญสูตรนั้น สามารถนำมาประยุกต์ใช้ในการแก้ปัญหาสภาพสังคมปัจจุบันได้เป็นอย่างดีและต้องนำมาใช้
แก้ปัญหาทั้ง 3 ข้ออย่างมีดุลยภาพ 

 
องค์ความรู้ใหม่ 

องค์ความรู้ใหม่ที่ได้จากการศึกษาวิเคราะห์ปัจจัยที่ก่อให้เกิดการ เปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ปรากฏ
ในอัคคัญญสูตร พบว่าอาหารนั้นมีผลต่อร่างกาย มีผลต่อผิวพรรณ การตำหนิผิวพรรณของกันและกันก็เท่ากับ
ตำหนิอาหารที่ทานเข้าไปนั้น ความเป็นคนที่มีผิวพรรณที่งดงามเป็นเหตุให้มีมานะทิฏฐิ แบ่งแยกเราแยกเขา 
หยิ่งยโส ยกตนข่มท่าน ทั้งๆ ทุกคนก็ทานอาหารเหมือนกัน แม้จะมีผิวพรรณที่ต่างกันก็ไม่เป็นเหตุที่จะมาถือ
มานะทิฏฐิยกตนข่มท่านเช่นนั ้น อีกนัยหนึ ่งพบว่าอาหารที ่มนุษย์ทานเข้าไปนั ้นมีผลต่อทัศนคติและมี
ความสัมพันธ์ต่อพฤติกรรมที่แสดงออกมา ถึงอย่างไรก็ตาม แม้ว่าอาหารจะหายไปสักกี่ครั้งกี่หนก็จะมีอาหาร
อีกประเภทหนึ่งมาชดเชยเสมอ แต่การชดเชยนั้นคุณภาพอาหารอาจจะลดลั่นลงมาจากเดิมทุกครั้งไป แสดงว่า
สัตว์เหล่านั้นมีบุญเก่าอยู่มาก ถึงอย่างไรก็ตามแต่ก็เหมือนนับถอยหลังคือบุญจะน้อยลงไปเรื่อยๆ  และอาหาร
จะหยาบลงไปเรื่อยๆ  

อาหารเท่ากับเศรษฐกิจ ทุกครั้งที่มีการทะเลาะกันเรื่องผิวพรรณเหยียดสีผิวกันด้วยมานะทิฏฐิ อาหาร
ที่กินอยู่ ก็จะหายไป ขณะเดียวกันอาหารที่ดีน้อยกว่าเดิมก็จะเกิดข้ึนมาแทนที่ ก็เท่ากับว่าทุกครั้งที่สัตว์ทะเลาะ
กันก็จะทำให้เศรษฐกิจตกต่ำย่ำแย่ลงไปเรื่อยๆ ตามลำดับ โดยเฉพาะการทะเลาะแบ่งแยกเป็นเขาเป็นเรา เป็น
พรรคเป็นพวก นั่นพวกเขานี่พวกเรา สภาพสังคมของสัตว์ทั ้งหลายดังที่กล่าวมาจะพบว่า “เศรษฐกิจจะดี
หรือไม่ดีขึ้นอยู่กับการอยู่ร่วมกันอย่างเท่าเทียม ไม่ดูหมิ่นเหยียดหยามซึ่งกันและกัน เพราะมนุษยชาติมีต้น
กำเนิดเหมือนกันมีความเท่าเทียมกัน” การตำหนิติเตียนกันเพียงเพราะรูปร่างหน้าตาอันเป็นรูปธรรม หาได้
เป็นสาระสำคัญในการอยู่ร่วมกันไม่ จึงไปสอดคล้องกับคำกล่าวที่ว่า “ทุกคนมีศักดิ์ศรีแห่งความเป็นมนุษย์เท่า
เทียมกัน” ถึงแม้กระนั้นมนุษย์ก็พยายามที่จะข่มกันและกัน 

นอกเหนือจากนั้นยังพบว่าอาหารคือข้าวสาลีนั้นยังเป็นอาหารที่ไปกระตุ้นให้เพศชายเพศหญิงเกิด
ความสนใจกัน เพ่งดูกันและกันอย่างไม่เคยปรากฎมาก่อนจนทำเกิดความรู้สึกกำหนัดขึ้น  เกิดความเร่าร้อนใน
กายในจิต กระสับกระส่าย จนเป็นเหตุให้สัตว์เหล่านั้นต้องเสพเมถุนธรรมกัน อาการเช่นนี้เบื้องต้นเกิดขึ้นเพียง
บางคนเท่านั้น แต่เมื่อสัตว์อื ่นเห็นเข้าต่างก็ตกใจเมื่อเห็นสัตว์บางพวกกำลังเสพเมถุนธรรมอยู่  จึงขว้างปา
สิ่งของใส่พร้อมกับกล่าวคำสาปแซ่งและด่าด้วยถ้อยคำต่างๆ นานา แม้ว่าช่วงระยะแรกการเสพเมถุนธรรมไม่
เป็นที่ยอมรับของสังคมก็ตาม แต่ด้วยอำนาจแห่งรสกามที่เกิดจากการเสพเมถุนธรรมทำให้คนลุ่มหลง



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 2 (March-April 2023)          717 

หมกมุ่นและเกิดความเกียจคร้าน สุดท้ายก็หาทางออกด้วยการสะสมอาหาร การสะสมอาหารนั้นเมื่อได้
ทำแล้ว ก็ได้สะสมมากยิ่งขึ้นไปอีก ยิ่งสะสมได้นานวันเท่าไหร่ก็ยิ่งทำให้ความเกียจคร้านพอกพูนมากขึ้น
เท่านั้น พฤติกรรมเช่นนี้เป็นเหตุให้เศรษฐกิจไม่ปกติ ข้าวสาลีเกิดขึ้นเป็นหย่อมๆ มีความพร่องเกิดขึ้น 
ไม่ดีเหมือนดั้งเดิม การที่ข้าวสาลีเกิดขึ้นเป็นหย่อมๆ นั้น ทำให้การเก็บเกี่ยวของสัตว์ทั้งหลายเกิดปัญหา 
สัตว์ที่มาเก็บเกี่ยวก่อนก็ได้ก่อน ส่วนสัตว์ที่มาทีหลังก็จะไม่ได้  ทำให้เกิดความเดือนร้อน เป็นเหตุให้มี
การต้องประชุมกันเพ่ือปักปันเขตแดนแบ่งพื้นที่เก็บเกี่ยวข้าวสาลี ด้วยปรารภเหตุพฤติกรรมของสมาชิก
ในสังคมนั้นว่าประพฤติบาปอกุศลธรรมเรื่อยมาจนมาถึงบัดนี้ เราจึงจำเป็นต้องแก้ปัญหาแบบนี้ จาก
การสังเกตพบว่าการปันเขตแดนอาหารหรือเศรษฐกิจนั้นได้เกิดขึ้นตั้งแต่บัดนั้น  

แนวทางในการแก้ปัญหาที่ปรากฏอยู่ในอัคคัญญสูตรและสามารถนำแนวทางนั้นไปประยุกต์ใช้เพ่ือ
แก้ปัญหาสภาพสังคมปัจจุบันนั้น ได้แก่ 1) เมื่อมีปัญหาเกิดขึ้น คนในสังคมที่ปัญหาเกิดขึ้นนั้นต้องหันหน้าเข้า
หากัน หารือกันเพื่อแสวงหาทางออก 2) คนในสังคมต้องสร้างข้อตกลงร่วมกันเพื่อปฏิบัติในการอยู่ร่วมกัน 
ข้อตกลงดังกล่าวนั้นรวมไปถึงรูปแบบการปกครองของสังคมนั้นๆ ด้วย และ 3) หลักศีลธรรมจรรยาที่ไม่ได้เกิด
จากการตกลงกันตามข้อ 2 แต่ทุกคนต้องตระหนักและปฏิบัติอย่างเคร่งครัด เพ่ือการอยู่ร่วมกันอย่างผาสุกของ
สังคม  
 
อภิปรายผลการวิจัย 
 

การศึกษาวิเคราะห์ปัจจัยที่ก่อให้เกิดารเปลี่ยนแปลงทางสังคมที่ปรากฏในอัคคัญญสูตร โดยใช้กรอบ
แนวคิดในการวิเคราะห์ตามหลักอริยสัจจ์ 4 อันเป็นหลักธรรมในพระพุทธศาสนา ด้วยการมองย้อนกลับจากผล
ไปหาเหตุ ทำให้พบปัจจัยที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงหลักๆ 2 ปัจจัยด้วยกัน ได้แก่ (1) ปัจจัยภายนอก และ 
(2) ปัจจัยภายใน ซึ่งมีรายละเอียดการอภิปรายผล ดังนี้  

1. ปัจจัยภายนอก อันเป็นสิ่งเร้าที่ปรากฏอยู่ในบริบทของสังคมที่อาจเรียกว่าสิ่งแวดล้อม สิ่งเร้า
ภายนอกที่ปรากฎชัดมาก คือ “อาหาร” ซึ่งเป็นปัจจัยสำคัญท่ีก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลง ด้วยว่าอาหารนั้นมีผล
ต่อการเปลี่ยนแปลงทางร่างกายมาก เป็นเครื่องกระตุ้นความกำหนัด เป็นช่องทาง ให้เกิดตัณหา อาหารจึง
เป็นสิ่งเร้าภายนอกที่สำคัญมาก สิ่งเร้าภายนอกในที่นี้อันหมายถึงคือ รูป  เสียง กลิ่น รส และ โผฏฐัพพะ 
เป็นเบญจกามคุณ และอายตนะภายนอกที่สำคัญ  อันเป็นบ่อเกิดแห่งราคะความกำหนัด สอดคล้องกับ
ปุตตมังสสูตร (Thai Tipitaka: 16/240/108) ที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสถึงอาหาร 4 อย่าง ได้แก่ (1) กวฬิง-
การาหาร อาหารคือคำข้าวเป็นอาหารสามัญที่กลืนกินดูดซึมเข้าไป หล่อเลี้ ยงร่างกาย เมื่อกำหนด
รู้กวฬิงการาหารได้แล้วก็เป็นอันกำหนดรู้ราคะที่เกิดจากเบญจกามคุณได้ด้วย  (2) ผัสสาหาร อาหารคือ
ผัสสะ ได้แก่ การบรรจบแห่งอายตนะภายใน อายตนะภายนอก และวิญญาณ เป็นปัจจัยให้เกิดเวทนา 
พร้อมทั้งเจตสิกทั้งหลายที่จะเกิดตามมา เมื่อกำหนดรู้ผัสสาหารได้แล้ว ก็เป็นอันกำหนดรู้เวทนา 3     
ได้ด้วย (3) มโนสัญเจตนาหาร อาหารคือมโนสัญเจตนา ได้แก่ ความจงใจ เป็นปัจจัยแห่งการทำ พูด คิด 
ซึ่งเรียกว่ากรรม เป็นตัวชักนำมาซึ่งภพ คือ ให้เกิดปฏิสนธิในภพทั้งหลาย เมื่อกำหนดรู้มโนสัญเจตนา
หารได้แล้ว ก็เป็นอันกำหนดรู้ตัณหา 3 ได้ ด้วย และ (4) วิญญาณาหาร อาหารคือวิญญาณ ได้แก่ 
วิญญาณเป็นปัจจัยให้เกิดนามรูป เมื่อกำหนดรู้วิญญาณาหารได้แล้วก็เป็นอันกำหนดรู้นามรูปได้ด้วย 
(Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto), 2008) จะพบว่ามนุษย์ทนต่อสิ ่งเร้าภายนอกไม่ได้ ความ
เปลี่ยนแปลงของชีวิตจึงเกิดขึ้น วิถีการดำรงชีพใหม่ก็เกิดขึ้นมีการอยู่รวมกันเป็นสังคม กลายเป็นสังคม
ที่เปลี่ยนแปลงมาจากสังคมเดิม โดยสัตว์จากอาภัสสรพรหม ได้มีสภาพหยาบจากที่เคยโปร่งแสง และ



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)          718 
 

จากที่สามารถเหาะไปไหนต่อไหนได้ดังใจปรารถนา ก็กลับทำอย่างเดิมไม่ได้แล้ว ต้องอยู่กับที่บนพื้นโลก
ใหม่ที่กำลังเจริญขึ้นจนเกิดเป็นมนุษย์คนแรกกลุ่มแรกที่อยู่บนโลกใหม่ใบนี้   

อาหารเป็นปัจจัยภายนอกที่จำเป็นสำหรับมนุษย์หลังยุคทิพย์ เนื่องด้วยกายภาพของมนุษย์หลัง
ยุคทิพย์เป็นกายภาพที่เปลี่ยนไปจากเดิม และที่สำคัญคือมนุษย์ไม่อาจจะกลับไปใช้ชีวิตทิพย์เหมือน
ดังเดิมได้อีกจนกว่าจะหมดอายุขัย อาหารจึงผูกขาดความจำเป็นสำหรับมนุษย์  มนุษย์จะต้องบริโภค
อาหารเพื่อยังชีพให้ดำรงอยู่ในสภาพที่เรียกว่ามีชีวิตเพื่อจะได้ทำอย่างอื่นต่อไป สอดคล้องกับทฤษฎี
ลำดับขั้นความความต้องการของมาส์โลว์ (Maslow's hierarchy of needs) ที่ได้นำเสนอในปี ค.ศ.
1943 ปรากฏในรายงานเรื่อง “A Theory of Human Motivation” โดยทฤษฎีนี้ ได้นำเสนอว่ามนุษย์
ทุกคนเกิดมาโดยธรรมชาติแล้วมีความพร้อมที่จะทำสิ่งที่ดี หากเขาได้รับความต้องการตามลำดับ ซึ่ง
แสดงไว้ในรูปของฐานพีระมิด โดยความต้องการลำดับแรกจะมีมากที่สุดเป็นความต้องการพื้นฐานที่
มนุษย์ทุกคนขาดไม่ได้ ไปจนถึงความต้องการสูงสุดในบันไดขั้นที่ 5 โดยความต้องการขั้นแรกที่จำเป็น
สุดคืออาหารอันเป็นความต้องการด้านร่างกายหรือด้านกายภาพ (Physiological Needs) เป็นความ
ต้องการขั้นพื้นฐานที่มนุษย์ทุกคนพึงมีและพึงต้องการเพื่อการดำรงชีวิตให้อยู่รอด หากมนุษย์ไม่ได้รับ
อย่างเพียงพอก็จะส่งผลต่อคุณภาพของร่างกายตลอดจนประสิทธิภาพของการทำงานให้ประสบ
ความสำเร็จได้ยาก ยกตัวอย่างบางประเทศในทวีปแอฟริกาที่เกิดภาวะทุพภิกขภัย  ขาดแคลนอาหาร 
เนื่องจากเกิดความขัดแย้งและสงครามกลางเมือง พลเมืองไม่ได้รับความต้องการด้านอาหารอย่าง
เพียงพอจึงส่งผลต่อคุณภาพชีวิตโดยรวมในทุกด้าน (Maslow, 1970) 

เมื่อมนุษย์มีวิถีชีวิตใหม่ที่เปลี่ยนไปจากการดำรงชีพด้วยอาหารทิพย์ มาเป็นการดำรงชีพด้วย
อาหารหยาบ อาหารจึงเป็นปัจจัยภายนอกที่สำคัญ อาหารจึงเป็นปัจจัยพ้ืนฐานจำเป็นที่มนุษย์ขาดไม่ได้
แต่มีทั้งคุณและโทษ ขณะที่อาหารก็มีทั้งคุณและโทษตามนัยที่กล่าวมาแล้ว  มนุษย์จึงควรตระหนักหรือ
กำหนดรู้ในคุณและโทษนั้น เพื่อควบคุมทิศทางอันเป็นผลกระทบเชิงลบที่จะเกิดจากอาหารในการอยู่
ร่วมกันในสังคม เช่น การแก่งแย่งอาหารกัน การเอารัดเอาเปรียบกันในเรื่องราคาหรือการกักตุน เป็น
ต้น ด้วยเหตุนั้น มนุษย์จึงควรสร้างความมั่นคงทางอาหารให้เกิดขึ้น เพื่อไม่เกิดปัญหาดังกล่าวนั ้น 
สอดคล้องกับแนวคิด เป้าหมายการพัฒนาที่ยั่งยืน (Sustainable Development Goals: SDGs) ซึ่ง
เป็นชุดเป้าหมายการพัฒนาระดับโลกที ่ ได้ร ับการรับรองจาก 193 ประเทศสมาชิกขององค์การ
สหประชาชาติ เมื่อวันที่ 25 กันยายน พ.ศ. 2558 (2015) กระบวนการได้มาของการพัฒนาที่ยั่งยืนเริ่ม
ขึ้นตั้งแต่ปี ค.ศ. 2012 ได้มีการประชุมสหประชาชาติว่าด้วยการพัฒนาที่ยั ่งยืน (United Nations 
Conference on Sustainable Development: UNCSD) ณ กรุงริโอ เดอจาไนโร ประเทศบราซิล ได้
ข้อสรุปเป้าหมายของการพัฒนาที่ยั่งยืน 17 ข้อ โดยกำหนดความมั่นคงทางอาหาร (Food Security) 
นั้น เป็นเป้าหมายที่ 2 ใน 17 เป้าหมาย ได้แก่ การขจัดความหิวโหย บรรลุความมั่นค งทางอาหาร 
ส่งเสริมเกษตรกรรมอย่างยั ่ งยืน  (Zero Hunger) ความมั ่นคงทางอาหารอันหมายถึงมีอาหารที ่มี
คุณภาพ มีคุณค่าทางโภชนาการทั้งในทางกายภาพและเศรษฐกิจ และปลอดภัย สามารถตอบสนอง
ความต้องการและความพึงพอใจเพื่อการมีคุณภาพชีวิตที่ดีในปริมาณที่เพียงพอ ที่ทุกคน ในทุกฐ านะ
สามารถเข้าถึงได้ตามความต้องการบริโภคในทุกเมื่อ ไม่ว่าจะเผชิญกับภาวะวิกฤติทางเศรษฐกิจหรือ
สภาพภูมิอากาศหรือไม่ (United Nations, 2016)  

สำหรับไทย ก็ได้มีการนิยามความมั่นคงทางอาหารไว้อย่างเป็นทางการและสอดคล้องกับคำ
นิยามดังที่กล่าวไว้ข้างต้นด้วย โดยบัญญัติไว้ในพระราชบัญญัติคณะกรรมการอาหารแห่งชาติ พ.ศ. 
2551 (National Food Board Act, 2008) ว่าหมายถึง 



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 2 (March-April 2023)          719 

“การเข้าถึงอาหารที่มีอย่างเพียงพอสำหรับการบริโภคของประชาชนในประเทศ อาหารมีความ
ปลอดภัยและมีคุณค่าทางโภชนาการเหมาะสมตามความต้องการตามวัย  เพื่อการมีสุขภาวะที่ดี  รวมทั้ง
การมีระบบการผลิตที่ เกื ้อหนุน รักษาความสมดุลของระบบนิเวศและความคงอยู่ของฐานทรัพยากร
อาหารทางธรรมชาติของประเทศ ทั้งในภาวะปกติหรือเกิดภัยพิบัติ สาธารณภัย หรือการก่อการร้ายอัน
เกี่ยวเนื่องจากอาหาร” 

จากที่ ได้อภิปรายมาจะพบว่าหลังจากยุคมนุษย์ทิพย์ เป็นต้นมา อาหารหยาบที่ เป็นปัจจัย
ภายนอกได้กลายเป็นปัจจัยพื้นฐานในการล่อเลี้ยงชีพที่สำคัญของมนุษย์แบบขาดไม่ได้  และอาหารนั้นก็
ได้ส่งผลให้เกิดความเปลี่ยนแปลงมากมายทั้งต่อกายภาพของผู้บริโภคเองและต่อสังคมส่วนรวมเรื่อยมา
จนถึงปัจจุบัน  

2. ปัจจัยภายใน คือ อวิชชาที่แทรกซึมอยู่ในจิตของมนุษย์  ในยามที่จิตอ่อนแอความไม่รู้ความ
จริงแท้ตามธรรมชาติคืออวิชชาจะเข้าครอบงำและบ่งการให้มนุษย์กระการอย่างหนึ่งอย่างใดให้เป็นตาม
อำนาจตน ซึ่งอำนาจของอวิชชานั้นเป็นอำนาจฝ่ายต่ำ เมื่อมนุษย์กระทำการหนึ่งการใดไปตามอำนาจ
แห่งอวิชชา ผลของการกระทำนั้นย่อมจะยังความเห็นแก่ตัว ความขัดแย้ง ความยุ่งเหยิง และความทุกข์
มาสู่สังคมมนุษย์ สอดคล้องกับงานวิจัยของ  Phra Wisatchana Warapanyo (2007) ที่ได้ศึกษาวิจัย 
เรื ่อง อวิชชาในพระสุตตันตปิฎกที่มีผลต่อปัญหาและแนวทางการแก้ไขปัญหาในสังคมไทย พบว่า 
อวิชชาในคัมภีร์พระสุตต้นตปิฎกคือความไม่รู้อริยสัจ 4 ซึ่งไม่ได้เป็นเพียงสภาวะของกิเลสที่มีการเกิดดับ
ไปพร้อมกับจิตเท่านั้น แต่อวิชชายังมีความสำคัญต่อชีวิตของมนุษย์ในฐานะที่เป็นบ่อเกิดแห่งปัญหาและ
เป็นที่มาของความทุกข์ และพบว่าความไม่รู้เหตุปัจจัยตามหลักปฏิจจสมุปบาทเป็นจุดเริ่มต้นของอวิชชา
หรือจุดเริ ่มต้นของปัญหาที่มีอยู่ในสังคม ซึ่งปัญหาเหล่านั้นแต่ละปัญหามีความสัมพันธ์กันกล่าวคือ
ปัญหาหนึ่งอาจเป็นสาเหตุของอีกปัญหาหนึ่ง ขณะที่ปัญหาหนึ่งเป็นผลกระทบจากปัญหาหนึ่ง พร้อมกัน
นั้นในงานวิจัยยังได้ค้นพบแนวทางในแก้ปัญหาตามแนวพระพุทธศาสนา โดยเน้นไปที่การแก้ปัญหาที่
เจตคติเป็นสำคัญ เพราะว่าทุกข์หรือปัญหาทั้งหลายเกิดจากจากพฤติกรรม การกระทำของบุคคลอัน
อาศัยอวิชชาคือความไม่รู้เป็นรากฐาน ที่ส่งผลกระทบโดยตรงต่อคนและสังคมโดยรวม ซึ่งมนุษย์อาศัย
กันอยู่เป็นสังคมและสังคมก็ได้มีวิวัฒนาการมาจากการกระทำของมนุษย์ สุดท้ายในงานวิจัยก็ได้สรุปว่ า 
การประพฤติปฏิบัติส่วนตัวของแต่ละคนมิใช่เป็นสิ่งที่กำหนดชะตาชีวิตของบุคคลเท่านั ้น  แต่ยังมี
ผลกระทบที่บุคคลจะพึงได้รับจากระบบต่างๆ ในสังคม เช่น ระบบการเศรษฐกิจ ระบบการเมือง ระบบ
ราชการ การได้เปรียบเสียเปรียบ เป็นต้น  

การศึกษาเนื้อหาในอัคคัญญสูตรนั้น ทำให้พบว่าอวิชชาความไม่รู้นั้น ได้แทรกซึมอยู่ในจิตของ
มนุษย์ตราบเท่าที่มนุษย์ยังไม่ได้ขัดเกลาจิตใจตนหลุดพ้นจากกิเลสวะทั้งหลายได้ มิใช่พึงมีตอนที่
พระพุทธศาสนาอุบัติ และก็เป็นเหตุแห่งความทุกข์ของชีวิตและความเปลี่ยนแปลงของสังคมเรื่อยมา 
สอดคล้องกับผลการวิจัยของ Phramaha Chaluay Singgam (2003) ซึ่งได้ศึกษาวิจัยเรื ่อง การศึกษา
วิเคราะห์เรื่องอวิชชาในพระพุทธศาสนาเถรวาท พบว่า แนวคิดเรื่องอวิชชาในปรัชญาตะวันออก มีมา
ก่อนพระพุทธศาสนา โดยมีฐานความคิดอยู่ที่การค้นหาสาเหตุแห่งของทุกข์ของมนุษย์ ซึ่งนักปรัชญา
อินเดียส่วนใหญ่เห็นร่วมกันว่าที่มนุษย์ประสบความทุกข์ในชีวิต เพราะไม่รู้ ไม่เข้าใจเรื่องเทพเจ้าผู้สูงสุด 
ไม่รู้สิ่งที่เป็นมายา ไม่รู้เรื่องกฎแห่งกรรม และไม่รู้ระบบการปฏิบัติของชีวิตที่ถูกต้อง โดยการไม่รู้ที่ทำให้
หลงผิดนี้เรียกว่า อวิทยา หรือ อวิชชา สืบเนื่องจากค้นพบว่า อวิชชาเป็นสาเหตุทำให้ชีวิตเป็นทุกข์ และ
ก็พบว่าความทุกข์ที่เกิดจากอวิชชานี้ จะสามารถกำจัดให้หมดสิ้นไปได้ ด้วยการอบรมฝึกฝนพัฒนาตน



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)          720 
 

ตามหลักอริยมรรค์หรือไตรสิกขา คือ ฝึกฝนอบรมตนด้วยศีล พัฒนาจิตใจด้วยการบำเพ็ญสมาธิ และ
พัฒนาปัญญาให้สมบูรณ์ด้วยการปฏิบัติวิปัสสนา  

จากที่ได้อภิปรายมา จะพบว่าอวิชชาเป็นปัจจัยภายในที่สามารถขจัดได้ด้วยการฝึกหัดขัดเกลา
จิต บำเพ็ญสมาธิ เจริญภาวนาจนพัฒนาปัญญาไปสู่ความดีงามอันสูงสุด ระหว่างปัจจัยภายนอกกับ
ปัจจัยภายในดังที่กล่าวมาได้อิงอาศัยกันและกันก่อให้เกิดเป็นมนุษยโลกที่ไม่สมบูรณ์ และก่อให้ เกิดการ
เปลี่ยนแปลงทั้งต่อตัวมนุษย์เองและสังคมที่มนุษย์ดำรงชีพอยู่อย่างทรงอิทธิพล  

แนวทางในการแก้ปัญหาทางสังคมที่ปรากฎอยู่ในพระสูตรนั้นพบว่า 1) เมื่อมีปัญหาเกิดข้ึนในสังคมคน
ที่อยู่ในสังคมนั้นๆ ต้องหันหน้าเข้าหากัน ประชุมกัน หารือกัน หรือพูดคุยกัน 2) ต้องสร้างหลักเกณฑ์บางอย่าง
ที่เป็นข้อตกลงร่วมกันเพื่อเป็นหลักปฏิบัติที่จะก่อให้เกิดความผาสุกในการอยู่ร่วมกันในสังคม และ 3) หลัก
ศีลธรรมจรรยาที่ไม่ได้ตกลงกันไว้ตามข้อ 2 ทุกคนต้องตระหนักรู้และปฏิบัติอย่างไม่ละเลย หลักการแก้ปัญหา
ทางสังคมที่ชนชาวอัคคัญสูตรได้ใช้แก้ปัญหาแล้วดังกล่าวนั้น นับว่าได้ผลดีเยี่ยมทำให้สังคมขณะนั้นเกิดความ
สงบสุข และพบว่าในเวลาต่อมาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันไม่ว่าจะรู้หรือไม่รู ้ก็ตามกับเรื ่องราวที่ปรากฏใน     
อัคคัญสูตรนั้น สังคมมนุษย์ทั้งหลายในโลกนี้ทุกครั้งที่มีปัญหาทางสังคมในทุกระดับชั้นการแก้ปัญหานั้นสุดท้าย
ได้จบลงด้วยการพูดคุยกัน และตกลงกันสร้างกฎระเบียบในการอยู่ร่วมกันขึ้นมาที่อาจเรียกชื่อต่างๆ กันไป เช่น 
ระเบียบ ข้อบังคับ หรือกฎหมาย เป็นต้น รวมไปถึงการตกลงกันในเรื่องการมีตัวแทนให้การทำหน้าที่ดูแลสังคม
แทนคนส่วนใหญ่ ซึ่งเห็นได้ชัดว่าสังคมโลกปัจจุบันได้ให้การยอมรับการปกครองในลักษณะดังกล่าวนี้ที่เรียกว่า 
“การปกครองแบบประชาธิปไตยแบบผ่านตัวแทน” (representative democracy) ถึงอย่างไรก็ตาม สิ่งหนึ่ง
ที่สังคมปัจจุบันยังย่อหย่อนอยู่คือหลักศีลธรรมจรรยาที่ทุกคนต้องตระหนักรู้และให้ความสำคัญในการปฏิบัติ
อยู่เสมอ อันเนื่องจากหลักศีลธรรมจรรยานั้น แม้จะไม่ได้บังคับให้ผู้หนึ่งผู้ใดต้องปฏิบัติโดยตรงก็ตาม แต่นับว่า
เป็นหัวใจสำคัญของความเป็นมนุษย์ทั้งในแง่ของปัจเจกชนหรือการอยู่ร่วมกันในสังคมในทุกยุคสมัยร่วมไปถึง
สภาพสังคมปัจจุบันด้วย แนวทางการแก้ปัญหาสภาพสังคมที่ปรากฎในอัคคัญญสูตรนั ้น สามารถนำมา
ประยุกต์ใช้ในการแก้ปัญหาสภาพสังคมปัจจุบันได้เป็นอย่างดีและต้องนำมาใช้แก้ปัญหาทั้ง 3 ข้ออย่างมีดุลย
ภาพ 

 
สรุป 

อาหารเป็นปัจจัยพื้นฐานที่สำคัญสำหรับมนุษย์ ในอัญคัญญสูตรนั้น พบว่าอาหารเป็นปัจจัยภายนอกที่
เป็นต้นเหตุแห่งการเปลี ่ยนแปลงทั ้งทางภายภาพ เพศสภาพของมนุษย์ และเป็นปัจจัยที ่ก่อให้เกิดการ
เปลี่ยนแปลงทางสังคมอย่างเห็นได้ชัด อันเนื่องมาจากอาหารเป็นปัจจัยพื้นฐานที่จำเป็นของมนุษย์ที่ขาดไม่ได้ 
สามารถที่จะเป็นต้นเหตุให้เกิดปรากฏการณ์เชิงการเปลี่ยนแปลงต่างๆ ได้ตลอดเวลา ขณะที่ปัจจัยภายในคือ
อวิชชาซึ่งแทรกซึมอยู่ในรูปของอกุศลธรรมภายในจิตของมนุษย์อันเป็นกิเลสตัณหา มานะ ทิฏฐิ  ได้ฟุ้งขึ้นมา
จากภายในจิตของมนุษย์หลังจากได้พบสิ่งเร้าคืออาหารที่เป็นปัจจัยภายนอก อกุศลธรรมที่เป็นกิเลสตัณหาอัน
เป็นปัจจัยภายในได้แสดงครอบงำและบ่งการให้มนุษย์คิดทำไปตามอำนาจแห่งตน มนุษย์จึงได้แสดงท่าทีต่างๆ 
มีพฤติกรรมต่างๆ ที่เต็มไปด้วยความอยาก ความเห็นแก่ตัว เช่น อยากลิ้มอยากลอง เหยียดหยามกัน จากที่ไม่
เคยทะเลาะกับใครก็ต้องชวนทะเลาะ จากที่ไม่เคยสะสมก็สะสม ตลอดถึงเกิดอาชญากรรม เป็นเหตุให้สังคม
วุ่นวายอันเนื่องมาจากสมาชิกของสังคมเต็มไปด้วยความเห็นแก่ตัว เอารัดเอาเปรียบ แก่งแย้งแข่งขัน เต็มไป
ด้วยความวุ่นวาย จนมนุษย์ต้องประชุมกันเพื่อแก้ปัญหาที่เกิดขึ้นนั้น มนุษย์ก็คิดหาวิธีที่จะหาผู้แทนตนในการ
แก้ปัญหาและบริหารจัดการสังคมที่อยู่นั ้นให้มีสภาพที่น่าอยู่โดยปราศจากพฤติกรรมที่ไม่น่าพึงปรารถนา 
ก่อให้เกิดโครงสร้างทางสังคมขึ้นที่สมัยปัจจุบันเรียกว่า “รัฐ” หลังจากมีรัฐแล้ว แม้ว่าจะไม่สามารถกลับไปสู่



Journal of MCU Peace Studies Vol. 11 No. 2 (March-April 2023)          721 

ความเป็นสังคมแบบธรรมชาติที่เต็มไปด้วยอิสรภาพและเสรีภาพแบบดังเดิมเหมือนเก่าก่อนได้ แต่อย่ างน้อยก็
ต้องการให้สังคมที่อยู่นั้นมีสภาพน่าอยู่ ไม่วุ่นวายไม่แก่งแย้ง มีความยุติธรรมและความเท่าเทียม นั่นคือสิ่งที่
มนุษย์โหยหามาตลอดตั้งแต่นั้นมา และพบว่าปัจจัยภายนอกคืออาหาร เป็นเพียงสิ่งตอบสนองปัจจัยภายในคือ
อวิชชาเท่านั้น ปัจจัยภายนอกคืออาหารจึงมีความสำคัญเป็นที่ 2 รองจากปัจจัยภายในคืออวิชชา ด้วยปัจจัย
ภายในคืออวิชชานั้น ตราบใดก็ตามที่สัตว์ทั้งหลายยังไม่ได้บรรลุคุณธรรมขั้นสูงอันเป็นสภาวะที่เรียกว่าพระ
นิพพานแล้ว สัตว์เหล่านั้นไม่ว่าจะไปจุติอยู่ในภพภูมิใดก็ตามก็ยังมีโอกาสจะกลับแพ้ต่ออวิชชาอันเป็นปัจจัย
ภายในเสมอ และถ้าปราศจากปัจจัยภายในคืออวิชชาแล้ว ปัจจัยภายนอกคืออาหารก็หาได้มีความสำคัญใดๆ 
ไม่ต่อมนุษย์ และแนวทางในการแก้ปัญหาที่ปรากฏอยู่ในอัคคัญญสูตรนั้น สามารถที่จะนำไปประยุกต์ใช้เพ่ือ
แก้ปัญหาสภาพสังคมปัจจุบันได้ ได้แก่ 1) เมื่อมีปัญหาเกิดขึ้นในสังคม ทุกคนต้องหันหน้าเข้าหากัน หารือกัน
และแสวงหาทางออกจากปัญหาร่วมกัน 2) ต้องสร้างข้อตกลงร่วมกันเพื่อปฏิบัติในการอยู่ร่วมกัน รวมไปถึง
รูปแบบการปกครองของสังคมนั้นๆ ด้วย และ 3) หลักศีลธรรมจรรยาที่ไม่ได้เกิดจากการตกลงกันตามข้อ 2 แต่
ทุกคนต้องตระหนักและปฏิบัติอย่างเคร่งครัด เพ่ือการอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างผาสุก 
 
ข้อเสนอแนะ 
 

จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ พบว่า อาหารเป็นปัจจัยภายนอกที่ส่งผลให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทาง

กายภาพ เพศสภาพ และก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคม ทั้งนี้เพราะอาหารอันเป็นสิ่งเร้าภายนอกที่
สามารถกระตุ้นปัจจัยภายในคืออวิชชาที่แทรกซึมอยู่ในจิตให้แสดงตัวผ่านตัวตัณหา และมานะทิฏฐิ โดยที่มี
อาหารเป็นเครื่องตอบสนอง อาหารจึงเป็นปัจจัยพื้นฐานที่จำเป็นและสำคัญของมนุษย์ตั้งแต่หลังมนุษย์ยุคทิพย์
เป็นต้นมาจนถึงปัจจุบัน ซึ่งเป็นปัจจัยที่ก่อให้เกิดการเปลี่ยนแปลงทางสังคมเรื่อยมาเช่นกัน ดังนั้น เพ่ือให้สังคม
มีทิศทางในการเปลี่ยนแปลงที่เป็นไปในทางบวกหรือเจริญขึ้น ทุกท่านควรให้ความร่วมมือในเรื่องการบริหาร
จัดการอาหารให้เกิดดุลยภาพต่อการดำรงชีพ  

2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป  
สำหรับประเด็จการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นที่เก่ียวกับ 

2.1 ควรศึกษาวิจัยเชิงลึกถึงการฝั่งตัวอยู่ของอวิชชา ตัณหา และมานะทิฏฐิในจิตใจของมนุษย์ก่อน
การแสดงตัวออกมาหลังพบง้วนดินและจนสุดท้ายทนต่อการเย้ายวนของง้วนดินไม่ไหว 

2.2 ควรศึกษาวิจัยเชิงลึกและกว้างในเรื่องพัฒนาการของอาหารมนุษย์ตั้งแต่มนุษย์ยุคทิพย์จนถึง
ปัจจุบันมีความเป็นมาอย่างไร มีผลกระทบที่เกิดจากอาหารอะไรบ้าง และ ทำไมถึงเป็นเช่นนั้น  
 
References 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bankok: MCU Press. 
Maslow, A. (1970). Human Needs Theory: Maslow’s Hierarchy of Human Needs. In R. F. Craven 

& C. J. Hirnle (Eds.), Fundamental of Nursing: Human Health and Function. (3rd ed.) 
Philadelphia: Lippincott. 

National Food Board Act, B.E. 2551. (2008). Government Gazette. Bangkok: Office. 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 11 ฉบับท่ี 2 (มีนาคม-เมษายน 2566)          722 
 

Phra Ratchaworamuni. (1984). Buddhism and Modern Thai Society. Bangkok: Komol Kiemthong 
Foundation. 

Phra Wichai Phonok. (2007). The Impact of the Buddhist Concept of Avijja in Suttanta Pitaka 
on Problems and the Way to Problem-Solving in Thai Society. (Master’s Thesis). 
Graduate School, Dhonburi Rajabhat University. Bangkok. 

Phramaha Chaluay Singgam. (2003). Analytical Study of Avijja in Theravada Buddhism. 
Master’s Thesis. Graduate school, Chiang Mai University. Chiang Mai. 

Phraphromkunaporn (P. A. Payutto). (2008). Buddhist Dictionary Vocabulary Version. 
 (11th ed.). Bangkok: SR Printing Mass Products. 

United Nations. (2016). The Sustainable Development Goals Report 2016. New York: 
 United States.  

 
 


