
อุเบกขากับปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง 
Upekkha and Philosophy of Moderate Postmodern Paradigm 

 
1เจตนิพทัธ์ พิธิยานุวัฒน์, สิริกร อมฤตวาริ, กีรติ บุญเจือ และ เอนก สุวรรณบัณฑิต 

1Chetniphat Phithiyanuwat, Sirikorn Amaritwarin, Kirti Bunchua  
and Anek Suwanbundit 
1มหาวิทยาลัยราชภัฎสวนสุนันทา 

1Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 
1Corresponding Author’s Email: chetniphat2507@yahoo.co.th 

 

บทคัดย่อ 
 บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์ วิจักษ์และวิธานอุเบกขาตามหลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง
เพื่อการอธิบายที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น ใช้วิธีวิจัยทางปรัชญา ได้แก่ วิภาษวิธีเพื่อแลกเปลี่ยนเหตุผลระหว่างสองฝ่ายคือ
ฝ่ายกระบวนทรรศน์ปรัชญานวยุคและฝ่ายกระบวนทรรศน์ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง กระบวนการคิด
ไตร่ตรองเพื่อแสดงเหตุผลเชิงวิพากษ์ ประเมินคุณค่าและการประยุกต์ใช้ และการตีความเชิงปรัชญาของกาดา
เมอร์ตามทฤษฎีการหลอมรวมครอบฟ้าเพ่ือสรรหาแนวคิดร่วม วิเคราะห์และนำเสนอแบบเชิงพรรณา 
 ผลการวิจัยพบว่า วิจักษ์มีทรรศนะว่าอุเบกขาควรตีความตามกระบวนทรรศน์นวยุคย่อมทำให้มี 
การจำแนกแยกประเภทที่ชัดเจนเพื่อความเข้าใจที่ถูกต้อง มีการอธิบายขยายความตามศัพท์ ตามธรรม และ
การตีความภาษาสามัญตามกระบวนทรรศน์ยุคกลางย่อมจะชี้แจงและขจัดอัญญานุเบกขาเป็นสำคัญทั้งโดย
อรรถและโดยธรรมเพ่ือนำไปสู่การเผยแผ่คำสอนอันจะนำไปสู่การปฏิบัติธรรมเพ่ือเป้าหมายสำคัญคือการบรรลุ
ธรรม ซึ่งกระแสคิดดังกล่าวยังมีจุดอ่อนเนื่องจาก กระบวนทรรศน์ปรัชญานวยุคและกระบวนทรรศน์ปรัชญา 
ยุคกลางยังมีความยึดมั่นถือมั่นในคำอธิบายอันเกิดจากจุดอ่อนอย่างสำคัญ การตีความใหม่ด้วยกระบวนทรรศน์
หลังนวยุคสายกลางเพื่อแสดงคุณภาพของอุเบกขา จากการหลอมรวมของขอบฟ้าทางความคิดที่ได้จากตำรา
ในพุทธศาสนา ตำราปรัชญาต่างๆ และจากการปฏิบัติธรรม เพื ่อแสดงสารัตถะ กระบวนการเกิดและ
ความสัมพันธ์ของกายและจิตของการปฏิบัติ โดยอธิบายอุเบกขาตามภาวะในตนเป็น 3 ระดับ ได้แก่ อุเบกขา
ระดับน่ิง ระดับวางและระดับปล่อย  
 

คำสำคัญ: อุเบกขา; ปรัชญาหลังนวยุค; สายกลาง

 
Received February 22, 2021; Revised October 25, 2021 Accepted August 11, 2021 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   2052 

Abstract 
 The research article aims at studying the analysis, appreciation, and application of 
Upekkhā according to the philosophy of moderate postmodernism in order to have a more 
thorough explanation. The study applies philosophical research methods which are: a dialectic 
approach for exchanging reasons between two parties, namely the modern paradigm and the 
moderate postmodern paradigm; the reflection process for giving critical reasons, values, and 
application; the philosophical hermeneutics according to Hans-Georg Gadamer’s theory on a 
fusion of horizons for exploring mutual ideas. The obtained data were analyzed and presented 
by way of descriptive method.  
 The research results are as follows: Upekkhā should be interpreted according to the 
modern paradigm which will provide a clear classification and the explanation of words 
according to the Dhamma terms, resulting in a correct understanding. An interpretation of a 
common language according to the medieval paradigm is able to make clarification and 
eliminate the ‘indifference due to ignorance’ (aññāṇupekkhā) whether by meaning-based or 
by Dhamma terms, which will lead to the dissemination of the teachings and Dhamma practice 
in order to achieve the main goal, that is, attaining enlightenment. However, such a concept 
still has weakness because both the modern paradigm the medieval paradigm still adhere to 
the explanation. The new way of interpretation according to the moderate postmodern 
paradigm can manifest the quality of upekkhā from the fusion of ideas based on various 
Buddhist and philosophy books as well as the Dhamma practice. This aims at showing the 
essence, the process of arising, the relationship of the body and mind from practice. Upekkhā 
can be explained according to one’s state of mind divided into 3 levels: stillness, detachment, 
and release.   
 

Keywords: Upekkhā; Postmodern Philosophy; Moderate   
 

บทนำ 
 ปรัชญากระบวนทรรศน์ เป็นความเชื ่อพื ้นฐานในจิตใจของมนุษย์ทุกคน แตกต่างกันตามเพศ  
วัย สิ่งแวดล้อม การศึกษาอบรม และการตัดสินใจเลือก ของแต่ละบุคคล กระบวนทรรศน์ไม่ใช่สมรรถนะ
ตัดสินใจ เพราะสมรรถนะตัดสินใจ คือ เจตจำนง แต่เป็นสมรรถนะเข้าใจ และเชิญชวนให้เจตจำนงตัดสินใจ 
แบ่งออกเป็น 5 กระบวนทรรศน์ (Boonchuea, 2018) ได้แก่ 1) กระบวนทรรศน์ยุคดึกดำบรรพ์มองทุกอย่าง
ว่ามาจากน้ำพระทัยของสิ่งศักดิ์สิทธิ์เบื้องบน 2) กระบวนทรรศน์ยุคโบราณมองทุกอย่างว่าโลกมีกฎเกณฑ์ 
มนุษย์จะได้ความสุขในโลกนี้ก็ด้วยรู้และทำตามกฎธรรมชาติอย่างเคร่งครัด 3) กระบวนทรรศน์ยุคกลางมองทุก



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   2053 

อย่างว่าเป็นทางไปสู่โลกหน้า ต้องอดทนและหมั่นกระทำความดี หลีกเลี่ยงความชั่ว เพราะจะมีความสุขในโลก
หน้าที่รออยู่ 4) กระบวนทรรศน์นวยุคมองทุกอย่างว่าเป็นระบบเครือข่ายตามเกณฑ์วิทยาศาสตร์ เมื่อมีปัญหา
ก็ต้องเอาชนะปัญหาด้วยวิทยาศาสตร์เพื่อให้มีความสุขได้ในโลกนี้ ไม่ต้องรอโลกหน้า และ 5) กระบวนทรรศน์
หลังนวยุคไม่ยึดมั่นถือมั่นให้กฎหรือเกณฑ์ใดเกณฑ์หนึ่ง และไม่ละทิ้งความรู้ใดเลย เน้นการมองทุกอย่างด้วย
วิจารณญาณ มีการวิเคราะห์ ประเมินค่า และประยุกต์ใช้สิ่งต่างๆ เพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
 พุทธปรัชญามาจากพระธรรมคำสอนของสมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า เน้นถึงความเป็นจริงหรือ 
สัจธรรมในหลักไตรลักษณ์โดยแนวคิดพุทธปรัชญากล่าวว่า จิตเป็นสภาพธรรมที่เป็นใหญ่เป็นประธานในการรู้
สิ่งที่ปรากฏ เช่น เห็น ได้ยิน เป็นต้น จิต (วิญญาณ) เป็นสภาพรู้ เป็นนามธรรม มีลักษณะไตรลักษณ์ (อนิจจัง - 
ไม่เที่ยง ทุกขัง - ทนอยู่ไม่ได้ เกิดขึ้นแล้วต้องดับ ไป อนัตตา - บังคับบัญชาไม่ได้ ไม่ใช่สัตว์บุคคล ตัวตน) ซึ่ง
ได้แก่ 1) อนิจจัง คือ ความเป็นของไม่เที่ยง 2)ทุกขัง คือ ความเป็นทุกข์ 3) อนัตตา คือ ความเป็นของไม่ใช่ตน 
 ชีวิตเป็นส่วนประกอบของนามรูปหรือวิวัฒนาการมาจากนามรูป แต่นามรูปก็มีขึ้นโดยอาศัยเหตุปัจจัย 
ชีวิตไม่ใช่ปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้นโดยความบังเอิญ แต่ทุกๆ สิ่งที่เกี่ยวข้องกับมนุษย์ล้วนแล้วแต่มีเหตุปัจจัยเหตุ
ปัจจัยที่ทำให้มนุษย์เกิดขึ้น กายนี้ไม่มีใครสร้าง ไม่มีใครก่อขึ้นมา แต่กายนี้ก็เป็นสิ่งที่มิใช่ไม่มีเหตุ มีเกิดขึ้น
เพราะเหตุมี และดับไปเพราะมีเหตุดับ เหตุของมันนั้นมิใช่เป็นสิ่งที่เป็นปัจจัยภายนอก (Thai Tripitakas: 
15/551/189) นอกจากนี้องค์รวมของมนุษย์ว่ามี 2 ส่วน กล่าวคือ รูปกับนาม คือ กายและจิต การมองเห็นผิด
จึงได้พากันหลงยึดในรูปขันธ์และนามขันธ์ หรือธรรมชาติอันตัวตน มีความยึดมั่นถือมั่น ทั้งน้ี ตราบใดที่กิเลสยัง
ไม่หมดไปจากขันธสันดาน ก็ต้องเวียนว่ายตายเกิดไม่มีที่สิ้นสุด การตายไม่ใช่ความสิ้นสุดแห่งชีวิต หากเป็น
เพียงการสลายนามรูปอย่างหน่ึง ผลของการกระทำนั้น ๆ ก็จะปรากฏในชีวิตปัจจุบันและอนาคตต่อไป เกิดเป็น
นามรูปใหม่เรื่อย ๆ ไม่ขาดสาย จนกว่าจะห่วงโซ่แห่งวิบากกรรมคือ อวิชชา ตัณหา อุปาทาน ก็จะบรรลุพระนิ
พาน 
  อุเบกขาได้รับความสนใจในฐานะเป็นข้อ 1 ในพรหมวิหาร 4 (Phithiyanuwat, Bunchua, and 
Amalitwarin, 2020) ฉะนั้นอุเบกขา (ธรรม 4 ประการ) แปลว่า ความวางเฉย หรือความมีใจเป็นกลาง หรือ
แปลให้เต็มว่า ความวางทีเฉยดูอยู่ หมายถึง การดูอย่างสงบ หรือดูตามเรื่องที่เกิด (Buddhadasa Bhikkhu, 
1988) ว่าเป็นการวางเฉย ในการแปลตามศัพท์ อุเบกขา หมายถึง การเข้าไปเพ่งพิจารณา การเฝ้ามองดูอยู่ใกล้ 
ๆ แต่โดยทั่วไป อุเบกขาจะได้รับการแปลว่า ความวางเฉยหรือความมีจิตสม่ำเสมอ จึงมีผู ้เข้าใจว่าเป็น  
ความวางเฉยแบบวางใจเป็นกลางๆ โดยไม่เอนเอียงเข้าข้างเพราะชอบ เพราะชัง เพราะหลงและเพราะกลัว  
แต่มีผู้ตีความว่าเป็นการทำอะไรไม่ได้ ได้แต่นิ่งเฉย จึงทำให้ความหมายที่แท้จริงของอุเบกขาผิดเพี้ยนไปมาก 
ซึ่งส่งผลทำให้คำสอนของศาสนาผิดไปด้วย  และซ้ำร้ายยังมองอุเบกขาและธรรมที่มีอุเบกขาเข้าไปเกี่ยวข้องน้ี
ว่า เป็นส่วนที่ทำอะไรไม่ได้  ได้แต่นิ่งเฉย ไม่ปรากฏผลใด ๆ ทำให้เกิดการปฏิเสธหลักอุเบกขา นำไปสู่นัยแห่ง
ปัญหาที่เกี่ยวกับหลักธรรมเรื่องอเุบกขา ได้แก่ 1. ปัญหาเกี่ยวกับความเข้าใจเรื่องอุเบกขาธรรมผิด ส่งผลให้เกิด
การปฏิบัติที่ไม่ถูกต้อง เป็นอัญญานุเบกขา พุทธศาสนิกชนส่วนหน่ึงนี้จึงยังปฏิบัติอุเบกขาธรรมไม่สอดคล้องกับ
ความหมายที่แท้จริงตามหลักของพระพุทธศาสนา เมื่อเข้าใจและตีความหมายผิด จึงส่งผลให้ปฏิบัติกันอย่าง
ผิดๆ ถือเป็นศัตรูใกล้ของอุเบกขาพรหมวิหาร บำเพ็ญอุเบกขา คือ ให้ปล่อยวางอย่างรู้เท่าทันวิถีโลก และจะ



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   2054 

บำเพ็ญอุเบกขาได้ดีต้องมีปัญญาเข้าใจโลกอย่างถ่องแท้ว่า โลกนี้มีทั้งส่วนดีส่วนเลว และส่วนที่ไม่ดีไม่เลวในโลก
น้ีจะหาอะไรที่ดีอย่างเดียวก็ไม่ได้อีกดังกับคำกล่าวของท่านหลวงพ่อพุทธทาส (Buddhadasa Bhikkhu, 2000) 
2. ปัญหาเกี่ยวกับความเข้าใจเรื่องอุเบกขาธรรมถูกต้อง ศึกษาความหมายของอุเบกขาจากธรรมหมวดต่างๆ 
แต่ก็ละเว้นที่จะปฏิบัติ มีทรรศนะว่าอุเบกขาเป็นทางไปสู่การบรรลุนิพพานอย่างหนึ่งจึงยกเป็นหน้าที่โดยตรง
ของพระสงฆ์เท่าน้ันที่จะสามารถปฏิบัติอุเบกขาธรรมได้ 
 การวิจัยทางปรัชญาถึงอุเบกขาตามหลักพุทธปรัชญา โดยสะท้อนความคิดจากการไตร่ตรองบนหลัก
ปริยัติและปฏิบัติ เพื่อสร้างคำอธิบายใหม่ ร่วมกับการตัดสินเชิงคุณค่าและการประยุกต์ใช้ตามแนวทาง
กระบวนทรรศน์ปรัชญาหลังนวยุคสายกลางต่อไป 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 เพื่อวิเคราะห์ วิจักษ์และวิธานอุเบกขาตามหลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลางเพื่อการอธิบายที่ลึกซึ้ง
ย่ิงขึ้น 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การศึกษาน้ีเป็นการศึกษาเชิงคุณภาพและใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพทางปรัชญา ได้แก่ และเพื่อให้
เป็นไปตามวัตถุประสงค์การศึกษาใช้การวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary  Research) เน้นการคิดไตร่ตรอง
เชิงวิพากษ์เพื่อตอบคำถามทางปรัชญาอย่างรัดกุม โดยมีกรอบมโนคติสำคัญ ได้แก่ ปรัชญากระบวนทรรศน์
หลักการตีความ พุทธปรัชญา และข้อธรรมเกี่ยวกับอุเบกขา ผู้วิจัยมีขั้นตอนดำเนินการวิจัย ดังนี้  
 ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาค้นคว้าละรวบรวมข้อมูลเชิงเอกสารที่เกี่ยวข้องกับงานวิจัย ได้แก่วิภาษวิธีของโสก
ราตีส (Socrates’ dialectics) (Tonglek, 2019) แนวคิดของโสเครตีส ได้แก่ ปัญญา (Wisdoms) หมายถึง 
ความรู้เกี่ยวกับความดีความกล้าหาญ (Courage) คือ ความรู้เกี่ยวกับสิ่งที่เราควรกลัวและไม่ควรกลัว ควบคุม
ตนเอง (Temperance) คือการมีชีวิตตามทำนองคลองธรรมคุณงามแห่งความดีและความยุติธรรม (Justice) 
คือการแสดงออกในรูปของการกระทำที่เคารพสิทธิของคนอื่น และการไม่ยอมทำความช่ัวต่อผู้อ่ืน กระบวนการ
วิภาษวิธี (Dialectic) หลักการที ่สำคัญของกระบวนการนี้คือ การนำข้อเสนอที ่มีเหตุผล (Thesis) และ 
ข้อคัดค้าน (Antithesis) มาหักล้างกัน หลักการนำไปใช้ ค. ย่อมาจาก คิด หมายถึง การคิดคำนึงหา
รายละเอียดประเด็นต่าง ๆ ของปัญหา ว. ย่อมาจาก วิเคราะห์หมายถึง การพิจารณาประเด็นต่าง ๆ ว่า
รายละเอียดต่าง ๆ นั้นถูกต้องหรือไม่อย่างไร ย. ย่อมาจากแยกแยะ หมายถึง การแตกรายละเอียดออกไปเป็น
ส่วน ๆ และจัดกลุ่มในกลุ่มที่มีประเด็นลักษณะเดียวกันเพ่ือแลกเปลี่ยนเหตุผลระหว่างสองฝ่ายคือฝ่ายกระบวน
ทรรศน์ปรัชญานวยุคและฝ่ายกระบวนทรรศน์ปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง กระบวนการคิดไตร่ตรอง 
(reflexive process) (Morrow, and Brown, 1994) เพื่อแสดงเหตุผลเชิงวิพากษ์ ประเมินคุณค่าและการ
ประยุกต์ใช้ในหลักอุเบกขากับปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง  
 ขั้นตอนที่ 2 การวิเคราะห์ข้อมูลผู้วิจัยใช้วิธีการวิเคราะห์เนื้อหา (content analysis) ซึ่งเป็นการ
วิเคราะห์ข้อมูลเชิงคุณภาพได้แก่ การเตรียมข้อมูลสำหรับการวิเคราะห์ โดยการถอดความข้อมูลที่ได้มาจัด



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   2055 

หมวดหมู่ อ่านจับใจความเนื้อหา การคัดสรรข้อมูลที่น่าสนใจเป็นประโยชน์ต่อการวิเคราะห์ กำหนดสาระและ
คําอธิบาย เขียนบรรยายเชิงคุณภาพ โดยการตีความข้อมูล ผู้วิจัยตีความโดยใช้กรอบแนวคิดปรากฎการณ์นิยม
มุ่งเน้นประสบการณ์ และการให้ความหมายในแบบผู้ให้ข้อมูลสำหรับการตรวจสอบความน่าเชื่อถือของข้อมูล 
ผู้วิจัยได้เพิ่มความถูกต้องและน่าเชื่อถือของข้อมูลโดยการตรวจสอบข้อมูลแบบสามเส้า (data triangulation)
ได้เทียบเคียง โดยการเปรียบเทียบข้อมูลที่ได้มาจากการเก็บข้อมูลหลายวิธีการข้อมูลจากหลายแหล่งในรูปของ
เอกสาร งานวิจัย รายงานการวิจัย บทความ หนังสือตำราที่เกี่ยวข้องปรากฏการณ์ที่ทำการศึกษา จากแหล่ง
และมุมมองที่แตกต่างกันเป็นแนวทางการยืนยันความน่าเช่ือถือ 
 ขั้นตอนที่ 3 การนําเสนอผลการศึกษาวิจัยโดยการวิเคราะห์และนำเสนอผลแบบเชิงพรรณาและการ
ตีความเชิงปรัชญาของกาดาเมอร์ (Gadamer’s philosophical hermeneutics) ตามทฤษฎีการหลอมรวม
ครอบฟ้า (fusion of horizons) เพื่อสรรหาแนวคิดร่วมมาเพิ่มความเข้าใจและอธิบายความหมายได้ลึกซึ้ง
ย่ิงขึ้น  
 

ผลการวิจัย   
 การศึกษาหลักอุเบกขากับปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง เพ่ือวิเคราะห์ วิจักษ์และวิธานอุเบกขาตามหลัก
ปรัชญาหลังนวยุคสายกลางเพื่อการอธิบายที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น พบว่าจากการวิจัยโดยเอกสารผู้วิจัยใช้วิภาษวิธีโดย
แสดงคู่ตรงข้ามคือ ผู้ที่ถือกระบวนทรรศน์ปรัชญานวยุคและผู้ที่ถือกระบวนทรรศน์ยุคกลาง ซึ่งย่อมมีเห็นว่า 
“อุเบกขาควรตีความตามกระบวนทรรศน์นวยุค” และ“อุเบกขาควรตีความตามกระบวนทรรศน์ยุคกลาง” โดย
มีเหตุผลว่า  
 1) อุเบกขาควรตีความตามกระบวนทรรศน์นวยุคเพื่อจำแนกให้เข้าใจได้ถูกต้อง ความรู้ในทางศาสนา
ต้องสนใจเนื้อหาในฐานะความรู้วิชาการได้ จึงต้องมุ่งเน้นการจำแนกแยกประเภทเพื่อสร้างเป็นระบบการ
เรียนรู้ที่ชัดเจน ทำให้เข้าใจศาสนาได้ถูกต้อง พ้นไปจากการอ้างศรัทธาอย่างยุคกลาง และส่งเสริมให้เกิดการ
วิเคราะห์ วิจารณ์ได้ และประยุกต์ใช้ความรู้นั้นไปสู่การปฏิบัติ อุเบกขาสำคัญที่ได้น่าสนใจคือ อุเบกขาซึ่งเป็น
ธรรมสำคัญในพรหมวิหาร 4 เพื่อให้เข้าใจเหตุผลที่สืบต่อจาก เมตตา กรุณา มุทิตา โดยถือว่าเป็นหลักแห่ง
พรหมวิหารที่ไม่ใช่การกดข่มหรือเป็นภาคลบของเมตตา กรุณา มุทิตา แต่เป็นภาวะสัมบูรณ์และเป็นผลรวม
ทั้งหมดของชีวิต เป็นการเข้าใจสรรพสิ่งตามความเป็นจริง และมีการจำแนกอุเบกขาจากหลักธรรมต่างๆ 
ออกเป็น อุเบกขา มี 2 ประเภทคือ (1) ญานุเบกขา เป็นความวางเฉยที่ถูกต้อง มีท่าทีการถืออุเบกขาแบบมี
ปัญญากำกับ เป็นอุเบกขาที่อาศัยความรู้ เป็นอุเบกขาที่ต้องมาควบคู่กับปัญญาเพื่อที่จะพิจารณาให้เห็นว่า 
อะไรคือความจริง อะไรคือความถูกต้อง อะไรคือความดีงาม อะไรคือหลักการ นำไปสู่การปฏิบัติที่ถูกต้อง  
(2) อัญญานุเบกขา เป็นความวางเฉยที่ไม่ถูกต้อง มีท่าทีการถืออุเบกขาแบบไม่มีปัญญากำกับ เป็นการกล่าว
อ้างหรือแสดงท่าทีวางเฉยต่อเรื ่องหนึ่ง เรื ่องใด หรือสถานการณ์หนึ ่ง สถานการณ์ใด โดยขาดความรู้  
ขาดปัญญาพิจารณาว่าอะไรคือ ความจริง อะไรคือความถูกต้อง อะไรคือความดีงาม อะไรคือหลักการ นำไปสู่
การปฏิบัติที่ไม่ถูกต้อง เมื่อพิจารณาตามธรรม อุเบกขายังสามารถแบ่งได้เป็น 2 ประเภทคือ (1) อุเบกขาทาง
จิต หมายความว่าอุเบกขาเป็นธรรมะที ่นำมาใช้ในการบำเพ็ญเพียรทางจิต (2)อุเบกขาเชิงจริยธรรม 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   2056 

หมายความว่าหลักอุเบกขาที ่นำมาใช้ในการเป็นหลักมาตรวัดคุณความดีของในการกระทำของมนุษย์
โดยเฉพาะในด้านการปกครอง (Phra Kampon Ayutho, 2011) คัมภีร์วิสุทธิมรรคจัดแบ่งประเภทและอธิบาย
ความหมายของอุเบกขาแต่ละอย่าง ดังนี้  
 1. ฉฬังคุเบกขา อุเบกขาเป็นอาการที่จิตมีความบริสุทธิ ์ มีปกติภาพไม่หวั่นไหวในอารมณ์อันน่า
ปรารถนา (อิฎฐารมณ์) และอารมณ์ที่ไม่น่าปรารถนา (อนิฎฐารมณ์) ที่เกิดจากอายตนะภายในและอายตนะ
ภายนอกกระทบกัน มีองค์ 6 คือ 1) ตาเห็นรูป 2) หูฟังเสียง 3) จมูกดมกลิ่น 4) ลิ้มลิ้มรส 5) กายถูกตอ้งสัมผัส 
และ 6) ใจรู้แจ้งธรรมารมณ์ 2. พรหมวิหารุเบกขา อุเบกขาเป็นอาการของความเป็นกลางในสัตว์ ให้กระทำไว้
ในใจว่า สัตว์ทั้งหลายมีกรรมเป็นของๆ ตน ผู้ทำกรรมเช่นใดย่อมได้รับผลเช่นนั้น 3. โพชฌังคุเบกขา อุเบกขา
เป็นอาการของความเป็นกลางแห่งธรรมทั้งหลายที่เกิดร่วมกัน อาศัยวิเวกและวิราคะ เป็นความไพบูลย์ในธรรม
ทั้งหลาย 4. วิริยุเบกขา อุเบกขาอันปรารภความเพียรที่ไม่ยิ่งหรือหย่อนจนเกินไปเพราะพิจารณาถึงความไม่
เที่ยวของสังขาร 5. สังขารุเบกขา อุเบกขาเป็นความเป็นกลางโดยไม่ยึดถือ และพิจารณาสภาวธรรมทั้งหลาย
ด้วยอำนาจแห่งสมาธิและอำนาจของวิปัสสนา 6. เวทนุเบกขา อุเบกขาเป็นอาการไม่รู้ทุกข์ ไม่รู้สุข มีอารมณ์
ทางกายและใจชนิดจะสำราญก็ไม่ใช่ ไม่สำราญก็ไม่ใช่ 7. วิปัสสนุเบกขา อุเบกขาเป็นภาวะเป็นกลางในการ
พินิจพิจารณาความไม่เที่ยง ความเป็นทุกข์และความเป็นอนัตตาแห่งสังขารธรรมทั้งหลาย โดยมีตัวปัญญาทำ
หน้าที่เป็นกลาง 8. ตัตรมัชฌัตตุเบกขา อุเบกขาเป็นอาการที่ธรรมอันเกิดร่วมกันทั้งหลายดำเนินไปอย่าง
สม่ำเสมอ และวางเฉยเสียได้ ไม่ต้องขวนขวายทำอะไร 9. ฌานุเบกขา อุเบกขาเป็นภาวะที่ผู้ปฏิบัติไม่ตกไปใน
ฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งแม้ในความสุขที่เลิศ 10. ปริสุทธุเบกขา อุเบกขาเป็นภาวะความบริสุทธิ์จากธรรมที่เป็นข้าศึก
ทุกอย่าง ไม่ต้องขวนขวยในอันที่จะให้ธรรมที่เป็นข้าศึกน้ันสงบไป  
 ทั้งนี้ ยังสามารถวิเคราะห์ถึงปัจจัยที่ทำให้เกิดอุเบกขา ได้แก่ 1) โยนิโสมนสิการ การทำในใจโดยแยบ
คาย เป็นการพิจารณาไตร่ตรองอย่างรอบคอบ รอบด้าน เป็นกระบวนการแห่งปัญญา เป็นการคิดได้ต่อเนื่อง
เป็นลำดับขั ้นตอน คิดเป็นระเบียบตามแนวเหตุผล ชัดนำความคิดไปสู ่แนวทางที่ถูกต้องได้ตามเหตุผล  
2) พหุลีการ การกระทำมากๆ กระทำบ่อยๆ กระทำโดยต่อเนื่อง ตั้งใจปฏิบัติอย่างจริงจัง และกระทำอย่างสุด
ความสามารถ 
 เมื่อจะอธิบายแก่ประชาชนทั่วไป จึงสามารถใช้ภาษาสามัญ ซึ่งการใช้ภาษาสามัญอธิบายนั้นก็ได้มี 
การอธิบาย อุเบกขา ไปตามบริบทต่างๆ อันจะทำให้มีความเข้าใจเพิ่มขึ้นและเชื่อมโยงไปยังข้อธรรมอื่น  
การตีความในเรื่องอุเบกขาตามแนวทางกระบวนทรรศน์นวยุคเช่นนี้ ยังเป็นการคลี่คลายจากคำสอนศาสนา 
ซึ่งมีความลี้ลับเชิงภาษา ให้คลายมาเป็นความง่ายในการเข้าใจ ซึ่งจะนำไปสู่แนวทางการส่งเสริมความประพฤติ
เชิงคุณธรรม แต่ละคนจำเป็นต้องพัฒนานิสัยให้ เหมาะสมเพียงพอที่จะสนองความต้องการจำเป็นของตน ทั้งน้ี 
เพ่ือที่จะทำให้ตนเองดำรงชีวติอยู่ได้อย่างดี นิสัยเหล่านี้คือ กฎเกณฑ์ที่ทำให้เกิดพฤติกรรมและความประพฤติดี 
มีการปฏิบัติที่มีความถูกต้อง มีประสิทธิภาพ นั่นคือ มีผลของการกระทำที่ออกมาให้ผลที่น่าพอใจ และแนวทาง
คุณธรรมของอุเบกขานี้ย่อมสามารถนำไปประยุกต์ใช้เพื่อให้เกิดประโยชน์ต่อบุคคลอื่นและสังคม พอสรุปกถา
ว่าด้วยตติยฌาน" ในอรรถกถา มหาวิภังค์ ปฐมภาค เวรัญชกัณฑ์ อุเบกขามีอยู่ 10 อย่าง 1) ฉฬังคุเปกขา
อุเบกขาในองค์(คืออารมณ์) 6 2) พรหมวิหารุเปกขา อุเบกขาในพรหมวิหาร. 3) โพชฌังคุเปกขา อุเบกขาใน



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   2057 

โพชฌงค์.4) วิริยุเปกขาอุเบกขาในวิริยะ. 5)สังขารุเปกขา อุเบกขาในสังขาร.6) เวทนุเปกขา อุเบกขาในเวทนา 
7) วิปัสสนุเปกขา อุเบกขาในวิปัสสนา 8) ตัตรมัชฌัตตุเปกขา อุเบกขาในความวางตนเป็นกลางในธรรมนั้น ๆ 
9) ฌานุเปกขา อุเบกขาในฌาน.10) ปาริสุทธุเปกขา อุเบกขาในความบริสุทธ์ิ. 
 2) อุเบกขาควรตีความตามกระบวนทรรศน์ยุคกลางเพื่อขจัดอัญญานุเบกขา เนื่องจากเป็น ข้อธรรม 
ในศาสนาพุทธ ย่อมมีเป้าหมายของศาสนาเป็นที่สุด จึงต้องเข้าใจ ตีความ อธิบาย และประยุกต์ใช้กับชีวิตอย่าง
ยุคกลาง นั่นคือ การตีความเพื่อนำไปเป็นความเช่ือและน้อมนำไปปฏิบัติด้วยศรัทธาเพื่อเป้าหมายสูงสุดใน
พระพุทธศาสนา คือ การบรรลุมรรคผลนิพพาน การปฏิบัติธรรมที่ทำๆกันอยู่นี้มีผลอย่างแน่นอนเป็นความดับ
สนิทแห่งกิเลสและกองทุกข์เป็นสภาพโลกุตระอันเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดในศาสนาพุทธ ซึ่งในการตีความนั้น จะ
เป็นการตีความเพ่ือให้เข้าใจความหมาย ตีความเพื่อให้เข้าใจภาวะในการปฏิบัติและตีความเพื่อแสดงให้เห็นว่า 
อุเบกขา เป็นเส้นทางแห่งการบรรลุธรรมแนวคิดและหลักธรรมที่นำไปสู่การบรรลุธรรม การบรรลุธรรมจะ
บังเกิดขึ้นไม่ได้เลย ถ้าหากไม่มี่องค์ความรู้ในหลักธรรม ซึ่งเป็นองค์ธรรมแห่งการตรัสรู้ เป็นไปเพื่อความพ้น
ทุกข์ เพื่อความหลุดพ้น เป็นไปเพื่อดับกิเกส ออกจากกองทุกข์และต้องเป็นผู้ที่มีใจเป็นหนึ่ง มีใจเป็นใหญ่ มีใจ
เป็นประธาน มีจิตที่ตั้งมั่น เหนือสิ่งอื่นใด (Tanupan, 2017) ในพุทธศาสนา หลักธรรมสำคัญที่จะทำให้เรา
บรรลุธรรมขั้นสูงได้นั้นต้องรู้จักและทำให้ไตรสิกขาบริสุทธิ์เสียก่อนโดยมีศีลเป็นเบื้องต้น สมาธิเป็น ท่ามกลาง 
ปัญญาเป็นที่สุด เพราะสีลวิสุทธิจิตต วิสุทธิเป็นมูลคือเป็นพื้นฐานของปัญญา วิสุทธิ 5 นี้คือ ทิฏฐิวิสุทธิเป็นต้น
เป็นสรีระคือเป็นตัวปัญญาวิสุทธิทั้ง 7 นี้ก็คือไตรสิกขา สีลวิสุทธิจัดเป็นสีล สิกขา จิตตว  สิทธุ จิดเป็นจิตตสิก
ขา ทฏฐิ วิสิทธุ เป็นต้น จัดเป็นปัญญาสิกขา  ซึ่งก็คือหลักการเจรญิศิล สมาธิปัญญา เป็นทั้งสมถะและวิปัสสนา
(Thai Tirpitakas: 15/83/88; 15/94/101). สิ ่งสำคัญของการตีความในกระบวนทรรศน์ยุคกลาง คือ  
ขจัดความไม่รู้ ขจัดความเข้าใจผิด ดังนั้น จึงมุ่งที่จะชี้แจง อัญญานุเบกขา ว่าเป็นอย่างไร เพื่อให้แยกออกจาก
อุเบกขา และส่งเสริมการบำเพ็ญอุเบกขาบารมีอันเป็นการฝึกฝนการวางใจตอ่อารมณ์ที่เข้ามากระทบด้วยความ
อดทน อดกลั้นและมั่นคงหนักแน่นต่อหลักการแห่งความดี เน้นการนำไปสู่การปฏิบัติ จึงมีการเน้นในอุเบกขา
ในสติปัฏฐาน 4 เป็นต้น 
 อย่างไรก็ตาม ผู้วิจัยมีความคิดเห็นตรงกันข้ามว่า อุเบกขาที่ฝ่ายตรงข้ามตีความ อธิบายอุเบกขาได้ดี 
เข้าใจได้ชัดเจน ไม่ว่าจะเป็นจากกระบวนทรรศน์นวยุคหรือกระบวนทรรศน์ยุคกลาง แต่ก็มีความต่างกันซึ่งหาก
เข้าใจฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งก็จะนำไปสู่การเข้าใจที่แตกต่างกัน การเข้าใจคลาดเคลื่อนนำไปสู่คือถ้ามีใจเป็นกลาง คือ 
ไม่เอนเอียงไปตามภาวะต่างๆ ที่เกิดขึ้นไม่ว่าจะผิดหรือถูก ไม่ว่าจะเป็นโทษหรือเป็นคุณ หากไม่เป็นเช่นน้ันก็จะ
เกิดผลลบ เป็นความรู้และเข้าใจในเรื่องกรรม มีใจยุติธรรม เคารพในกฎกติกาหรือ กฎหมาย เพ่งพิจารณาด้วย
เหตุผลเป็นสำคัญ ได้แก่ การอธิบาย และการประยุกต์ปฏิบัติที่ผิดไป ผู้วิจัยจึงขอวิจารณ์เหตุผลฝ่ายตรงข้ามไว้ 
ดังน้ี 1) ปรัชญานวยุคและปรัชญายุคกลางยังมีความยึดมั่นถือมั่นในคำอธิบายการเชื่อในระบบคำสอนของตน
ว่าถูกต้องเป็นฐานสำคัญในการเผยแพร่คำสอน ใครไม่เห็นด้วยก็ถือว่าไม่ใช่พวก อีกทั้งต้องคอยหักล้างคำสอน
อื่นว่าไม่ถูกต้อง เป็นคำสอนผิด กระบวนทรรศน์ยุคกลางยิ่งแน่นเฟ้นขึ้นเมื่อใช้คำสอนศาสนาเป็นศูนย์กลาง มี
การแยกระดับความถูกต้องตามชั ้นคัมภีร์ ใครสอนต่างออกไป ใครสอนไม่ตรงตามคัมภีร์ไม่ว่าจะเพ่ือ
วัตถุประสงค์ใด หรือแม้แต่การขยายความธรรมจากการปฏิบัติหากไม่ตรงกับในคัมภีร์ก็จะถูกหักล้างหรือลบทิ้ง



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   2058 

ทำลายไป กระบวนทรรศน์นวยุคก็มีความยึดมั่นถือมั่นที่ถูกประสานเสริมด้วยกระบวนการวิทยาศาสตร์และ
ระบบเหตุผล อะไรที่ไม่มีเหตุผล อะไรที่พิสูจน์ไม่ได้ ย่อมไม่ได้รับการยอมรับ การอธิบายธรรมจึงต้องตัดทอน
หรือจำกัดความหมายให้อยู่ในขอบข่ายของเหตุผลหรือหากสามารถแสดงเปน็กระบวนการ เป็นขั้นเป็นตอนได้ 
ก็จะได้รับการยอมรับว่าถูกต้อง ระบบคำสอนจึงต้องมีฐานรองรับคือ ปรากฎในคัมภีร์ในฐานะเอกสารอ้างอิง
และสามารถใช้เหตุผลอธิบายได้ ความยึดมั่นถือมั่นในคำอธิบายเช่นนี้ เกิดจากหลักวจนศูนย์นิยม 2) ปรัชญา
นวยุคชอบแยกประเภท การจำแนกแยะประเภทอุเบกขา ซึ่งดำเนินการผ่านการวิเคราะห์ วิจารณ์ เป็นเพียง
การตีความและเข้าใจไปตามระเบียบความรู้ ซึ่งก็คือ ระเบีบบความรู้อย่างวิทยาศาสตร์ การจำแนกจึงเป็นการ
ใช้ปัญญาในระดับเหตุผลบริสุทธิ์ เพื่อหาความหมายที่อยู่เบื้องหลังคำที่ตีความ และต้องใช้สมองคิดในการใช้
เหตุผลปฏิบัติในการตัดสินใจว่าจะปฏิบัติอะไรจึงถือว่าเป็นอุเบกขา ในขณะที่ความรู้ที่เกิดจากจิตนั้น กระบวน
ทรรศน์นวยุคย่อมไม่แน่ใจได้ว่าเป็นความเป็นจริง เพราะไม่มีความเป็นวัตถุวิสัย จึงมีการตีความคลาดเคลื่อนไป
ตามคติแห่งกระบวนทรรศน์ด้วยการพิจารณาเป็นเรื ่องการตัดสินใจของสมรรถนคิดของสมองเป็นสำคัญ  
อาจเรียกได้ว่าเป็น อุเบกขาจากการคิด การจำแนกประเภทด้วยพื้นฐานความเข้าใจของกระบวนทรรศน์นวยุค
จึงทำให้มีการเข้าใจคลาดเคลื่อนไปและย่อมนำมาซึ่งการถกเถียงกันว่า อุเบกขาประเภทใดดีกว่ากัน อุเบกขาใน
ข้อใดอธิบายได้ดีกว่ากัน และอุเบกขาในข้อใดปฏิบัติได้ยากง่ายกว่ากัน จนอุเบกขาธรรมไม่เป็นธรรมอัน
เดียวกัน  คำอธิบายเน้นกายกับจิตแตกต่างกันในปรัชญานวยุคและยุคกลาง แม้จะเป็นลัทธิทวินิยมเช่นเดียวกัน 
ก็มองสารัตถะต่างกัน มองความสัมพันธ์ของกายกับจิตต่างกัน ผู้อยู่ในกระบวนทรรศน์ยุคกลางย่อมต้องการ
ความหมายเชิงศาสนา (religious sense) จึงเป็นการเอื้อในการเข้าใจความหมายของอุเบกขาด้วยใจที่ยอม
ลำบากในโลกนี้เพื่อหวังสวรรค์ในโลกหน้า ย่อมเข้าใจความหมายของอุเบกขาไปในทางอดทนนิ่ง นิ่งเฉย หรือ
ปล่อยทิ้งได้ อันเป็นการใช้ชีวิตอันจำกัดและสั้นในโลกนี้เพื่อแสวงหาความสุขแท้ถาวรในโลกหน้า ผู้ที่ยึดมั่นใน
ความคิดเช่นนี้จะพร้อมสละโลกไปบำเพ็ญพรต ส่วนผู้ถือกระบวนทรรศน์นวยุคจะเรียนจนรู้ความหมาย แตไ่ม่
ปฏิบัติ แม้จะเชื่อในกายและจิต แต่มองกายและจิตแยกจากกัน นั่นคือ เชื่อว่า จิตและกายอยู่กันคนละมิติ เป็น
คนละเรื่อง จึงมุ่งเน้นกายเป็นสำคัญ และมองอุเบกขาเป็นอารมณ์นิ่งสงบ และท่าทีการแสดงออกเป็นกลาง ไม่
ฝักใฝ่ฝ่ายใด เป็นท่าทีของการถืออุเบกขาโดยมองไปที่พฤติกรรมทางกายและพฤติกรรมการตัดสินใจต่างๆ จึง
สนใจอุเบกขาในระดับการลงมือกระทำหรือการไม่ลงมือกระทำเท่านั้น 
 ผู้วิจัยจึงเสนอการตีความด้วยปรัชญากระบวนทรรศน์หลังนวยุคสายกลางเพื่อแสดงคุณภาพของ
อุเบกขา ด้วยแนวทางการทบทวนความคิดและการหลอมรวมขอบฟ้าจากความหมายเชิงภาษาและ 
จากประสบการณ์การปฏิบัติธรรมเพื่ออธิบายอุเบกขาได้ว่า อุเบกขาเป็นปรากฎการณ์ของจิต โดยมี 3 ระดับ  
จากกรอบความสัมพันธ์ระหว่างกายกับจิต ได้แก่ 
 อุเบกขาระดับนิ่ง กายนิ่ง จิตเข้าใจว่ากายนิ่ง จิตเห็นภาวะของกายที่นิ่ง จิตจึงนิ่งด้วย กายสัมพันธ์กับ
จิต จะต้องอยู่เท่ากัน ไม่กระทบกัน กายนิ่ง จิตนิ่ง จึงแยกกายออกจากจิตได้ อุเบกขาระดับวาง จิตรู้ว่ากายนิ่ง 
จิตรู้สึกสงบ จึงวางเฉย จิตสัมพันธ์กับจิต จิตยกขึ้น กายอยู่นิ ่งเท่าเดิม อุเบกขาระดับปล่อย จิตเห็นภาวะ
ปรากฎการณ์ของจิต จิตจึงปล่อยวาง จิตหลุดออกไป จิตไม่สัมพันธ์กับกายอีก ก็จะปล่อยกายไป การตีความ
ตามกระบวนทรรศน์หลังนวยุคสายกลางนี้ วางบนภววิทยาจากการปฏิบัติธรรมจึงสะท้อนอุเบกขาในระดับ 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   2059 

วิปัสนูเปกขา อันเป็นผลของอาการจากการปฏิบัติ เป็น อุเบกขาในธรรม และเมื่อใช้โยนิโสมนสิการเข้ามา
ประกอบจนเห็นอริยสัจจ์ ย่อมเป็นคุณภาพที่พบได้ตามความเป็นจริงแห่งภาวะในตนนั่นเอง 
 
องค์ความรู้ใหม่ 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

ภาพที่ 1 แสดงการศึกษาอุเบกขาโดยตีความตามกระบวนทรรศน์นวยุคสายกลาง 
  

 การศึกษาอุเบกขาโดยตีความตามกระบวนทรรศน์นวยุคย่อมทำให้มีการจำแนกแยกประเภทที่ชัดเจน
เพื่อความเข้าใจที่ถูกต้อง มีการอธิบายขยายความตามศัพท์ ตามธรรม และการตีความภาษาสามัญซึ่งทำให้
ขยายความต่อไปสู่ระดับพฤติกรรมซึ่งจะช่วยในการอบรมเชิงคุณธรรมต่างๆ ได้เป็นอย่างดี ในขณะที่การ
ตีความอุเบกขาตามกระบวนทรรศน์ยุคกลางย่อมจะชี้แจงและขจัดอัญญานุเบกขาเป็นสำคัญทั้งโดยอรรถและ
โดยธรรมเพ่ือนำไปสู่การเผยแผ่คำสอนอันจะนำไปสู่การปฏิบัติธรรมเพื่อเป้าหมายสำคัญคือการบรรลุธรรมและ
ประโยชน์ในเชิงวิชาการที่จะเกิดความเข้าใจหลักธรรมถือว่าเป็นการทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาสืบไป 
 

อภิปรายผลการวิจัย 
 การตีความอุเบกขาด้วยปรัชญาหลังนวยุคสายกลางย่อมทำให้เกิดความเข้าใจอย่างชัดเจน (clear and 
distinct) ตามแนวคิดของเดการ์ต (Descartes) นั่นคือ เข้าใจได้อย่างถูกต้อง ตรงตามธรรมและไม่เกิดข้อกังขา

อุเบกขาโดยตีความ
ตามกระบวนทรรศน์

นวยุคสายกลาง 

การตีความภาษา
สามัญ  

เพื่อเป้าหมายสำคัญคือการบรรลุธรรม 
และสืบทอดพระพุทธศาสนา 

ทบทวนความคิดและการ
หลอมรวมขอบฟ้า 

ความหมายเชิงภาษาและจาก
ประสบการณ์ การปฏิบัติ

อุเบกขาเป็นปรากฎการณ์
ของจิต โดยมี 3 ระดับ 

ผลของการปฏิบัติ 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   2060 

เชิงตรรกะอีก และแสดงให้เห็นถึงบทบาทสำคัญของอุเบกขา หากเราปฏิบัติ เราก็จะมีภาวะปกติเกิดเป็นอย่าง
น้ัน น่ันคือ ท่าทีการถืออุเบกขาหรือความวางเฉยแบบมีปัญญากำกับ เรียกว่า “ญาณุเบกขา” เป็นอุเบกขาที่อิง
อาศัยความรู้คือ ปัญญา และต้องมาควบคู่กับปัญญาเสมอตรงกับ Pansuwan (2017) อุเบกขา คือข้าศึกใกล้
เท่ากับ อัญญาณุเบกขา (เฉยไม่รู้เรื่อง เฉยโง่ เฉยเมย) การใช้ปัญญาเช่นนี้ย่อมเป็นไปตามสัญชาตญาณปัญญา
ของมนุษย์ตามกระบวนทรรศน์ปรัชญาหลังนวยุคสายกลางที่เน้นความไม่ยึดมั่นถือมั่น จึงทำให้บุคคลสามารถ
ใช้ปัญญาพิจารณาให้เห็นประจักษ์ชัดว่า อะไรคือความจริง อะไรคือความถูกต้อง อะไรคือความดีงาม อะไรคือ
หลักการ เป็นต้น  
 การ น่ิง วาง ปล่อย สะท้อนการวิจักษ์ วิธานโดยศึกษาเป็นเด็นอุเบกขาการปล่อยวางของ Phra Palad 
Somchai Payogo et al. (2016) กล่าวว่าการบำเพ็ญอุเบกขาบารมีในนารทชาดก คือความวางใจเป็นกลาง
หรืออคติต่างๆ ท่านได้วางเฉยที่การสร้างคุณงามความดีของพระนางรุจาที่ได้สร้างกุศล แต่ก็จะเข้ามาให้
แนวทางในการปฏิบัติสำหรับผู้ที่เห็นผิดดังที่พระเจ้าอังคติ ปฏิบัติ หลงผิดเพราะได้รับการสั่งสอนที่คลาดเคลื่อน
จากความเป็นจริง เพราะว่าถ้าพระเจ้าอังคติราชเป็นพระราชาถ้าเกิดหลงผิดไปมากกว่านี้ย่อมสร้างความ
เสียหายต่อบ้านเมืองเป็นอย่างมาก อุเบกขายังเน้นความเป็นกลาง ไม่เอนเอียงเข้าข้างเพราะชอบ เพราะชัง 
เพราะหลง เพราะกลัว การปฏิบัติตามหลักอุเบขายังเป็นการทรงความยุติธรรมไม่ลำเอียงต่อผู้ใดผู้หนึ่งอีกด้วย 
ดังน้ัน อุเบกขาจึงเป็นการปฏิบัติอุเบกขาเพ่ือรักษาบุคคลอันเป็นระดับคุณภาพของการพัฒนาคุณภาพชีวิตและ
ย่อมส่งผลต่อสุคติภูมิในโลกหน้าอย่างแน่นอน กระนั้น คนถืออุเบกขาแบบอยู่เฉยๆ ไม่ทำอะไร เขาก็ไม่ได้ผิด
อะไร เพราะเขาไม่รู้ถึงแรงบีบคั้นของชะตา ของนิสัยการใช้ชีวิต ของจิตใจ คนไม่รู้ก็ไม่ผิด แต่มันก็ไม่เป็นปัจจัย
ให้พ้นวัฏสงสารได้ แม้ขยันทำบุญ บำเพ็ญ แสวงหา ก็ได้กำลังทางใจ  ได้สวรรค์ ได้พรหม แต่ก็ยังมีแรงบีบคั้น 
แต่เป็นฝ่ายสุข นั่นก็ไม่ได้หลุดพ้นเช่นกัน การปลูกเมล็ดพันธุ์แห่งการเข้าใจเอาไว้เช่นนี้ เมื่อความเข้าใจเพิ่มพูน
ขึ้นก็จะมีการขยายขอบฟ้าความเข้าใจ จึงตีความและอธิบายได้ลึกซึ้งย่ิงขึ้น และด้วยปัญญาเช่นน้ีจึงจะสามารถ
แสดงถึงอุเบกขาบารมีาผู้เจริญพรหมวิหาร 4 ย่อมมีจิตมั่นในความเมตตา กรุณา มุทิตาอุเบกขา อันเป็นองค์
ธรรมในพรหมวิหาร 4 ทำให้การกระทำกรรมดีต่าง ๆ เป็นไปโดยบริสุทธิ์ใจ แต่ถ้าเราบำเพ็ญกรรมดีต่าง ๆ โดย
ไม่มีคุณธรรม คือ พรหมวิหาร 4 อยู่ในใจ ก็จะทำให้กรรมดีเหล่านั้นไม่บริบูรณ์ (Phra Dhammapitaka (P.A. 
Piyutto, 1999) ในฐานะข้อธรรมที่คัมภีร์พระพุทธศาสนาได้แสดงไว้ว่า พระพุทธองค์และเหล่าสาวกของพระ
พุทธองค์นั้นล้วนใช้หลักอุบกขาอย่างสม่ำเสมอ ทั้งในส่วนของการปฏิบัติและในส่วนของการนำไปแก้ปัญหา
หรือการพัฒนาในเรื่องต่าง ๆ (Bodharamik, 2018; Mokarat, 2017) สอดคล้องกับกรณีครูซึ่งอุเบกขามีใจที่
ประกอบด้วยอุเบกขา คือ ยึดมั่นอยู่ในภาวะเป็นกลางไม่มีอคติต่อศิษย์ทุกคน รู้ผู้มีอุเบกขาธรรมก็พึงเฝ้าดูด้วย
ใจที่ปล่อยวาง หากครูผู้มอบความเมตตา กรุณา มุทิตาให้ศิษย์แล้วอย่างเต็มเปี่ยมจะถือว่าพึงเจริญอุเบกขาขึ้น
แล้ว Kawija and Laping (2018) กล่าวว่าอุเบกขาสามารถนำหลักอุเบกขาไปปรับใช้ในการแก้ไขปัญหาที่
เกิดขึ้นได้ 

 
 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   2061 

สรุป  
 สรุปได้ว่า วิจักษ์มีทรรศนะว่าอุเบกขาควรตีความตามกระบวนทรรศน์นวยุค ย่อมทำให้มีการจำแนก
แยกประเภทที่ชัดเจนเพื่อความเข้าใจที่ถูกต้อง มีการอธิบายขยายความตามศัพท์ ตามธรรม และการตีความ
ภาษาสามัญตามกระบวนทรรศน์ยุคกลาง ย่อมจะชี้แจงและขจัดอัญญานุเบกขาเป็นสำคัญ ทั้งโดยอรรถและ
โดยธรรมเพื่อนำไปสู่การเผยแผ่คำสอนอันจะนำไปสู่การปฏิบัติธรรมเพื่อเป้าหมายสำคัญคือการบรรลุธรรม ซึ่ง
กระแสคิดดังกล่าวยังมีจ ุดอ่อนเนื ่องจาก กระบวนทรรศน์ปรัชญานวยุคและกระบวนทรรศน์ปรัชญา 
ยุคกลางยังมีความยึดมั่นถือมั่นในคำอธิบายอันเกิดจากจุดอ่อนอย่างสำคัญ การตีความใหม่ด้วยกระบวนทรรศน์
หลังนวยุคสายกลางเพื่อแสดงคุณภาพของอุเบกขา จากการหลอมรวมของขอบฟ้าทางความคิดที่ได้จากตำรา
ในพุทธศาสนา ตำราปรัชญาต่างๆ และจากการปฏิบัติธรรม เพื ่อแสดงสารัตถะ กระบวนการเกิดและ
ความสัมพันธ์ของกายและจิตของการปฏิบัติ โดยอธิบายอุเบกขาตามภาวะในตนเป็น 3 ระดับ ได้แก่ อุเบกขา
ระดับนิ่ง ระดับวางและระดับปล่อย ทั้งน้ีการศึกษาอุเบกขาโดยตีความตามกระบวนทรรศน์นวยุค ย่อมทำให้มี
การจำแนกแยกประเภทที่ชัดเจนเพื่อความเข้าใจที่ถูกต้อง มีการอธิบายขยายความตามศัพท์ ตามธรรม และ
การตีความภาษาสามัญ ซึ่งทำให้ขยายความต่อไปสู่ระดับพฤติกรรมซึ่งจะช่วยในการอบรมเชิงคุณธรรมต่างๆ 
ได้เป็นอย่างดี ในขณะที่การตีความอุเบกขาตามกระบวนทรรศน์ยุคกลาง ย่อมจะชี้แจงและขจัดอัญญานุเบกขา
เป็นสำคัญทั้งโดยอรรถและโดยธรรม เพื่อนำไปสู่การเผยแผ่คำสอนอันจะนำไปสู่การปฏิบัติธรรมเพื่อเป้าหมาย
สำคัญ คือการบรรลุธรรม และประโยชน์ในเชิงวิชาการที่จะเกิดความเข้าใจหลักธรรม นับได้ว่าเป็นการสืบทอด
และทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาอย่างย่ังยืน 
 
ข้อเสนอแนะ 
 จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังน้ี 
 1.ข้อเสนอแนะจากการวิจัย 
 1.1 ศักยภาพในการทบทวนความคิดเพื่อความเข้าใจ นำไปสู่การตีความ ขยายความและอธิบายความ 
กระบวนทรรศน์หลังนวยุคในการแก้ปัญหาต่าง ๆ โดยมีขั้นตอนของการวิเคราะห์และการประเมินค่าเป็นส่วน
สำคัญ  เมื่อปฏิบัติได้อย่างมีประสิทธิภาพแล้วย่อมก่อให้เกิดความรับผิดชอบในการปฏิบัตินั้น หากมีการนำ
หลักการตีความที่เกิดขึ้นสู่การจัดสาระบบองค์ความรู้และรวบรวมเพื่อเป็นข้อมูลสนัยสนุนการค้นคว้าให้กับผู้
ค้นคว้าในองค์ความรู้หลักอุเบกขากับปรัชญาหลังนวยุคสายกลางก็จะทำให้เกิดความรู้ความเข้าใจมากขึ้น 
 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป  
 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นเกี่ยวกับ 
 ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ผู้วิจัยได้แสดงการไตร่ตรองเชิงวิพากษ์ มีวิเคราะห์ วิจักษ์และวิธานอุเบกขาตาม
หลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลางผ่านการแสดงเหตุผลของแต่ละฝ่าย นำไปสู่ การตีความใหม่เพื่อการอธิบายที่
ล ึกซ ึ ้งย ิ ่งข ึ ้น แต่หากมีการศึกษาครั ้งต ่อไปเพื ่อให้เก ิดประโยชน์ต ่อวงการวิชาการทางปรัชญาและ
พระพุทธศาสนา ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะหัวข้อเพ่ือการวิจัยต่อไปดังนี้ 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีท่ี 9 ฉบับท่ี 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   2062 

 2.1 การคิดไตร่ตรองหลักอุเบกขาเพื่อการมีจิตสมบูณ์ในตัวเอง (completeness of the soul) ตาม
หลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง   
 2.2 การคิดไตร่ตรองหลักอุเบกขาเพื่อการรักษาดุลยภาพทางสังคมตามหลักปรัชญาหลังนวยุคสาย
กลาง 
 

References 
Boonchuea, K. (2018). Introduction to Philosophy and Ethics. Bangkok: Suan Sunandha 
 Rajabhat University. 
Buddhadasa Bhikkhu. (1988). Dharma and intuition. Bangkok: Mind Health. 
Buddhadasa Bhikkhu. (2000) Dharmabutr camp. (2nd ed.). Bangkok: Thammatan Foundation. 
Bodharamik, N. ( 2018) . The Vales of Brahmaviharas in Thai Society. Journal of Arts 

Management, 2(1), 1-10 
Phithiyanuwat, C, Bunchua, K., & Amalitwarin, S. ( 2020) . UPEKKHA and the Development of 
 Quality of Life, Processing 11th International Academic Conference "Global Goals, Local 
 Actions: Looking Back and Moving Forward 2020 "  pp. 120-125, Graduate school Suan 
 Sunandha Rajabhat University. 
Kawija, T., & Laping, U. ( 2018) . Application of The Brahmavihara Principles In Teaching of The 
 Teachers of Municipal School1, Ban Klang, Mueang District, Lamphun Province. Journal 
 of Buddhist Studies, 9(2), 115-132 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University (1996). Thai Tripitaka, Bangkok: MCU Press. 
Mokarat, B. ( 2017) . The Relationship between Brahmavihāra and Ethics of Teacher towards 
 Students, Journal of Graduate MCU KhonKaen Campus, 4(1), 1-14. 
Morrow, R.A., & Brown, D.D. ( 1994) . Critical Theory and Methodology. New York: SAGE 

Publications 
Phra Kampon Ayutho (Iamamporn). (2011). An analysis study of the divine nature in Theravada 
 Buddhism. Study only the case of practicing the virtue of Brahma. (Master's Thesis). 
 Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Bangkok. 
Phra Dhammapitaka P. A. Piyutto. (1 9 9 9 ) . From happiness in the home to the prosperity of 

society. (3rd ed.) Bangkok: Saha Thamik Company Limited. 
Phrapalad Somchai Payogo, PhraKrupipithpariyattikit,Phrametheepariyuttbviboon, & Phra 
 Thanat Vaddhano. ( 2016) . The Analytical Study of Upekkha Parami in Narada Jataka, 
 Journal of Peace Studies, 4(1), 10-26. 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   2063 

Pansuwan, A. (2017) . Intergrating Buddhist Principles into the Minds of new Age Executives. 
 Journal of MCU Social Sciences Journal, 6(4), 100-115. 
Tonglek, S. (2019). Thinking wisely, Dialectical method: Socrates. The Journal of Research and 
 Academics, 2(2), 135-148. 
Tanupan, N. ( 2017). An Analytical Study of the Phra Annakondhanna Thera and Phra 
 Mahapajapati Theri. Academic MCU Buriram Journal, 2(2), 1-10. 


