
การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป:  

กรณีศึกษาครูโรงเรยีนในตำบลสวาย อำเภอปรางคกู จังหวัดศรีสะเกษ∗ 
The Development of Buddhadhamma Teaching process in Schools with 

Buddhist Arts: A Case Study of School Teachers in Sawai Subdistrict,  
Prang Ku District, Sisaket Province 

 
1มาลินี ยมกวาง, พระมหาหรรษา ธมฺมหาโส และ พระปราโมทย วาทโกวิโท 

1Malinee Yomkwang, Phramaha Hansa Dhammahãso and Phra Pramote Vadakovido 
1มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

1Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 
1Corresponding Author’s Email: yomkwang@gmail.com 

 

บทคัดยอ 

 บทความวิจัยน้ีมีวัตถุประสงคเพื่อ 1) ศึกษาบริบท สภาพปญหา วิเคราะหความตองการดานการสอน

พุทธธรรมของโรงเรียนในตำบลสวาย และทฤษฎีที่เกี่ยวของ 2) พัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมดวยวิธีการ

ทางพุทธศิลป และ 3) นำเสนอการพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป เปนการวิจัย

เชิงคุณภาพแบบ R&D โดยศึกษาเอกสาร ลงพื้นที่สัมภาษณเชิงลึก ผูใหขอมูลสำคัญ 21 รูป/คน การสนทนา

กลุมเฉพาะผูทรงคุณวุฒิ 8 ทาน ทดลองกับครูสอนวิชาพระพุทธศาสนาจาก 4 โรงเรียนในตำบลสวาย จำนวน 

15 รูป/คน การวิเคราะหขอมูลเปนการวัดระดับความพึงพอใจดานความรูความเขาใจ และสังเกตวิธีการสอน

ของครูผูเขารับการอบรม 

 ผลการวิจัยพบวา 1) บริบท ปญหาการสอนพุทธธรรม ความตองการ เกิดจากครูผูสอนขาดความเขาใจ 

ขาดทักษะและการวิเคราะห ขาดประสบการณ ไมสามารถเชื ่อมโยงพุทธธรรมกับปจจุบัน เนนทองจำ  

2) การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมดวยวิธีการใชพุทธศิลป พบวาพุทธศิลปคือเครื่องมือการเผยแผ

พระพุทธศาสนา เปลี่ยนจากนามธรรมไปเปนรูปธรรมที่มองเห็นและสัมผัสได ชวยโนมนาวจิตใจใหเกิดศรัทธา

เชื่อมั่น มีฉันทะ และอิทธิบาท 3) องคประกอบของการพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมดวยพุทธศิลป 

ประกอบดวย 6 ดาน ตามกรอบแนวคิด I-T-S-T-A-P MODEL ดังน้ีคือ “I” หมายถึงสันติภายใน “T” หมายถึง

ผูสอนพุทธธรรม “S” หมายถึงทักษะการสอนพุทธธรรม “T” หมายถึงเครื่องมือและวิธีการสอนพุทธธรรม 

“A” หมายถึงพุทธศิลป “P” หมายถึงกระบวนการสอนพุทธธรรม มี 5 ขั้นการเรียนรู คือ ขั้นฝกสติ ขั้นพัฒนา

เขาสูพุทธธรรม ขั้นสรางสรรคศิลปะและพุทธธรรม ขั้นแลกเปลี่ยนเรียนรูแบงปนประสบการณ และขั้นสรุป

ประยุกตสูการเรียนการสอนกระบวนการสอนพุทธธรรมดวยพุทธศิลป ชวยแกปญหาการสอนพุทธธรรมได ครู

สามารถประยุกตใชในการสอน เกิดการพัฒนาตนเองและนำไปสูการพัฒนาผูเรียน  
 

คำสำคัญ: การพัฒนา; กระบวนการสอน พุทธธรรม; พุทธศิลป

 
∗Received January 30, 2021; Revised March 12, 2021; Accepted October 27, 2021 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.6 (September-October 2021)  2631 
 

Abstract 

 The research article consisted of the following objectives: 1) to study the contexts and 

problems, as well as analyzing the needs of teaching Buddhadhamma of schools in Sawai 

subdistrict and relate theories; 2) to develop the teaching process of Buddhadhamma with 

Buddhist arts; and 3) to present the development of teaching process of Buddhadhamma in 

schools with Buddhist arts. The study was a qualitative research by means of research and 

development process from studying documents, in-depth interviews with 21 persons, focus 

group discussion with 8 persons, and trial with 15 Buddhist subject teachers from 4 schools in 

Sawai subdistrict. The data analysis was by evaluating the satisfaction level on knowledge, 

understanding, and the observation of teachers who attended the training.   

 From the study, the following results are found: 1) The problems of teaching 

Buddhadhamma are as follows: the teachers lack understanding, analyzing skills, and 

experiences, therefore, they are unable to relate the Buddhadhamma with the present time. 

They focus on the recitation teaching method only. 2) The development of the teaching 

process of Buddhadhamma with Buddhist arts, the study found that Buddhist arts are a tool 

for disseminating Buddhism by transforming from abstract concepts to something concrete 

that can be seen and touched which can help to persuade the mind of the people to have 

faith, will, and Iddhipāda (four paths of accomplishment). 3) The development of the teaching 

process of Buddhadhamma with Buddhist arts of teachings in Sawai subdistrict, consists of 6 

aspects under the framework of I-T-S-T-A-P model as follows: “I” stands for inner peace; “T” 

stands for teachers of Buddhadhamma; “S” stands for skills for teaching Buddhadhamma; “T” 

stands for tools and methods for teaching Buddhadhamma; “A” stands for Buddhist arts; and 

“P” stands for a process of teaching Buddhadhamma. The study also found 5 procedures of 

learning: practicing mindfulness, developing oneself for Buddhadhamma, creating arts and 

Buddhadhamma, exchanging knowledge and sharing experiences, summarizing and applying 

the Buddhadhamma to the teaching and learning. The development of the teaching process 

of Buddhadhamma with Buddhist arts can be used for problem-solving on teaching 

Buddhadhamma of teachers in Sawai subdistrict. Teachers can apply the teaching of 

Buddhadhamma which will lead to self-development as well as the development of students. 
 

Keywords: The Development; Teaching process of Buddhadhamma; Buddhist arts 

 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที่ 9 ฉบับที่ 6 (กันยายน-ตุลาคม 2564)  2632 
 

บทนำ 

ทิศทางของแผนพัฒนาเด็กและเยาวชนแหงชาติ ฉบับที่ 2 พ.ศ. 2560 - 2564 (National Child and 

Youth Development Plan, 2017) เนนใหเด็กและเยาวชนมีคุณภาพชีวิตที่ดีเหมาะสมตามชวงวัย ทั้งดาน

สุขภาพกาย ใจ อารมณ สังคม และ สติปญญา มีทักษะการเรียนรูที่สอดคลองกับศตวรรษที่ 21 (Panich, 

2012) รวมทั้งมีความเปนพลเมืองสรางสรรค ที่สามารถปรับตัวเทาทันกับการเปลี่ยนแปลงของบริบทโลก มี

ความรับผิดชอบตอตนเอง มีจิตสำนึก ตอสวนรวม และมีสวนรวมในฐานะภาคีที่มีพลังในกระบวนการพัฒนา

สังคม ซึ ่งเปนคุณสมบัติที ่สำคัญยิ่งของเด็กและเยาวชนที่จะเปนกำลังสำคัญของประเทศชาติในอนาคต 

การศึกษาสมัยใหมใหความสำคัญกับการสรางองคความรูดวยตัวเอง ซึ่งเปนทฤษฎีทางการศึกษาที่มุงเนน

ผูเรียนเปนศูนยกลางการเรียนรูดวยตัวเอง ครูผูสอนใชบทบาทของผูอำนวยความสะดวกในการเรียนรู เพ่ือ

สรางพื้นที่แหงการเรียนรู ใหสอดคลองกับผูเรียน เพื่อทำใหผูเรียนเปนผูสรางองคความรูใหมไดดวยตัวเอง 

พรอมนำไปประยุกตใชกับการพัฒนาตัวเองไดทันที โดยที่ครูเปนผูอำนวยความสะดวกในการเรียนรูและทักษะ

การโคช (Katumarn, 2020) ทำใหไดทั้งความรู แนวความคิด และการลงมือปฏิบัติอยางครบถวน 

เนื่องจากบริบท สภาพปญหาความตองการดานการสอนพุทธธรรมของโรงเรียนในตำบลสวาย อำเภอ

ปรางคกู จังหวัดศรีสะเกษ พบวาผูเรียนไมเห็นประโยชนของการเรียนวิชาพระพุทธศาสนา การเรียนการสอน

เปนการบรรยายเนนการทองจำ ซึ่งผูเรียนไมสามารถสรางองคความรูที่สามารถนำไปใชไดจริง เกิดความเบ่ือ

หนาย และตองการใหมีกิจกรรมการเรียนรูที่สนุกสนานไมนาเบ่ือ อีกทั้งยังพบวาครูผูสอนพุทธธรรม ขาดทักษะ

ในการวิเคราะหแกนเน้ือหาสาระ เน่ืองจากเคยถูกสอนมาดวยวิธีการลักษณะเดียวกัน และครูผูสอนไมตระหนัก

ถึงความเช่ือมโยงสำคัญของพุทธธรรมตอทักษะการเรียนรูที่สอดคลองกับปจจุบัน (สัมภาษณเชิงลึก ผูใหขอมูลใน

พื้นที่ศึกษา) ทำใหการเรียนการสอนพุทธธรรมในวิชาพระพุทธศาสนาไมเหมาะสมกับสภาพการณในปจจุบันที่

ผูเรียนตองสามารถคิดวิเคราะหแยกแยะ สรางองคความรูใหมไดดวยตัวเอง และพรอมนำไปประยุกตใชกับการ

พัฒนาตัวเองได  

ปจจุบันการถายทอดขอมูลใดก็ตาม จะตองทำไดอยางรวดเร็ว เขาใจงายและนาสนใจ การเขาถึงขอมูล

นั้น จะตองตอบโจทยความตองการของคนในยุคปจจุบัน  ซึ่งการสื่อสารดวยภาพนั้นสามารถทำได ภาพหน่ึง

ภาพสามารถอธิบายไดมากกวาพันคำ ดังนั้นศิลปะที่ผสานกับเทคโนโลยีการสอน จึงเปนเครื่องมือที่จะทำให

การสอนพุทธธรรม สามารถเขาถึงเด็กในยุคดิจิทัล ลดชองวางในเรื่องของกระบวนการสอนพุทธธรรมและความ

นาสนใจ ผูวิจัยเห็นความสำคัญวา การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป จะเปน

เครื ่องมือของครูในการสอนพระพุทธศาสนาในโรงเรียน การสอนเด็กนักเรียนดวยเทคโนโลยีการสอน 

(Whattananarong, 2013) และวิธีการที่เหมาะสม มีความเทาทันนวัตกรรมสื่อสมัยใหม อยูในกระแสความ

สนใจในชวงอายุของเยาวชนนั้น จะไดรับความสนใจและการยอมรับมากเปนพิเศษ อีกทั้งผลลัพธของการ

ปลูกฝงคุณธรรมในรูปแบบที่ถูกใจ ถูกจริตกับเยาวชนยอมสงผลที่ดีตอไปในภายหนา   

การนำพุทธศิลปเขามาใชในการจัดการเรียนวิชาพระพุทธศาสนา (Saijai, 2017) เปนแนวทางที่

สอดคลองกับทฤษฎีจิตวิทยาเชิงบวก (Katumarn, 2018) แนวคิดของการใชศิลปะเปนฐาน (Nissley, 2010) 

และการคิดเชิงศิลปะ (Yakman, 2006) พุทธวิธีในการสอน (Inthasara, 2014) ซึ่งเนนการพัฒนาใหผูเรียนได



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.6 (September-October 2021)  2633 
 

พัฒนากระบวนการเชื่อมโยงความคิด เพื่อสงเสริมใหเกิดการคิดอยางมีเหตุผล ซึ่งมีสวนชวยสนับสนุนการ

เรียนรูในรายวิชาศิลปะและกลุมรายวิชาอ่ืนๆ อีกทั้งยังสอดรับกับแผนพัฒนาเด็กและเยาวชนแหงชาติ ฉบับที่ 2 

พ.ศ. 2560 - 2564 ที่เนนใหเด็กและเยาวชนมีคุณภาพชีวิตที่ดีเหมาะสมตามชวงวัย ทั้งดานสุขภาพกาย ใจ 

อารมณ สังคม และสติปญญา มีทักษะการเรียนรูที่สอดคลองกับศตวรรษที่ 21 อีกดวย 

ดังนั้นการใชศิลปะที่มีเนื้อหาเชื่อมโยงกับพุทธธรรม ที่เด็กไดมีสวนรวม สามารถเขาใจไดงาย ยอมมี

ผลกระทบตออายตนะอยางถูกตอง เหมาะสมตามหลักการทางพุทธบัญญัติ จะทำใหไดรับความนิยมสนใจ และ

เปนการยกระดับความทันสมัยในความรูสึกของเยาวชน อีกทั้งยังเปนประโยชนตอสังคมในภายหนาเปนอยางดี

ยิ่ง จึงควรใหความสำคัญตอการพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป เพื่อใหเกิดความรู 

ความเขาใจ และการยอมรับไปสูแนวทางการปฏิบัติของการเปนแบบอยางที่ดี สรางคานิยมและมาตรฐานใน

การเปนคนดีมีศีลธรรมตอประเทศชาติ จะเปนแนวทางการสรางความสงบสุข ใหแกประเทศชาติสืบตอไป 

 

วัตถุประสงคของการวิจัย 

1. ศึกษาบริบท สภาพปญหา วิเคราะหความตองการดานการสอนพุทธธรรมของโรงเรียนในตำบล

สวาย อ.ปรางคกู จ.ศรีสะเกษ และแนวคิดทฤษฎีที่เกี่ยวของ 

2. เพ่ือพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมดวยวิธีการทางพุทธศิลป 

3. เพ่ือนำเสนอการพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป 

    

วิธีดำเนินการวิจัย 

การดำเนินการวิจัยครั้งนี้ใชการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ผูวิจัยไดกำหนดวิธีการวจิยั

เชิงพัฒนา Research and Development (R&D) เก็บขอมูลดวยการสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) 

และการทดลองใช (Practical Trial) กับกลุมตัวอยางดวยการลงมือปฏิบัติ กระบวนการพัฒนามุ งเนนนำ

ผลการวิจัยไปใชประโยชนโดยตรงอยางเปนรูปธรรม เห็นผลที่ชัดเจนในการพัฒนาตามเปาหมายที่กำหนดไว 

เปนการนำหลักการทฤษฎีมาผสมผสานกับเครื่องมือและการประยุกตใชจริงโดยการนำมาสูกระบวนการวิจัย 

ทดลองและปรับใหเกิดประสิทธิภาพ และประสิทธิผล มีขั้นตอนการดำเนินการดังน้ี 

ขั้นตอนที่ 1 ศึกษาบริบท สภาพการสอนพุทธธรรมของครูโรงเรียนในตำบลสวาย เอกสารและงานวิจัย

ที่เกี่ยวของ และทฤษฎีที่เกี่ยวของ  

ขั้นตอนที่ 2 สรางเครื่องมือแบบสัมภาษณเชิงลึก (In-depth Interview) สำหรับสัมภาษณผูบริหาร

โรงเรียนในตำบลสวาย 4 โรงเรียน พระสงฆและครูพระสอนศีลธรรม เพื ่อทราบสภาพปญหา และแบบ

สัมภาษณเชิงลึกสำหรับผูเ้ช่ียวชาญดา้นการฝึกอบรม นักวิชาการ ผูเชี่ยวชาญดานพุทธศิลป ผูทรงคุณวุฒิดาน

หลักสูตรและนโยบาย และผูทรงคุณวุฒิทางดานพระพุทธศาสนา จากนั้นเชิญผูทรงคุณวุฒิ/ผูเชี่ยวชาญ/ 

นักวิชาการตรวจเครื ่องมือเพื ่อความถูกตอง เหมาะสม แลวลงพื ้นที่สัมภาษณเชิงลึกผู ทรงคุณวุฒิ และ

ผูเช่ียวชาญรวมจำนวน 21 รูป/คน   



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที่ 9 ฉบับที่ 6 (กันยายน-ตุลาคม 2564)  2634 
 

ขั้นตอนที่ 3 นำขอมูลที่ไดจากการสัมภาษณเชิงลึกผูทรงคุณวุฒิ /ผูเชี่ยวชาญ/นักวิชาการ และศึกษา

ความรูจากตำรา เอกสาร วิทยา/ดุษฎีนิพนธ งานวิจัยที่เกี่ยวของกับการสอนพุทธธรรมและพุทธศิลป นำมา

บูรณาการ จัดทำ “การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป ของครูโรงเรียนในตำบล

สวาย อำเภอปรางคกู จังหวัดศรีสะเกษ” 

ขั้นตอนที่ 4 เชิญผูทรงคุณวุฒิ/ผูเชี่ยวชาญ และนักวิชาการ ผูที่เกี่ยวของกับงานวิจัยครั้งน้ี จำนวน 8 

คน มาสนทนากลุ มเฉพาะ (Focus Group Discussion) เพื ่อร ับรองโมเดล/ชี ้แนะวิธ ีการ การพัฒนา

กระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป แลวนำคำแนะนำ ไปปรับแกรูปแบบหรือโมเดลที่ผูวิจัย

สรางขึ้นใหมีความถูกตอง เหมาะสมย่ิงขึ้น 

ขั้นตอนที่ 5 นำไปพัฒนาใช (Practical Trial) กับกลุมเปาหมายครูโรงเรียนในตำบลสวาย อำเภอ

ปรางคกู จังหวัดศรีสะเกษ จำนวน 15 คน  ติดตามเย่ียม ประเมินผล 2 ครั้ง เปนเวลา  2 เดือน  

ขั้นตอนที่ 6 นำขอมูลที่ไดจากการพัฒนาใช (Practical Trial)  มาวิเคราะห สังเคราะห สรุปผล แลว

นำเสนอ “การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลปของครูโรงเรียนในตำบลสวาย 

อำเภอปรางคกู จังหวัดศรีสะเกษ” เพ่ือใชกับครูสอนพุทธธรรมในโรงเรียนตอไป  

 

ผลการวจิัย   

 การศึกษาวิจัยเรื่อง“การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลปของครูโรงเรียน

ในตำบลสวาย อำเภอปรางคกู จังหวัดศรีสะเกษ” สรุปผลการศึกษาไดดังน้ี 

วัตถุประสงคที่ 1 บริบท สภาพปญหา วิเคราะหความตองการดานการสอนพุทธธรรมของโรงเรียนใน

ตำบลสวาย พบวาครูผูสอนขาดความเขาใจ ขาดทักษะในการวิเคราะหแกนเนื้อหาสาระ ขาดทักษะในการใช

เทคโนโลยีการสอน ขาดประสบการณในการสอนพุทธธรรม ไมตระหนักถึงความเชื่อมโยงสำคัญของพุทธธรรม

ตอทักษะการเรียนรูที่สอดคลองกับปจจุบัน เปนการบรรยายเนนทองจำ ผูเรียนจึงไมสามารถสรางองคความรูที่

สามารถเช่ือมโยงนำไปใชไดจริง ทำใหเกิดความเบื่อหนายและไมเห็นประโยชนของการเรียนวิชานี้  ผูเรียน

ตองการใหมีกิจกรรมการเรียนรูที่สนุกสนานไมนาเบื่อ ครูตองการเครื่องมือการสอนและตองการฝกฝนพัฒนา

ทักษะ ในการวิเคราะหแกนสาระสอนพุทธธรรม  

การศึกษาแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวของ พบวาการศึกษาสมัยใหมใหความสำคัญกับการสรางองค

ความรูดวยตัวเอง ซึ่งเปนทฤษฎีทางการศึกษาที่มุ งเนนผูเรียนเปนศูนยกลางการเรียนรูดวยตัวเอง โดยมี

ครูผูสอนใชบทบาทของผูอำนวยความสะดวกในการเรียนรู เพื่อสรางพื้นที่แหงการเรียนรู ใหสอดคลองกับ

ผูเรียน เพื่อทำใหผูเรียนเปนผูสรางองคความรูใหม (ความรูเกาและความรูใหม) ไดดวยตัวเอง พรอมนำไป

ประยุกตใชกับการพัฒนาตัวเองไดทันที คุณครูทำหนาที่เปนผูอำนวยความสะดวกเปนโคช ทำใหไดทั้งความรู 

แนวความคิด และการลงมือปฏิบัติอยางครบถวน การนำพุทธศิลปเขามาใชในการจัดการเรียนวิชา

พระพุทธศาสนา เปนแนวทางที่สอดคลองกับแนวคิดของการใช ศิลปะเปนฐาน และ การคิดเชิงศิลปะ ซึ่งเนน

การพัฒนาใหผูเรียนไดพัฒนากระบวนการเช่ือมโยงความคิด เพ่ือสงเสริมใหเกิดการคิดอยางมีเหตุผล 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.6 (September-October 2021)  2635 
 

วัตถุประสงคที ่2 การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมดวยวิธีการทางพุทธศิลป พบวา พุทธศิลปคือ

เครื ่องมือสงเสริมการเผยแผพระพุทธศาสนาโดยตรง มีแนวคิดอยู บนพื ้นฐานของหลักธรรมคำสอน จาก

นามธรรมไปเปนรูปธรรม สามารถมองเห็นและสัมผัสไดดวยอายตนะทั้ง 6 ในรูปของประติมากรรม จิตรกรรม 

สถาปตยกรรม พุทธศิลปชวยโนมนาวจิตใจใหเกิดศรัทธาเชื่อมั่น ซึ่งเปนบอเกิดของฉันทะ ความใฝที่จะรู เกิด

ความวิริยะ พากเพียรอุตสาหะ ซึ่งจะสงผลใหเกิดปญญา และเกิดการพัฒนาในที่สุด 

วัตถุประสงคที่ 3 การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมดวยพุทธศิลป ประกอบดวย 5 ดานดังน้ีคือ 

(1) การสรางสันติภายใน (2) ผูสอนพุทธธรรม (3) ทักษะการสอนพุทธธรรม  (4) เครื่องมือและวิธีการสอนพุทธ

ธรรม (5) พุทธศิลป (6) กระบวนการสอนพุทธธรรม แตละดานมี 5 ขั้นการเรียนรู คือ ขั้นฝกสติ ขั้นพัฒนาเขา

สูพุทธธรรม ขั้นสรางสรรคศิลปะและพุทธธรรม ขั้นแลกเปลี่ยนเรียนรู แบงปนประสบการณ ขั้นสรุปประยุกตสู

การเรียนการสอน  

ผูวิจัยจึงวางกรอบการพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป ดังน้ี   

การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป มีพุทธศิลปเปนแกนหลัก โดยเปน

เครื่องมือในการสอนพุทธธรรม เริ่มตนดวย ฉันทะหรือความรักและความพอใจ ขับเคลื่อนดวยความรับผิดชอบ

ตองาน (วิริยะ จิตตะ วิมังสา) สรางและดำรงอยูไดดวยกัลยาณมิตรธรรม ควบคูไปกับการพัฒนาประกอบดวย 

1) การสรางสันติภายใน ครูผูสอนตองมี มีสติ มีสมาธิมั่นคง สามารถควบคุมอารมณ มีอารมณดี สงผล

ใหผูเรียนเกิดความรูสึกทางบวก มีศรัทธาและมีฉันทะ มีความเปนตนแบบของความสงบ มีความนาเลื่อมใส 

นารัก นาเคารพ 

2) ผูสอนพุทธธรรม ตองมีความรูหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา เขาใจ สามารถสังเคราะหเน้ือหาแกน

สาระพุทธธรรมที่สอนดวยพุทธศิลป มีคุณสมบัติความเปนกัลยาณมิตร มีคุณลักษณะความเปนตนแบบที่ดีใน

สังคม มีทัศนคติที่ดีตอหนาที่ความเปนครู มีความเขาใจบทบาทการทำหนาที่ของ Facilitator  

3) ทักษะการสอนพุทธธรรม ผูสอนตองมีทักษะการสื่อสารที่ดี มีศิลปะในการพูด มีทักษะการฟง 

สามารถวิเคราะหผูเรียน สามารถแนะนำ ชี้แจง แกปญหาอยางมีประสิทธิภาพ มีทัศนคติที่ดีตอผูเรียนเพื่อผล

ในการสื่อสาร มีความรูอยางดีเกี่ยวกับขอมูลความรูที่สอน และมีความสามารถในการปรับระดับของขอมูลน้ัน

ใหเหมาะสม และงายตอระดับความรูของผูเรียน สามารถวิเคราะหผูเรียน มีจิตวิทยาสรางแรงจูงใจเพื่อการ

เรียนรู มีทักษะการใชสื่อ มีทักษะแกปญหา มีทักษะการพูด การฟง เพื่อใชในการถายทอดความรู ตามความ

พรอมทั้งดานรางกาย และอารมณของผูเรียน 

4) เครื่องมือและวิธีการสอนพุทธธรรม ผูสอนตองมีเครื่องมือวิธีการสอนพุทธธรรม สามารถสอนแบบ

เชิงรุกดวยการสอนผานกิจกรรมพุทธศิลปที่หลากหลาย เนนใหเด็กไดลงมือปฏิบัติ เพราะกระบวนการเรียนรู

แบบเชิงรุก (Active Learning) สอดคลองกับการทำงานของสมอง ที่เกี่ยวของกับความจำ โดยสามารถเก็บ

และจำสิ่งที่ผูเรียนเรียนรูอยางมีสวนรวม มีปฏิสัมพันธกับเพ่ือน ผูสอน สิ่งแวดลอม การเรียนรูไดผานการปฏิบัติ

จริง จะสามารถเก็บจำในระบบความจำระยะยาว  



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที่ 9 ฉบับที่ 6 (กันยายน-ตุลาคม 2564)  2636 
 

5) พุทธศิลป ครูผูสอนตองเปนผูรูศิลปะ มีความรูความเขาใจพื้นฐานของศิลปะและพุทธธรรม มี

ความคิดสรางสรรค สามารถดัด แปลง ประยุกตเปนเครื่องมือในการสรางสรรคงาน เขาถึงคุณคาในจิตใจ มี

ความสามารถ วาด ปน แมในระดับพ้ืนฐาน 

6) กระบวนการสอนพุทธธรรม ครูผูสอนตองมี ขั้นตอนในการสอนพุทธธรรมดวยพุทธศิลป สามารถ

วางแบบฝกปฏิบัติเปนขั้นเปนตอนนำไปสูกระบวนการเรียนรูที่เปนประโยชน ผานระบบประสาทสัมผัสทั้ง ๕ 

ของรางกาย และทำใหเกิดความรูสึก ความคิด เกิดประสบการณที่สะสมและจดจำได และทำใหผูเรียนมีทักษะ

สำคัญที่จำเปนสำหรับคนในศตวรรษที่ 21 คือ Critical thinking การคิดแบบมีวิจารณญาณ คิดเปนระบบ 

เช่ือมโยงกัน / Creativity ความคิดริเริ่มสรางสรรค สรางสิ่งใหมๆที่จะตอบโจทยแกปญหา / Communication 

การสื่อสาร การฟง การถายทอด การโนมนาวจูงใจ การเขาใจผูอื่น / Collaboration การทำงานรวมกับผูอ่ืน

ไดอยางมีประสิทธิภาพ / Big Data Management การจัดการขอมูลที ่ม ีมากมาย โดยในการพัฒนา

กระบวนการประกอบไปดวย 5 ขั้นตอนการเรียนรู คือ 

ขั้นตอนที่ 1 ฝกสติ (พัฒนาฉันทะ) 

ขั้นตอนที่ 2 พัฒนาเขาสูพุทธธรรม 

ขั้นตอนที่ 3 สรางสรรคศิลปะและพุทธธรรม 

ขั้นตอนที่ 4 แลกเปลี่ยนเรียนรู แบงปนประสบการณ 

ขั้นตอนที่ 5 สรุปประยุกตสูการเรียนการสอน 

 

องคความรูใหม  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ภาพที่ 1: การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมดวยพุทธศิลป 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.6 (September-October 2021)  2637 
 

 

 การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมดวยพุทธศิลป  

 “I-T-S-T-A-P MODEL” มีรายละเอียดดังนี้  

1) การสรางสันติภายใน I (Inner peace) ครูผูสอนตองมี มีสติ มีขันติ มีสันติภายใน อันเกิดจากการ

หมั่นเจริญภาวนา มีอารมณดีที่ทำใหสมองสวนหนาทำงานไดเต็มที่ ซึ่งจะสงผลตอไปใหผูเรียนเกิดความรูสึก

ทางบวก เชน สนุก ตื่นเตน ทาทาย ทึ่ง ชวนคิด อยากรู อยากเอาชนะ อยากเปลี่ยนแปลง ชื่นชมตนเอง ชื่นชม

ผูอื่น รูสึกดีตอตนเอง ภูมิใจตนเอง เกิดความรูสึกเห็นคุณคาตนเอง ภูมิใจตนเอง อยากเรียนรูตอไปดวยตัวเอง 

ชื่นชมกลุม มีสภาวะ FLOW คือ เกิดความไหลลื่นในการเรียนรู เกิดจากการไดทำในสิ่งที่ชอบ ทั้งนี้ครูผูสอน

ตองหมั่นเจริญสติ และวิปสสนากรรมฐานใหเกิดศิลปะภายใน หมั่นพัฒนาจิต สรางสันติภายใน 

2) ผูสอนพุทธธรรม T (Buddhist Morality Trainer) ครูผูสอนตองมีคุณสมบัติความเปนกัลยาณมิตร 

มีคุณลักษณะความเปนตนแบบที่ดีในสังคม มีทัศนคติที่ดีตอหนาที่ความเปนครู มีความรู ความเขาใจ สามารถ

สังเคราะหแกนเนื ้อหาสาระพุทธธรรมที่สอน ดวยพุทธศิลปและมีความเขาใจบทบาทการทำหนาที ่ของ 

Facilitator เพราะปจจุบันน้ี การจัดการศึกษาจำเปนตองพัฒนาเปลี่ยนแปลงไปจากเดิมเพ่ือใหกาวทันกับโลกที่

เปลี่ยนไป ผูเรียนตองกาวขามสาระวิชาไปสูการเรียนรูทักษะเพื่อการดำรงชีวิต  ผูสอนจะปรับเปลี่ยนบทบาท

ในชั้นเรียนจากการสอนบรรยายเปนหลกัไปเปนผูแนะนำ และอำนวยความสะดวก (facilitator) กระตุนใหเกิด

การเรียนรูอยางมีประสิทธิภาพ จากประสบการณ ไดคิดลงมือปฏิบัติ แลกเปลี่ยนเรียนรูจากการทำงานเปน

กลุม เพื่อใหเกิดทักษะการเรียนรู สรางปญญาของตนเอง และมีทักษะชีวิต เรียนรูอยางมีความสุข กลายเปนผู

ใฝรูตลอดชีวิต  

3) ทักษะการสอนพุทธธรรม S (Buddhist Teaching Skill) ครูผูสอนตองมีทักษะการสื่อสารที่ดี มี

ศิลปะในการพูด มีทักษะการฟง สามารถวิเคราะหผูเรียน สามารถแนะนำ ช้ีแจง แกปญหาอยางมีประสิทธิภาพ 

มีทัศนคติที่ดีตอผูเรียนเพ่ือผลในการสื่อสาร มีความรูอยางดีเกี่ยวกับขอมูลความรูที่สอน และมีความสามารถใน

การปรับระดับของขอมูลนั้นใหเหมาะสม และงายตอระดับความรูของผูเรียน สามารถวิเคราะหผูเรียน มี

จิตวิทยาสรางแรงจูงใจเพื่อการเรียนรู มีทักษะการใชสื่อ มีทักษะแกปญหา มีทักษะการพูด การฟง เพื่อใชใน

การถายทอดความรู ตามความพรอมทั้งดานรางกาย และอารมณของผูเรียน 

4) เครื่องมือและวิธีการสอนพุทธธรรม T (Buddhist Teaching Tools) ครูผูสอนตองมีเครื่องมือวิธีการ

สอนพุทธธรรม สามารถสอนแบบเชิงรุกดวยการสอนผานกิจกรรมพุทธศิลปเนนใหเด็กไดลงมือปฏิบัติ เพราะ

กระบวนการเรียนรูแบบเชิงรุก (Active Learning) สอดคลองกับการทำงานของสมอง ที่เกี่ยวของกับความจำ 

โดยสามารถเก็บและจำสิ่งที่ผูเรียนเรียนรูอยางมีสวนรวม มีปฏิสัมพันธกับเพื่อน ผูสอน สิ่งแวดลอม การเรียนรู

ไดผานการปฏิบัติจริง จะสามารถเก็บจำในระบบความจำระยะยาว ครูผู สอนแบบการโคช ทำหนาที่เปน

ผูอำนวยการสะดวก มีจิตวิทยาเชิงบวก Positive Psychology และกระบวนการ การเรียนรูสูการเปลี่ยนแปลง 

Transformative Learning 

5) พุทธศิลป A (Being a Buddhist Artist) ครูผูสอนตองเปนผูมีศิลปะ มีความรูความเขาใจพื้นฐาน

ของศิลปะและพุทธธรรม มีความรูเรื่องราวในพุทธประวัติ มีความรูทางดานพุทธศิลป มีความรูทางดานศิลปะ 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที่ 9 ฉบับที่ 6 (กันยายน-ตุลาคม 2564)  2638 
 

สามารถเขาถึงคุณคาในจิตใจ มีความสามารถ วาด ปน แมในระดับพ้ืนฐานเพราะเมื่อมีความเขาใจในพุทธศิลป

และพุทธธรรมแลว ก็จะสามารถดัดแปลงหาก หยิบยกสิ่งใกลตัวมาเปนเครื่องมือในการสอนดวยวิธีการที่แยบ

คายไดเสมอ 

6) กระบวนการสอนพุทธธรรม P (Buddhist Art-Based Teaching Process) ครูผ ู สอนตองมี 

ขั้นตอนในการสอนพุทธธรรมดวยพุทธศิลป ที่ชวยพัฒนาผูเรียนผานกิจกรรมการเรียนรู ตั้งแตกระบวนการใน

การนำเขาสูเนื้อหา การจัดกิจกรรมการเรียนรู ความสามารถในการวางแบบฝกปฏิบัติเปนขั้นเปนตอนนำไปสู

กระบวนการเรียนรูที่เปนประโยชน ผานระบบประสาทสัมผัสทั้ง 5 ของรางกาย และทำใหเกิดความรู สึก 

ความคิด เกิดประสบการณที่สะสมและจดจำได และทำใหผูเรียนมีทักษะสำคัญที่จำเปนสำหรับคนในศตวรรษ

ที่ 21 คือ Critical thinking การคิดแบบมีวิจารณญาณ คิดเปนระบบ เชื่อมโยงกัน/Creativity ความคิดริเริ่ม

สรางสรรค สรางสิ่งใหมๆที่จะตอบโจทยแกปญหา/Communication การสื่อสาร การฟง การถายทอด การ

โนมนาวจูงใจ การเขาใจผู อื ่น/Collaboration การทำงานรวมกับผู อื ่นไดอยางมีประสิทธิภาพ/Big Data 

Management การจัดการขอมูลที่มีมากมาย 

โดยในการพัฒนากระบวนการประกอบไปดวย 5 ขั้นตอนการเรียนรู คือ ขั้นตอนที่ 1 ฝกสติ (พัฒนา

ฉันทะ) ขั ้นตอนที่ 2 พัฒนาเขาสู พุทธธรรม ขั ้นตอนที่ 3 สรางสรรคศิลปะและพุทธธรรม ขั ้นตอนที่ 4 

แลกเปลี่ยนเรียนรู แบงปนประสบการณ และขั้นตอนที่ 5 สรุปประยุกตสูการเรียนการสอน 

ผลลัพธเปนคุณสมบัติที่เปนคุณลักษณะของครูที่ดี 4 ประการตามแนวทางของ ภาวิต 4 ไดแก  

1) วาดเสนเห็นกายใจ (ภาวิตกาย) คือ มีความสำรวมอินทรีย เชน ตาดู หูฟง อยางมีสติ บริโภค

เทคโนโลยีอยางฉลาด ตรงตามคุณคา มีศีลลาจารวัตรงดงาม เปนที่ต้ังแหงศรัทธา  

2) ปนแตงในพฤติกรรม (ภาวิตศีล) คือ มีพฤติกรรมทางสังคมแบบเกื้อกูลสรางสรรค  

3) ฝนสวยงามตามดวงจิต (ภาวิตจิต) คือ มีจิตที่อบรมดีแลว มีความเคารพ ออนโยน ซื่อสัตย กตัญู 

มีจิตใจเขมแข็ง มีความเพียรพยายามกลาหาญ มีสติ ขันติ และสันติภายใน  

4) เปลี่ยนศิษยคิดฉลาดปญญา (ภาวิตปญญา) คือ สามารถสั่งสอนศิษย ใหรูจักคิด พิจารณา แกไข

ปญหา มองเห็นสิ่งทั้งหลายตามความเปนจริง ปราศจากอคติและแรงจูงใจแอบแฝง เปนผูที่กิเลสครอบงำบังคับ

บัญชาไมได อยูดวยปญญา รูเทาทันโลกและชีวิต 

 

อภิปรายผลการวิจัย  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงคที่ 1 พบวา บริบท ปญหาการสอนพุทธธรรมของโรงเรียนในตำบลสวาย เกิด

จากครูผูสอนขาดความเขาใจ ขาดทักษะในการวิเคราะหแกนเนื้อหาสาระ ขาดทักษะในการใชเทคโนโลยีการ

สอน ขาดประสบการณในการสอนพุทธธรรม ไมตระหนักถึงความเชื่อมโยงสำคัญของพุทธธรรมตอทักษะการ

เรียนรูที่สอดคลองกับปจจุบัน ทั้งนี้เปนเพราะ ครูมีประสบการณการเรียนแบบทองจำ ไมเคยวิเคราะหสาระ

พุทธธรรมจึงไมมีความรูความเขาใจที่แทจริง เมื่อมาสอนจึงสอนแบบบรรยายเนนทองจำ ผูเรียนจึงไมสามารถ

สรางองคความรูที่สามารถเชื่อมโยงนำไปใชไดจริง ทำใหเกิดความเบื่อหนายและไมเห็นประโยชนของการเรียน

วิชานี้  ดังนั้นผูเรียนตองการใหมีกิจกรรมการเรียนรูที่สนุกสนานไมนาเบื่อ สอดคลองกับทฤษฎีหลักการสอน  



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.6 (September-October 2021)  2639 
 

(Jaitieng, 2003) นอกจากน้ียังพบวานักเรียนยังมีการพัฒนาการทางดานของความคิดที่ชา สมาธิสั้น รวมถึง

ขาดวินัยในการใชชีวิต ใชเวลาไมเปนประโยชน ขาดการแยกแยะทางความคิด คําพูด การกระทำ และมีการ

แสดงออกไมเหมาะสม บางครั้งครู อาจารย ผูปกครองเองก็เปนแบบอยางที่ไมดีดวย 

จากการศึกษาแนวคิดและทฤษฎีที่เกี่ยวของ ทำใหเห็นวาการศึกษาสมัยใหม ใหความสำคัญกับการ

สรางองคความรูดวยตัวเอง ซึ่งเปนทฤษฎีทางการศึกษาที่มุงเนนผูเรียนเปนศูนยกลางการเรียนรูดวยตัวเอง 

(Onsri, 2003) โดยมีครูผู สอนใชบทบาทของผูอำนวยความสะดวกในการเรียนรู เพื ่อสรางพื้นที ่แหงการ

เรียนรู ใหสอดคลองกับผูเรียน เพื่อทำใหผูเรียนเปนผูสรางองคความรูใหม (ความรูเกา+ความรูใหม) ไดดวย

ตัวเอง พรอมนำไปประยุกตใชกับการพัฒนาตัวเองไดทันที โดยที่คุณครูเปนผูอำนวยความสะดวกในการเรียนรู

และทักษะการโคช ทำใหไดทั้งความรู แนวความคิด และการลงมือปฏิบัติอยางครบถวน การนำพุทธศิลป เขา

มาใชในการจัดการเรียนวิชาพระพุทธศาสนา เปนแนวทางที่สอดคลองกับแนวคิดของการใช ศิลปะเปนฐาน 

และ การคิดเชิงศิลปะ ซึ่งเนนการพัฒนาใหผูเรียนไดพัฒนากระบวนการเชื่อมโยงความคิด เพื่อสงเสริมใหเกิด

การคิดอยางมีเหตุผล 

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงคที่ 2 พบวา การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมดวยวิธีการทางพุทธ

ศิลป แสดงใหเห็นวา พุทธศิลปชวยโนมนาวจิตใจใหเกิดศรัทธาเชื่อมั่น (Saijai, 2017) พุทธศิลป เกิดจากการ

สรางสรรคด วยศรัทธา ความรักที ่ม ีต อพระพุทธศาสนา อีกทั ้งย ังเปนเครื ่องมือสงเสริมการเผยแผ

พระพุทธศาสนาโดยตรง มีแนวคิดอยูบนพื้นฐานของหลักธรรมคำสอน จากนามธรรมไปเปนรูปธรรม สามารถ

มองเห็นและสัมผัสไดในรูปของประติมากรรม จิตรกรรม สถาปตยกรรม ทั้งนี้เปนเพราะ ในอดีตนั้นการเผยแผ

พุทธธรรม อาศัยการจดจำและถายทอดแบบมุขปาถะ ตอมาไดพัฒนาไปสูการจดจาร บันทึกเพื่อถายทอด 

จนกระทั่งแปรมาสูกระบวนการทางศิลปะ ถึงแมวาพุทธธรรมจะเปนนามธรรม แตเมื่อผานการสรางสรรคแลว 

ก็ปรากฏเปนรูปธรรมใหเห็น ไดรู ส ึก สามารถสัมผัสไดดวยอายตนะ 6 (Somdej Phra Yanasamvara 

(Charoen Suvaddhano). (1991). การใชศิลปะเปนเครื่องมือ เปนวิธีสอนที่จะนำไปสูการเรียนรูและการพัฒนา

ความเปนตัวตนของตัวเอง สอดคลองกับ แนวคิดของการใชศิลปะเปนฐาน (Nissley, 2010) และการคิดเชิง

ศิลปะ (Yakman, 2006) การเรียนรูดวยศิลปะเปนฐานสามารถชวยพัฒนาจินตนาการ เชนเดียวกับความคิด

เชิงพื้นที่ และเชิงเหตุผล เชิงนามธรรม เปนทักษะสำคัญสำหรับอนาคต ในการเปลี่ยนแปลงอยางรวดเร็วของ

สังคมและเศรษฐกิจโลก  

ผลจากการวิจัยวัตถุประสงคที่ 3 พบวา การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธ

ศิลปนั้น จะตองเริ่มตนดวยการสราง ฉันทะ หรือความยินดี พอใจ รักใคร รักในสิ่งที่จะทำนั้นอยูเสมอและ

ปรารถนาจะทำใหไดผลดียิ่งขึ้น ซึ่งเปนพื้นฐานแหงความสำเร็จ จะเห็นไดวาในการปรับปรุงพัฒนา หากเริ่มตน

ดวยความรักที่จะทำแลว โอกาสแหงความสำเร็จจะเกิดขึ้นไดมาก และสิ่งที่สำคัญอีกประการหนึ่งคือ จะตอง

กำจัดสิ่งที่เปนอุปสรรคในการสรางฉันทะ ซึ่งอาจมีที่มาไดหลายอยาง เชน บุคลิกภาพ ความนารัก นาเคารพ

ของครูผู สอน ซึ่งสามารถจำกัดสภาพการณนี้ไดดวยคุณสมบัติแหงการเปนกัลยาณมิตร ซึ่งสอดคลองกับ

แนวทางของจิตวิทยาเชิงบวก (Saligman, 2002) สวนกระบวนการพัฒนาในแตละดาน คือ ดานการสรางสันติ

ภายใน ดานผูสอนพุทธธรรม ดานทักษะการสอนพุทธธรรม ดานเครื่องมือและวิธีการสอนพุทธธรรม ดานพุทธ



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที่ 9 ฉบับที่ 6 (กันยายน-ตุลาคม 2564)  2640 
 

ศิลป และดานกระบวนการสอนพุทธธรรม ยังคงเปนสิ่งที่สามารถเสริมเติมเต็ม และพัฒนาใหละเอียดดีขึ้นได 

ตามกำลังแหงความรัก ความใฝใจพัฒนา ความรับผิดชอบ พยายาม ปรับปรุง ตรวจสอบ วัดผลคิดคน แกไข

ปรับปรุง หรือรวมเรียกวา อิทธิบาท 4 

 

สรุป   

 การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป คือการสรางสภาวะที่มีความสุขมี

ความสัมพันธกับการฝกสมาธิ เปนการสรางฉันทะใหเกิดมีตอการเรียนพุทธธรรม ซึ่งเปนตั้งตนใหเกิดมี

การศึกษาพัฒนาใหกวางขวางยิ่งขึ้นไป การพัฒนาการสอนพุทธธรรมดวยพุทธศิลป สามารถใชไดในทุกระดับ

การศึกษาและระดับองคกร นอกเหนือจากการพัฒนาองคความรูและทักษะทางดานตางๆ ครูผูสอนยังสามารถ

พัฒนาตนเองใหเกิดลักษณะผูสอนที่พึงประสงคควบคูไปกับการเรียนการสอนตามกระบวนการพัฒนาอีกดวย  

 

ขอเสนอแนะ 

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังน้ี  

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

 1.1 จากผลการศึกษาพบวา การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป ครูตอง

อาศัยประสบการณและการฝกฝนปรับปรุงอยูเสมอ เพื่อใหเกิดความชำนาญ ในดานการสรางกิจกรรมที่

สอดคลองกับหลักธรรมการดำเนินชีวิตที่ทันตอเหตุการณโลก มีการเรียนรูอยางตอเนื่อง ดังนั้นหนวยงานที่

เกี่ยวของควรมีนโยบาย การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป ไปยังทุกโรงเรียนทุก

ระดับของการศึกษา ตั้งแตประถม มัธยม ไปจนถึงมหาวิทยาลัย เพื่อใหบุคลากรครู ไดพัฒนาองคความรู

ทางดานพุทธศิลป และ การวิเคราะหแกนเนื้อหาพุทธธรรมที่ตองใชในการจัดการเรียนการสอน อีกทั้งยังได

ปรับเปลี่ยนวิธีการใหเหมาะสมกับเยาวชนในยุคปจจุบัน 

 1.2 จากผลการศึกษาพบวา การคัดเลือกครูเขารับการฝกอบรม ตองคัดเลือกครูที่มี ฉันทะ (Passion) 

ในการพัฒนาตนเอง มีความรักในการสอน มีทัศนคติที่ดีตอการเปลี่ยนแปลง และมีความรักตอพระพุทธศาสนา 

ดังนั้นหนวยงานที่เกี่ยวของควรมีนโยบาย พัฒนาครูพระสอนศีลธรรมเพื่อการพัฒนากระบวนการสอนพุทธ

ธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป เพื่อใหสอดคลองกับการจัดการเรียนการสอนของสถานศึกษา อีกทั้งยังเปนการ

อนุรักษงานพุทธศิลป ที่ยังคงมีปรากฏอยูตามวัดวาอารามตางๆ เพราะเมื่อพระสงฆผูอาศัยอยูในอาราม มี

ความรูความเขาใจในพุทธศิลปก็จะเปนการรักษาไวซึ่งพุทธธรรมผานพุทธศิลป 

 1.3 จัดตั้งชมรมครูพุทธศิลป พุทธธรรม เพื่อสรางชุมชนผูมีความรูความสนใจใกลเคียงกัน ดังน้ัน

หนวยงานที่เกี่ยวของควรมีนโยบาย การใหความรูอยางลึกซึ้งทางดานพุทธศิลปและพุทธธรรม ที่จำเพาะ

เจาะจงแกผูที่เกี่ยวของกับผูมีหนาที่จัดการศึกษา ซึ่งจะเปนการทำงานที่เปนระบบ ยกระดับการศึกษาในทาง

พระพุทธศาสนาในคราวเดียว 

 2. ขอเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งตอไป 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.6 (September-October 2021)  2641 
 

 2.1 นำการพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป ไปทดลองใชการ พัฒนา

กระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลปกับโรงเรียนอ่ืน หรือระดับการศึกษาอ่ืน 

 2.2 ขยายกลุมเปาหมาย การพัฒนากระบวนการสอนพุทธธรรมในโรงเรียนดวยพุทธศิลป โดยทดลอง

ใชกับครูพระสอนศีลธรรม พระนักพัฒนา ในหมูบาน ในชุมชน 

 

References    

Child and Youth Development Promotion Committee, National Child and Youth Development 

Plan 2017 – 2021 (Incorporating the 2nd National Child and Youth Development 

Action Plan 2017-2021). (2nd ed.), Bangkok: J.S. Printing. 

Inthasara, W. (2014). Buddha’s Teaching Medthods. Bangkok: Tummada Publishing. 

Jaitieng, A. (2003). Teaching Principles. Bangkok: Odeon Store Publishing. 

Katumarn, P. (2018). Positive Psychology and Transformative Learning. Retrieved August 16, 

2020, from https://drpanom.wordpress.com/2018/10/17 

Katumarn, P. (2020). Coaching and Mentoring for Teachers. Retrieved August 16, 2020, from 

https://drpanom.wordpress.com/2020/08/03/coaching-and-mentoring-for-teachers-2/ 

Nissley, N. (2010). Arts based Learning at Work: Economic Downturns, Innovation Upturns. and 

the Eminent Practicality of Arts in Business. Journal of Business. 

Onsri, J. (2003). ACTIVE LEARNING to learning in the 21st century. Academic Journal, 6(9), 11-16. 

Panich, V. (2012). 21st Century Skills. Bangkok: Tathata Publication Co. Ltd. Press. 

Saijai, K. (2017). Buddhism Art and Knowledge Management. Special article, Journal of 

Humanities and Social Sciences Ratchapruek University, 3(1), 1-10. 

Seligman, M (2002). Positive psychology. Retrieved August 16, 2020, fromhttps://positivepsy 

chology.com/what-is-positive-psychology-definition/ 

Somdej Phra Yanasamvara (Charoen Suvaddhano). (1991). Wisdom in Buddhism. Retrieved 

August 16, 2020, from http://www.openbase.in.th/files/ebook/sangh/set2/sangharajaa004.pdf 

Suthasinobol, K. (2017). Consciousness and Ethics Professional Teacher. Bangkok: Commercial 

World Media Co. Ltd. 

Whattananarong, K. (2013). Technology of Instruction. Retrieved August 16, 2020, from https:// 

www.thairath.co.th/content/336124 

Yakman, G. (2006). STEAM education. Retrieved August 16, 2020, from http://www.academia. 

edu/33856479/STEAM_Education_Professional_Development_Practicum_and_Researc

h 

http://www.academia/

