
 

 

พุทธธรรมาภิบาลกับปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง∗ 
The Buddhist Good Governance and Philosophy of Moderate Postmodernism 

 
1พระครูโอภาสสราธิคุณ (ชาตรี อาสโภ), สิริกร อมฤตวาริน, กีรติ บุญเจือ และ เอนก สุวรรณบัณฑิต 

1Phrakhru Ophassarathikhun (Chatree asapho), Sirikorn Amaritwarin,  

Kirti Bunchua and Anek Suwanbundit 
1สาขาปรัชญาและจริยศาสตร มหาวิทยาลัยราชภัฎสวนสุนันทา 

1Philosophy and Ethics, Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 
1Corresponding Author’s Email: tree.siri@hotmail.com 

 

บทคัดยอ 

 บทความนี้มีวัตถุประสงคเพื่อวิเคราะห วิจักษ คือประเมินคาแตละประเด็นที่แจกแจงออกมาและ

วิธาน คือการประยุกตใช เปนการลงมือทำการอยางมีวิธีโดยเลือกเอาเฉพาะที่เห็นวาจะเปนคุณมาใชตาม

เปาหมาย โดยการวิเคราะหจากพุทธธรรมาภิบาลตามหลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลางเพื่อการอธิบายที่ลึกซ้ึง

ยิ่งข้ึน ใชวิธีวิจัยทางปรัชญา ไดแก วิภาษวิธีของโสกราตีส 

 ผลการวิจัยพบวา แนวคิดดานพุทธธรรมาภิบาลวาเปนการปกครองที่ดีตามกระบวนทรรศนนวยุค  

โดยมีเหตุผลวา 1) ธรรมาภิบาลเปนหลักการเชิงกฎ 2) ธรรมาภิบาลเปนหลักการเชิงคุณธรรม และ 3) ธรรมา 

ภิบาลเปนหลักกระทำดีตามขอธรรมในพระพุทธศาสนาดานปกครอง ซ่ึงกระแสคิดดังกลาวเนนในความเปนกฎ 

เปนเกณฑ เปนขอคุณธรรม แมจะแสดงเหตุผลไดอยางสมเหตุสมผล แตการเปนกฎทำใหลงมือกระทำแบบแยก

สวน การอบรมคุณธรรมแบบนวยุคเนนเรื่องของผลประโยชนและพุทธธรรมาภิบาลไมใชเพียงคุณธรรมของ

ผูปกครอง ผูวิจัยตีความใหมไดวา “พุทธธรรมาภิบาลตามหลักกระบวนทรรศนปรัชญาหลังนวยุคสายกลางเปน

ภาวะแหงการอภิบาลโลกเพื่อใหโลกดำเนินไปเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต ดวยผูปกครองที่มีคุณธรรม ผาน

หลักการปกครองเชิงคุณธรรม เพ่ืออภิบาลหมูชนท่ีมีคุณธรรมเปนพ้ืนฐาน” เพ่ือขยายมุมมองใหกวางขวางรวม

ผูปกครอง  หลักการและระบบปกครอง และประชาชน ไวดวยกัน เมื่อมีความเขาใจในพุทธธรรมาภิบาลอยาง

ชัดเจน ยอมนำไปสูศักยภาพในการถายทอดและการเสริมสรางจิตสำนึกพุทธธรรมาภิบาล แตก็ตองเปดใจรับ

นำมาวิเคราะหและวิจักษเสียใหมดวยใจท่ีเปนกลาง เม่ือประเมินคาแลวพบวาจึงเปนท้ังหลักการเชิงกฎและเชิง

คุณธรรมในการปกครอง จึงยอมตองเพงไปยังขอธรรมที่เกี่ยวของกับการปกครอง การดำรงหมูคณะ และการ

ยังงานใหสำเร็จดวยดี สามารถนำไปใชเปนหลักการและแนวทางในการดำเนินการสงเสริมการปกครองท่ีดีตาม

หลักพุทธธรรมาภิบาลเพ่ือความม่ันคง ม่ังค่ังและยั่งยืนตอไป  
 

คำสำคัญ: พุทธธรรมาภิบาล; ปรัชญาหลังนวยุค; สายกลาง 

 
∗Received January 27, 2021; Revised April 7, 2021; Accepted June 25, 2021 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.4 (June 2021)   1445 

 

Abstract 

 This article is for analysis purposes. Visiting and Vithan Buddhism Good governance is 

based on a post-medieval philosophy for a deeper explanation. This research used 

philosophical research methods as dialectical methods, 

 The results found that 1)  Good governance is a principle The research article is for 

analytical purposes. Appreciation is the evaluation of each enumerated issue. Application is 

the implementation by selecting only methods that are of advantages and responding to the 

goals. An analysis of the Buddhist good governance according to the philosophy of moderate 

postmodernism aimed for a deeper explanation. The dialectic method of Socrates was applied 

for research methodology. From the study, the concept of Buddhist good governance is found 

to be a good governance according to the paradigm of moderate postmodernism with the 

following reasons: 1) a good governance is a rule-based principle; 2) a good governance is a 

principle of morality; and 3) a good governance is a principle of doing good deeds according 

to the Buddhist teachings in the aspect of governance. Such concepts emphasize rules, 

regulation, and virtues; although with reasonable justification, by being “rule” enables a 

separate action. The training of morality by way of moderate postmodernism focuses on 

benefits and it is found that the Buddhist good governance is not the virtue of ruler. The 

researcher then reinterprets as, “Buddhist good governance according to the philosophy of 

moderate postmodernism is the state of global governance for the world to continue 

improving the quality of life under virtuous rulers through moral governance for ethical-based 

people”, in order to broaden the perspectives by combining the rulers, principles, forms of 

governance, and the people. A clear understanding of Buddhist good governance leads to 

new potential in conveying and strengthening the awareness arising of Buddhist good 

governance, however, it requires an open mind to take the concept to analyze and appreciate 

with a neutral mind. From the evaluation, it is found that the Buddhist good governance is a 

principle of law and morality in governance, therefore, it can be applied as a guideline to 

promote a good governance according to the Buddhist good governance for stability, wealth, 

and sustainability.  
 

Keywords: Buddhist Good Governance; Philosophy of Moderate Postmodernism; Middle Way 

 

 

 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที ่9 ฉบับที ่4 (มิถุนายน 2564)   1446 

 

บทนำ 

 Nietzsche (1844-1900) ไดรับการขนานนามวาเปนผูเริ่มพัฒนาปรัชญาหลังนวยุค โดยการสงสาสน

อันเปนประโยคอมตะวา “พระเจาตายแลว (God is dead)” เพื่อใหมนุษยไดเปนอิสระจากความคิดที่เปน

ระบบเดิม เพราะอันท่ีจริง พระเจาท่ีมีอิทธิพลจากกระบวนทัศนท่ี 3 แลวยังไมสามารถสูญสลายไปในกระบวน

ทัศนท่ี 4 ไมสามารถชวยอะไรมนุษยไดแลวมนุษยพึงปลดเปลื้องพันธะเพ่ือการมีเสรีภาพดวยความสามารถของ

มนุษยเองดวยการแสวงหาอำนาจ พัฒนาตนจนเปนอภิมนุษย (Superman) คือ มนุษยผูมีความสามารถสูงสุด

เอาชนะอุปสรรคได นอกจากนี ้ นิทเช (Nietzsche) เสนอแนวคิดดานญาณวิทยาวา ภาษามีความสำคัญ

มากกวาเหตุผล และคนที่รูรูปแบบภาษาจะสามารถสรางความรูใหตนเองได ไมมีภาษาใดแสดงความจริงเชิง

วัตถุวิสัยได จะพบไดเพียงการตีความเทานั้น เพราะความจริง คือ ความคิดในบริบทภาษาแตละบริบท 

(Specific Linguistic Context) ดังนั้น แนวความคิดในการแสวงหาความจริงจึงไดเริ่มเปลี่ยน ณ ชวงนี้เอง 

หลักธรรมภิบาลถึงแมจะไมรูจักหรือถูกกลาวอางในอดีตแตเปนประเด็นที่นาสนใจในยุคปจจุบัน เหตุผลเพราะ

หลักการดังกลาวนี้กระทบกับคนสวนใหญภายในประเทศ นั่นก็คือประชาชนทุกคนในประเทสไทยนั่นเอง 

 รูปแบบหลักธรรมาภิบาลเปนหลักการที่เหมาะสมกับการปกครองระบอบประชาธิปไตย และแนวทาง

การพัฒนาภายใตระบบเศรษฐกิจทุนนิยมเสรี และสงเสริมความเปนธรรมใหกับทุกภาคสวน ซึ่งจะชวยแกไข

ปญหาในดานตางๆ เชน ปญหาคอรัปชัน ปญหาความยากจน เปนตน การปกครองดวยหลักธรรมาภิบาลจึง

เปนหลักการที่ตองควบคุมทั้งเชิงความคิดและเชิงกระบวนการจึงจะสามารถนำมาควบคุมความประพฤติของ

ประชาชน องคกรภาคเอกชน ภาครัฐ และฝายปกครองได การปกครองท่ีดีจึงตองทำใหประชาชนเขาใจคุณคา

ของหลักการปกครองที่ดี และในเชิงกระบวนการจะตองเนนความเปนระบบ กฎระเบียบ และการมีสวนรวม 

เพ่ือใหเกิดประสิทธิภาพและความโปรงใสเชิงระบบ ธรรมาภิบาลจึงถูกอธิบายและประยุกตใชไปตามความเชื่อ  

ปรัชญากระบวนทัศนความเชื ่อพื ้นฐานในจิตใจของมนุษยทุกคน แตกตางกันตามเพศ วัย สิ ่งแวดลอม 

การศึกษาอบรม และการตัดสินใจเลือก ของแตละบุคคล กระบวนทัศนไมใชสมรรถนะตัดสินใจ เพราะ

สมรรถนะตัดสินใจ คือ เจตจำนง แตเปนสมรรถนะเขาใจ และเชิญชวนใหเจตจำนงตัดสินใจ  แบงออกเปน  

5 กระบวนทัศน (Boonchuea, 2018) ไดแก 1) กระบวนทัศนยุคดึกดำบรรพมองทุกอยางวามาจากน้ำพระทัย

ของสิ่งศักดิ์สิทธิ์เบื้องบน 2) กระบวนทัศนยุคโบราณมองทุกอยางวาโลกมีกฎเกณฑ มนุษยจะไดความสุขในโลก

นี้ก็ดวยรูและทำตามกฎธรรมชาติอยางเครงครัด 3) กระบวนทัศนยุคกลางมองทุกอยางวาเปนทางไปสูโลกหนา 

ตองอดทนและหม่ันกระทำความดี หลีกเลี่ยงความชั่ว เพราะจะมีความสุขในโลกหนาท่ีรออยู 4) กระบวนทัศน

นวยุคมองทุกอยางวาเปนระบบเครือขายตามเกณฑวิทยาศาสตร เมื ่อมีปญหาก็ตองเอาชนะปญหาดวย

วิทยาศาสตรเพ่ือใหมีความสุขไดในโลกนี้ ไมตองรอโลกหนา และ 5) กระบวนทัศนหลังนวยุคไมยึดม่ันถือม่ันให

กฎหรือเกณฑใดเกณฑหนึ่ง และไมละทิ้งความรูใดเลย เนนการมองทุกอยางดวยวิจารณญาณ มีการวิเคราะห 

ประเมินคา และประยุกตใชสิ่งตางๆ เพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิต 

 หลักพื้นฐานของการบริหารกิจการบานเมืองและสังคมที่ดีประกอบดวย 6 ประการ (Government 

Gazette, 1999)  คือ หลักนิติธรรมการตรากฎหมาย กฎขอบังคับตางๆ ใหทันสมัยและเปนธรรม เปนท่ี

ยอมรับของสังคมและสังคมยินยอมพรอมใจปฏิบัติตามกฎหมาย กฎ ขอบังคับเหลานี้ ซึ ่งหลักคุณธรรม 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.4 (June 2021)   1447 

 

หมายถึง การยึดมั่นในความถูกตองดีงาม โดยรณรงคใหเจาหนาที่ของรัฐยึดหลักนี้ในการปฏิบัติหนาที่ใหเปน

ตัวอยางแกสังคมและสงเสริมสนับสนุนใหประชาชนพัฒนาตนเองไปพรอมกัน เพื่อใหคนไทยมีความซื่อสัตย 

จริงใจ ขยนั อดทน มีระเบียบวินัย ประกอบอาชีพสุจริตเปนนิสัยประจำชาติ 

 โดยเทคนิควิธีและวิถกีารทำงานที่แตกตางหลากหลายตามความเคยชินของตัวเอง ยึดพฤติกรรมที่ตน

เห็นวาดีมาเปนหลัก นักวิชาการพุทธศาสนา สนใจและตระหนักคุณคาของการดำเนินการตามหลักธรรมา 

ภิบาลวาเปนสิ่งดี มีประโยชนทั้งกับสวนรวมและสวนตน จึงไดเพิ่มพูนความรูความเขาใจอยางชาวพุทธเพื่อให

เปนการประพฤติดีตามหลักศาสนาอีกดวย บรรทัดฐานใหมของสังคมสารสนเทศเพื่อธรรมาภิบาลจะตอง

คำนึงถึงความพอเพียงและการมีสวนรวมระดับฉันทามติของคนทั้งชาติจึงจะเกิดความยั่งยืน ประเทศจะตอง

พัฒนาในการใชสื่อสารสนเทศอยางรูเทาทันและสรางสรรค ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเปนรากฐานปรัชญาที่ดี

สำหรับการกำหนดบรรทัดฐานใหม ประยุกตใชใหเหมาะสมและเทาทันยุคดิจิทัลที่กาวมาถึงกระบวนทัศน

หลังนวยุคสายกลางท่ีทุกชีวิตมีคุณคา (Harimtepathip, 2016)  

 ปรากฎการณนี้จึงทำใหเกิดการตีความดวยมองการปกครองท่ีดีในฐานะหนาท่ีของผูปกครอง จึงมีการ

สงเสริมหลักธรรม เชน หลักทศพิธราชธรรม จักรวรรดิธรรม อปริหานิยธรรม ไปแทนท่ีหลักธรรมาภิบาลสากล 

เรียกวา ธรรมาภิบาลเชิงพุทธหรือพุทธธรรมาภิบาล บางฝายก็นำหลักธรรมาภิบาลสากลมาเปรียบเทียบเพ่ือหา

ชุดขอธรรมที่เขากันไดแตละขอ เพื่อใหเกิดการประยุกตใชหลักธรรมสำหรับธรรมาภิบาลแตละดาน ทำใหมี

ความแตกตางในจุดยืนของการตีความพุทธธรรมาภิบาลและนำไปสูการประยุกตใชตางกัน ผูวิจัยตองการวิจัย

ทางปรัชญาถึงการปกครองที่ดีตามหลักพุทธปรัชญาและเปนการปกครองที่ดีตามกระบวนทัศนของผูคนใน

ปจจุบันเพื่อสะทอนความเปนพุทธธรรมาภิบาล การตัดสินเชิงคุณคาและการประยุกตใชตามแนวทางกระบวน

ทัศนปรัชญาหลังนวยุคสายกลางตอไป 

 

วัตถุประสงคของการวิจัย 

เพ่ือวิเคราะห วิจักษและวิธานพุทธธรรมาภิบาลตามหลักปรัชญาหลังนวยุคสายกลางเพ่ือการอธิบายท่ี

ลึกซ้ึงยิ่งข้ึน 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

 ขอบเขตการการวิจัย 

การวิจัยนี้เปนการวิจัยเชิงปรัชญาโดยใชการวิจัยเชิงเอกสาร  (Documentary Research) เนนการคิด

ไตรตรองเชิงวิพากษเพื่อตอบคำถามทางปรัชญาอยางรัดกุม โดยมีกรอบมโนคติสำคัญ ไดแก ปรัชญากระบวน

ทัศน พุทธปรัชญา ธรรมาภิบาล และธรรมาภิบาลเชิงพุทธ ที่ผูวิจัยเขาถึงไดจนถึง 31 ธันวาคม พ.ศ.2563 ซ่ึง

ศึกษาขอมูลเอกสาร โดยการศึกษาคนควาจากเอกสารทางวิชาการ บทความ วารสาร รายงานการศาสนาของ

ประเทศตาง ๆ ผลการวิจัยทั้งในและตางประเทศ เพื่อสำรวจสภาพความเปนจริง จากอดีตและปจจุบัน โดย

อาศัยการวิเคราะหขอมูลจากเอกสารสิ่งพิมพและสื่อดิจิทัลจากฐานขอมูลออนไลนตาง ๆ ใชวิธีวิจัยทางปรัชญา 

ไดแก วิภาษวิธีของโสกราตีส (Socrates’ dialectics) เพ่ือแลกเปลี่ยนเหตุผลระหวางสองฝายคือฝายกระบวน



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที ่9 ฉบับที ่4 (มิถุนายน 2564)   1448 

 

ทัศนปรัชญานวยุคและฝายกระบวนทัศนปรัชญาหลังนวยุคสายกลาง กระบวนการคิดไตรตรอง (reflexive 

process, Morrow, and Brown, 1994) เพ่ือแสดงเหตุผลเชิงวิพากษ ประเมินคุณคาและการประยุกตใช และ

การตีความเชิงปรัชญาของกาดาเมอร (Gadamer’s philosophical hermeneutics) ตามทฤษฎีการหลอม

รวมครอบฟา (fusion of horizons) เพ่ือสรรหาแนวคิดรวมมาเพ่ิมความเขาใจและอธิบายความหมายไดลึกซ้ึง

ยิ่งข้ึน 

  

ผลการวิจัย 

 ผูวิจัยใชวิภาษวิธีโดยแสดงคูตรงขามเม่ือวิเคราะหวิจักษ วิธาน และการวิเคราะหตามปรัชญาของกาดา

เมอร ทำใหพบแนวคิดวิเคราะหกระบวนทัศนปรัชญานวยุคสายกลาง ซึ่งยอมมีความเชื่อมั่นวา พุทธธรรมา 

ภิบาลเปนการปกครองที่ดีตามกระบวนทัศนนวยุคสายกลาง เปนหลักเกณฑปกครองเพื่อความสงบเรียบรอย

ของหมูคณะ จึงเนนปฏิบัติตามหลักการ โดยการออกเปนกฎหมาย ระเบียบ ขอบังคับ บนหลักการสากล  

ท่ีสามารถแสดงไดเปนรูปธรรม โดยมีเหตุผลวา  

 1) ธรรมาภิบาลเปนหลักการเชิงกฎ การกำหนดธรรมาภิบาลเปนหลักการไวเพียงอยางเดียวยอมไม

อาจแสดงผลของหลักการได จะตองปรับปรุงระบบการทำงานของทุกภาคสวนใหสอดคลองประสานกันกับ

หลักการนี้ ระบบการทำงานที่ตรงไปตรงมาตามกฎระเบียบ กฎเกณฑ กฎหมาย ทุกหนวยงานมีเปาหมาย

สอดคลองกัน มีกระบวนการที่โปรงใส ทุกขั้นตอนมีผูรับผิดชอบ (Wattanachai, 2003) ก็ยอมทำใหเกิดผล

ลัพธที่ดี นั่นคือ เกิดประสิทธิผลของงานตางๆ ซึ่งเปนประโยชนตอสวนรวม ภาพรวมของสังคมก็จะดียิ่งข้ึน 

ประเทศชาติก็จะเจริญกาวหนาอยางยั่งยืน 

 2) ธรรมาภิบาลเปนหลักการเชิงคุณธรรม เปนหลักการที่ดีเชิงศีลธรรมพื้นฐาน (Basic moral good 

governance) สำหรับการปกครองที่ดี (Barua, and Barua, 2019) ในการปฏิบัติจึงตองเปนการปฏิบัติที่มจีุด

รวมทางความคิด เปนคุณธรรมประจำใจท่ีจะตองตระหนักถึง ย้ำเตือนตัวเอง ในทุกการกระทำและทุกข้ันตอน

ที่จะกำหนดและอำนวยการใหเปนไป และเมื่อเปนคุณธรรม จึงตองมีการสงเสริมอบรมอยางตอเนื่อง การ

สงเสริมธรรมาภิบาลก็เทากับการสงเสริมคุณธรรมจริยธรรมของสังคม หากผูฝาฝนคุณธรรมอันดีอยางรายแรงก็

ยอมจะตองมีบทลงโทษ ซึ่งก็เปนไปตามหลักนิติธรรม มิใชเพียงตามตัวบทกฎหมาย แตยังตองเปนความ

ยุติธรรมในสังคมดวย และ  

 3) ธรรมาภิบาลเปนหลักกระทำดีตามขอธรรมในพระพุทธศาสนาดานปกครอง โดยตีความไดหลายนัย 

เชน ธรรมมาภิบาลเปนหลักการปกครองโดยธรรมของพระมหากษัตริยในสมัยกอน เรียกวา ทศพิธราชธรรม

ของพระมหากษัตริย โดยมีธรรมะขออื่นๆ เปนองคประกอบอีกมาก (Phra Nopasin Sutthajitto, 2019)  

หลักพุทธธรรมาภิบาล ไดแก หลักธรรมะที่มีลักษณะเนื้อหาไปในทิศทางดานบริหารจัดการ การปกครอง การ

สรางมนุษยสัมพันธเพ่ือการอยูรวมกันในสังคม (Phramaha Kraiwan Chintattiyo et al. 2017) ธรรมาภิบาล

เปนการปกครองที่มุงเนนหลักการในการทำงาน ยึดหลักธรรมมาเปนหลักในการบริหารงาน (Phrakru Parat 

Tharanuwat (Suthep), (2018) ซึ่งในทางปรัชญามีทรรศนะวา การปกครองและการหลุดพนไมสามารถแยก

จากกันได โดยมีพระสูตรสำคัญที่ตองพิจารณาคือ อัคคัญญสูตรเพื่อใหเห็นถึงเรื่องสัญญาประชาคมเนื่องจาก 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.4 (June 2021)   1449 

 

มีความไมเทาเทียมกันอันไมอาจหลีกเลี่ยงไดจากความเปนจริงของชีวิต จักรวรรดิวัตรท่ีเนนเรื่องธรรมชาติของ

ความถูกตองทางการปกครอง รวมถึงการปกครองตนเองโดยธรรม (Moore, 2015) 

 เมื่อวิเคราะหประเมินคาแตละประเด็นที่แจกแจงออกมาและวิธาน คือการประยุกตใช เปนการลงมือ

ทำการอยางมีวิธีโดยเลือกเอา เฉพาะที่เห็นวาจะเปนคุณมาใชตามเปาหมาย โดยการวิเคราะห ผูวิจัยมีความ

คิดเห็นตรงกันขามจึงขอโตแยงวา กระแสคิดดังกลาวมาจากกระบวนทัศนปรัชญานวยุค (Modern 

Philosophical Paradigm) จึงมีการเนนในความเปนกฎ เปนเกณฑ เปนขอคุณธรรม แมจะแสดงเหตุผลได

อยางสมเหตุสมผล แตเหตุผลดังกลาวยอมยังมีจุดออน ดังนี้  

 1) ธรรมาภิบาลท่ีไดมีการใหความหมายและการจำแนกองคประกอบออกเปนดานตางๆ ลวนถูกทำให

เปนกฎ เปนระเบียบการ เปนวิธีปฏิบัติ ซ่ึงเปนความนิยมของชาวนิตินิยม (Legalism) ดวยเชื่อวา การปกครอง

ที่ยุติธรรมตองดำเนินไปดวยกฎหมาย บังคับใชกับทุกฝาย ไมเลือกปฏิบัติ ธรรมาภิบาลไดถูกสงเสริมในฐานะ

การสั่งการของผูปกครองจึงไดกลายเปนกฎ ซึ่งบัญญัติโดยผูเชี่ยวชาญดานกฎหมาย มุงหวังเพื่ออำนวยความ

สะดวกใหมนุษยดำเนินชีวิตไดงาย มีการจำแนกมาตราและรายละเอียด จากนั้น ก็มีการออกกฎหมายระดับ

ตางๆ รองรับกันไปเปนชั้นๆ จนไปสูระเบียบการของหนวยงานหรือองคกรตางๆ แตการแยกองคประกอบเปน

ขอๆ แมจะดูเหมือนในความสำคัญกับทุกขอ แตในทางปฏิบัติการก็จะเนนเฉพาะขอท่ีฝายตนถนัด สวนขออ่ืนๆ 

ก็ทำไปตามระเบียบในระดับที่ไมถือวาเปนการละเวนกระทำเทานั้น จึงทำใหเกิดการทำไปเปนสวนๆ ขาดการ

มองเปนภาพรวม ไมเห็นความเปนแบบแผนภาพใหญ จึงไมเกิดความเปนอันหนึ่งอันเดียวกัน ยิ่งการปกครอง

สงเสริมการกระจายอำนาจ ทำใหการอำนวยการและการกำกับดูแลมีความหละหลวมไดงาย การเมืองทองถ่ิน

ก็ยิ่งทำใหการปฏิบัติเปนไปตามสะดวก ขาดความรูในระดับวิชาการ จึงยิ่งไมเกิดธรรมาภิบาล   

 2) ธรรมาภิบาลในฐานะหลักคุณธรรมจึงตองเนนการตอสู กับคนเพื ่อใหมีการเปลี่ยนความคิด 

(Paradigm Shift) และยับยั้งกิเลสภายในตัวของตัวผูนำ ลูกนองมิใหแสวงหาประโยชนสวนตน เบียดเบียนผูอ่ืน 

จนทำใหการงานไมสำเร็จ การสงเสริมศีลธรรมตองใชการอบรมแตการอบรมตามแนวทางปรัชญานวยุคเนน

การใหเหตุผลและการชี้แจงประโยชนตามหลักประโยชนนิยม จึงมิใชการทำดีโดยเจตจิตสำนึกและเปนไปไดท่ี

จะมีการอบรมคุณธรรมอยางหลอกๆ ในฐานะ เปนเครื่องมือของผูปกครองท่ีลวงหลอกประชาชน เปนการสราง

ภาพครอบงำประชาชนเอาไวในอยูในระบบศีลธรรมอยางทาส แตผูปกครองกับใชศีลธรรมอยางนาย และนั่น

ยอมทำใหเจตจำนงของแตละคนลวนมืดบอด ไมมีความสวางทางปญญา จึงไมไดแสดงสมรรถภาพคิดได

ตัดสินใจเลือกกระทำโดยผานการคิดอยางมีวิจารณญาณท่ีจะประพฤติดีไดโดยเสรีและรับผิดชอบตอการกระทำ

ของตนเองได (Bauman, 1996) และ 

  3) ธรรมาภิบาลเชิงพุทธที่ไดตีความวาเปนการกระทำดีตามขอธรรมดานปกครองในพระพุทธศาสนา 

ไดขีดวงจำกัดไปตามปรัชญาการเมืองที่เนนผูปกครองและผูถูกปกครอง จึงทำใหเนนคุณธรรมของผูปกครอง

ดวยทศพิธราชธรรม และหนาที่ของผูปกครองตามหลักราชสังคหวัตถุและจักรวรรดิวัตร โดยเมื่อผูปกครองดี 

บานเมืองยอมรมเย็นเปนสุข หากแตในปจจุบัน ผูปกครองบานเมืองมีการสลับปรับเปลี่ยนไปตามระบอบ

ประชาธิปไตย ขาราชการก็มีการโยกยายตำแหนงหนาท่ี มีปจจัยจำนวนมากเขามาเก่ียวของกับความอยูดีมีสุข

ของผูคน การบริหารจัดการใหคนอยูดีมีสุขจึงไมใชหนาท่ีฝายเดียวของผูปกครอง แตควรใหฝายประชาชนไดลง



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที ่9 ฉบับที ่4 (มิถุนายน 2564)   1450 

 

มือกระทำการดวยตัวเอง การพัฒนาคุณภาพชีวิตจึงเปนเรื่องของแตละคนดวย ธรรมภิบาลจึงเนนการบริหาร

ตน บริหารคน บริหารงาน และบริหารองคกรโดยนำเอาหลักปรัชญา หลักธรรมคำสอนของศาสนาตาง ๆ และ

หลักวิชาการตาง ๆ มาบูรณาการรวมกันไดทำใหเกิดแนวทางการพัฒนาคุณภาพชีว ิตที ่เปดกวางและ

หลากหลาย (Kaenkaew, and Boonjua, 2018) 

 ผูวิจัยจึงเสนอการตีความพุทธธรรมาภิบาลในระดับปรัชญาบริสุทธิ์ลงไปสูความเปนจริง เพื่อใหเขาใจ

ถึงภาวะเปนอยู (Being) วามีลักษณะอยางไร สามารถอธิบายไดอยางไร ดังนี้  

  ในเชิงศัพท ธรรมาภิบาล มาจาก good Governance จึงสามารถตีความตามศัพท ได 2 นัยตาม

ภาษาและบริบท ไดแก 

 หลักธรรมภิบาล Good Governance มีความหมายวา Law of Governance คือ กฎหรือหลัก

ปกครอง ตรงกับภาษาบาลีวา Dhammappasasana (Barua, and Barua, 2019) ซึ่งแปลไทยไดวา ธรรม

ประศาสน คือ นโยบายอันเปนธรรม 

 ธรรมาภิบาล มาจากคําวา ธรรมะ แปลวาความถูกตองดีงาม และ อภิบาล แปลวา การปกครองหรือ

การปกปกรักษา ธรรมาภิบาลจึงแปลวา การปกครองท่ียึดถือความถูกตองดีงาม  

 ในเชิงบริบท พุทธปรัชญาเถรวาทมองปญหาของมนุษยเปนศูนยกลาง พุทธศาสนามองเห็นความ

เปลี่ยนแปลงที่ไมจีรังยั่งยืนในสรรพสิ่งทั้งหลาย ทรงมองสรรพสิ่งทั้งที่เปนรูปและนามวาเปนกระบวนการ

ทางดานพลวัต ชีวิตไมมีอะไรเลยนอกจากเปนเพียงวัฎจักรแหงการเกิดดับ บนหลักปฏิจสมปบาท อันเปนเพียง

กระแสแหงภพและชาติที่เปนอนิจจังตามหลักไตรลักษณ  แตมีกฎของการเวยีนวนในวัฏฏสงสารและมีกฎของ

โลก ดังนั้น โลก เมือง สังคม ลวนเปนสมมติ ไมเที่ยง ไมดำรงอยูอยูตลอดไป เพียงดำรงอยูไดตามเหตุปจจัย 

หากมีเหตุปจจัยบริบูรณก็ดำรงอยู เหตุการณทุกสิ่งทุกอยางที่เกิดขึ้นและปรากฏในโลกที่เรารับรูไดหรือจากท่ี

ใดๆ ก็ตามยอมเกิดจากเหตุ ดังนั้น ปรากฏการณตางๆ จึงอยูภายใตกฎแหงเหตุปจจัยดวยกันท้ังสิ้นเพราะสรรพ

สิ่งทั้งหลายโดยตัวของมันเองเปนสังขตธรรม ไมมีสิ่งใดที่เกิดขึ้นและดำรงอยูไดอยางอิสระ ในสวนนี้ จึงมองได

วา โลก เมือง สังคม มีความเชื่อมโยงสัมพันธกัน มีความเก่ียวเนื่องและดำเนินไปท่ีสอดประสานกัน เพ่ือใหดำรง

อยูไดดวยธรรม ประกอบดวยธรรม ความยาวนานของโลก เมือง สังคม จะเปนประโยชนก็ตอเมื่อเปนไปเพ่ือ

ประโยชนแกผูคน แกโลก มิใชเพื่อสะสมหรือเปนเครื่องยังกิเลสแกบุคคลใด บุคคลหนึ่ง หรือ หมูชนใด หมูชน

หนึ่ง โลก เมือง สังคม จึงจะดำรงอยูไดดวยธรรม และอภิบาลดูแลสรรพชีวิตและสรรพสิ่งไปตามเหตุปจจัย 

ในทางเจริญ ไมใชในทางเสื่อม จึงจะเปนธรรมาภิบาล เม่ือพิจารณาการตีความตามศัพทไดดังขางตนและบริบท

เชิงพระพุทธศาสนาเชนนี้ ธรรมาภิบาลจึงเปนทั้งหลักการเชิงกฎและเชิงคุณธรรมในการปกครอง จึงยอมตอง

เพงไปยังขอธรรมที่เกี่ยวของกับการปกครอง การดำรงหมูคณะ และการยังงานใหสำเร็จดวยดี นั่นคือ มีผูทำ

หนาท่ีปกครองโดยเปนตัวแทนของสมาชิกของท้ังชุมชนนั้น  มีหลักการ วิธีการและระบบตาง ๆ ท่ีจะประกันใน

สิทธิของสมาชิกของชุมชน ประชาชนและสกัดกั้นอำนาจของรัฐ แมแตพระเจาจักรพรรดิซึ่งถือวาเปนผูนำที่มี

อำนาจมากที่สุดในโลก ก็ไมสามารถละเมิดหลักการนี้ได นั่นคือ การปกครองโดยกฎ ผูนำไมมีอำนาจหรือไมมี

สิทธิท่ีจะทำสิ่งใดเกินเลยกฎ (กฎหมาย) อีกท้ัง รัฐไมสามารถละเมิดประเพณี ศีลธรรม จารีต พิธีกรรม บรรทัด

ฐาน คานิยม และศาสนา พระพุทธศาสนาไมไดแนะนำใหใชมาตรการทางเศรษฐกิจหรือการเมืองที่จะสราง



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.4 (June 2021)   1451 

 

ความเสื่อมเสียใหแกศีลธรรม รัฐจึงมีหนาที่ที่จะตองลงโทษผูที่ละเมิดหลักการทางศีลธรรม ตัวอยางสังคมอุดม

คติ คือ ชุมชนสงฆ เมื่อเปนสังคมสงฆขึ้นมาแลว สังคมสงฆตามพระธรรมวนิัยนั้น พระสงฆเสมอกัน การแสดง

ความเคารพตอกันถืออาวุโสทางพรรษา แตก็มีการยกยองใหมีบทบาทสำคัญ เม่ือมีขอวิพากษจากชนหมูอ่ืน จึง

ไดมีการบัญญัติพระวินัยเปนกฎใหละเวนเพื่อเปนกรอบความประพฤติดีภายใตพระธรรมวินัย หมายความวา 

พระทุกรูปดำรงตนดวยดีไดตามพระธรรมวินัย และเม่ือประพฤติผิดพระธรรมวินัยก็ไดรับการปฏิบัติอยางเสมอ

ภาคภายใตแนวทางเดียวกัน 

 เมื ่อพิจารณาจากธรรมในพระพุทธศาสนา เชน อัคคัญสูตร ทศพิธราชธรรม 10 ราชสังคหวัตถุ 4 

จักรพรรดิวัตร 5 สาราณียธรรม 6 อปริหานิยธรรม 7 สัปปายะ 7 และธรรมธรรมพื้นฐานแหงชนในการอยู

รวมกันในสังคมนั้นดวยความเรียบรอย มีความสงบสุข เกิดศานติสุข ไดแก ศีล 5 ประกอบกับหลักปรัชญา

กระบวนทัศนหลังนวยุคสายกลางที่มี มโนคติสำคัญคือ มนุษยมีกายและจิต เปนความเปนจริงสองอยาง จิต

เปนนาย กายเปนบาว แตจิตมุงพัฒนาตนเองใหสวาง ในขณะที่กายก็พัฒนาตนเองใหมีคุณภาพชีวิตทีดี เปน

การพัฒนาองครวม คือ กาย ใจและจิต และมนุษยมีสัญญาตญาณปญญา (Boonchuea, 2018) ที่จะใช

สมรรถภาพคิดกระทำการคิดเรียนรูและมีกระบวนการทางปญญาเพื ่อความสุขตามสัญชาตญาณ มีการ

แลกเปลี่ยนเรียนรูเพื่อศึกษาและเขาใจซึ่งกันและกัน เพ่ือชวยเหลือกันแกไขปญหาโดยมุงการพัฒนาคุณภาพ

ชีวิตของตนเองและผูอื่น จึงนำไปสูการตีความใหมไดวา “พุทธธรรมาภิบาลตามหลักกระบวนทัศนหลังนวยุค

สายกลางเปนภาวะแหงการอภิบาลโลกเพื่อใหโลกดำเนินไปเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต ดวยผูปกครอง ผาน

หลักการปกครอง เพ่ืออภิบาลหมูชนท่ีมีคุณธรรมเปนพ้ืนฐาน” 

 

อภิปรายผลการวิจัย 

 การตีความพุทธธรรมาภิบาลดวยปรัชญาหลังนวยุคสายกลางยอมทำใหเกิดความเขาใจอยางชัดเจน 

(Clear and Distinct) คือ เขาใจไดอยางถูกตอง ตรงตามธรรมและไมเกิดขอกังขาเชิงตรรกะอีก ซึ่ง Phra 

Maha Patan Prichano (2015) กลาววาจิตกับกายในทัศนะเดสการตส จิตคือสารที่เปนนามธรรมไดแก

ความคิดหรือจิตสาร กายคือวัตถุสารเปนสารที่เปนรูปธรรม สารจิตเปนสิ่งไมกินที่ ไมมีน้ำหนักและไมสามารถ

แบงแยกได ในขณะท่ีวัตถุสาร (กาย) เปนสิ่งท่ีกินท่ี มีน้ำหนักและแยกยอยได และไมมีสามัญสำนึก เดสการตส

เชื่อวา จิตกับกายตางก็เปนสิ่งที่มาจากการสรางของพระเจาและแสดงใหเห็นถึงบทบาทสำคัญของพุทธธรรมา 

ภิบาลและขอธรรมท่ีคัมภีรพระพุทธศาสนาไดแสดงไววาพระพุทธองคและเหลาสาวกของพระพุทธองคนั้นลวน

ใชอยางสม่ำเสมอ ทั้งในสวนของหลักการ แนวการปฏิบัติและในสวนของการนำไปแกปญหาหรือการพัฒนา 

ในเรื่องตางๆ ดังนั้น พุทธธรรมาภิบาลจึงดำเนินไปดวยปญญา ซึ่งยอมจะมีพลังแหงหลังนวยุคแสดงผานการ

สรางสรรคสิ่งตาง ๆ ที่ไดสรางประโยชนแกตนเองและผูอื่น มีพลังปรับตัวเพื่อแกปญหา ใชวิจารณญาณตาม

กระบวนทัศนหลังนวยุคในการแกปญหาตาง ๆ โดยมีขั้นตอนของการวิเคราะหและการประเมินคาเปนสวน

สำคัญ เมื่อปฏิบัติไดอยางมีประสิทธิภาพแลวยอมกอใหเกิดความรับผิดชอบในการปฏิบัตินั้น มีพลังรวมมือกัน

ในธำรงสรรพสิ่งตามความเปนจริง อันเปนการทำนุบำรุงพระพุทธศาสนา เพื่อใหสิ่งดี สิ่งมีประโยชน สิ่งท่ี

ปราชญสรรเสริญ ไดถูกเผยแผ และมีการปฏิบัติตามหลักคำสอนรวมกัน มีพลังแสวงหาอยางพอเพียงจนเขาถึง



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที ่9 ฉบับที ่4 (มิถุนายน 2564)   1452 

 

คำสอนศาสนาได ทำใหเจริญในการประพฤติพรหมจรรย ฝกฝนความสามารถท่ีทำใหเกิดการสำรวมและความ

สงบทางจิตใจ การมีสมาธิ รวมถึงการพิจารณาและการรูเงื่อนไขและความเกี่ยวโยงของเหตุและผล ยอมทำให

เจริญในทางปญญาทั้งนี้อาจเปนเพราะวาเห็นวาจิตเปนสารที่อิสระ เปนอัตตา เปนสิ่งที่ไมเปลี่ยนแปลงและไม

ข้ึนอยูกับกาย กายกับจิตจะเปนอิสระตอกัน แตจิตในพุทธปรัชญาเปนอนัตตา ไมมีตัวตนเกิดข้ึน ตั้งอยูและดับ

ไปตามเหตุปจจัยตามหลักปฏิจจสมุปปบาท กลุมพวกนวยุค (Modernist) เชื่อวา ความเสมอภาค คือ การลด

ความไมเสมอภาคใหนอยลง หรือการใหการศึกษาแกมวลชนเพื่อลดชองวางในสังคมเพื่อลดชองวางในสังคม 

(เหมือนดังท่ีรุสโซ มารกซ มิลล เปนตน เคยทำมาแลวในอดีต) แตการกระทำเชนนี้กลับเปนการตอกย้ำตรรกะ

ของครูท่ีเชื่อวาตนเองสามารถปดชองวางระหวางการรูกับการไมรูได (Rancière, 2000) และเชื่อวาครูมีอำนาจ

เหนือกวานักเรียน 

 

ขอเสนอแนะ 

 จากผลการวิจัย ผูวิจัยมีขอเสนอแนะ ดังนี้ 
 1. ขอเสนอแนะจากจากวิจัย 
 เมื ่อมีความเขาใจในพุทธธรรมาภิบาลอยางชัดเจน ยอมนำไปสูศักยภาพในการถายทอดและการ

เสริมสรางจิตสำนึกพุทธธรรมาภิบาล อันเปนหลักการและแนวทางในการดำเนินการสงเสริมการปกครองที่ดี 

เนนการอภิบาลโลกเพื่อใหโลกดำเนินไปเพื่อการพัฒนาคุณภาพชีวิต บนแนวคิดวา โลกมีมนุษยเปนศูนยกลาง 

มีมนุษยเปนผูขับเคลื่อนไป มีโลกทัศนบนความคิด ความเชื่อและกระบวนทัศนเฉพาะตน นำไปสูการคิดการ

ตัดสินใจที่แตกตางกัน การอภิบาลโลก จึงเปนการปกปกรักษาคนเหลานี้ทั้งหมดใหอยูรวมกันไดบนความ

หลากหลาย มีความเปนพหุสังคม พหุวัฒนธรรม พหุศาสนา บนหลักแหงการอยูรวมกันดวยความพอดีทางกาย 

วาจาและใจ เอาใจเขามาใสใจเรา เอ้ือเฟอเผื่อแผ โดยมีผูปกครองท่ีดำรงตนดี ทำหนาท่ีปกครองดูแลประชาชน 

ผานหลักการปกครอง เพื่ออภิบาลหมูชนที่มีคุณธรรมเปนพื้นฐานใหเกิดประโยชนสุขแกตนเองและสวนรวม 

โดยควรอบรมใหประชาชนแตละคนพัฒนาตนเองใหมีความรูและความสามารถในเรื่องที่เกี่ยวของและใช

สมรรถภาพคิดของตนตัดสินใจเลือกประพฤติไดอยางเหมะสมดวยตนเอง (Bauman, 1996) เพื่อความมั่นคง 

ม่ังค่ัง และยั่งยืนตอไป 

 2. ขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัยตอไป 

 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งตอไปควรทำวิจัยในประเด็นเก่ียวกับ 

 ในการศึกษาวิจัยครั้งนี้ผูวิจัยไดแสดงการไตรตรองเชิงวิพากษ มีวิเคราะห วิจักษและวิธานพุทธธรร

มาภิบาลตามหลักปรัชญาหลงันวยุคสายกลางผานการแสดงเหตุผลของแตละฝาย นำไปสู การตีความใหมเพ่ือ

การอธิบายที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น  แตหากมีการศึกษาครั้งตอไปเพื่อใหเกิดประโยชนตอวงการวิชาการทางปรัชญาและ

พระพุทธศาสนา ผูวิจัยมีขอเสนอวาควรมีการวิเคราะห ปริยัติ ปฏิบัติและปฏิเวธ แนวคิดพุทธธรรมาภิบาลเพ่ือ

คุณภาพชีวิตชาวพุทธท่ีดี 

 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.4 (June 2021)   1453 

 

References 

Boonchuea, K. (2018). Introduction to Philosophy and Ethics. Bangkok: Suan Sunandha 

 Rajabhat University. 

Barua, B.C., & Barua, N. (2019). Buddhist approach to universal ethics through good 

 governance: A study on ten royal virtues. Mindful leadership for sustainable peace. 

 Retrieved August 17, 2020, from http://www.undv2019vietnam.com /Subtheme-

 01/en/14.pdf. 

Bauman, Z. (1996). Postmodern ethics. Cambridge: Blackwell. 

Dowasat, P. (2017) Public Participation to Enhance the Good Governance of Local Authority 

 Organization, Journal of Graduate Studies, 14(5), 215-224. 

Harimtepathip, M. (2016). The New Paradigm of the Information Society for Good 

 Governance. Buddhamagga, 1(1), 22-34. 

Ranciére, J. (2000). Literature, Politics, Aesthetics: Approaches to Democratic 

 Disagreement.  Project MUSE Mission, 29(2), 3-24. 

Kaenkaew, C., & Boonjua, K. (2018). Developing the quality of life according to the post-

 modern approach philosophy is true happiness. Journal of Humanities & Social 

 Sciences (JHUSOC), 16 (3), 473-483. 

Moore, M.J. (2015). Political theory in canonical Buddhism. Philosophy east & west, 65(1), 36-

 64. 

Phrakruparad Tharanuwat (Suthep) Deeyium. (2018). Synthesis of principles of good 

 governance through Buddhism for organizational culture development. Journal of 

 Mahachulalongkornrathorn, 5(3), 488-504. 

Phra Nopasin Sutthajitto. (2019). Management process according to the Buddhist good 

 governance of Baan Ueaam Sub-District Administration Organization, Muang District, 

 Lampang Province. Journal of MCU Peace Studies, 7(4), 1007-1021. 

Phra Maha Kraiwan Chintattiyo, et al. (2017). Management of business organizations 

 according to Buddhism. Good governance. Journal of Maharat Buddhapanya 

 Periscope, 2(1), 61-72. 

Phra Maha Patanprichano (2015). A comparative study of the concept of mind and body. In 

 Theravada Buddhism and the philosophy of René Descartes. Dhammathas Academic 

 Journal, 15(3), 37-46 

http://www.undv2019vietnam.com/


 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที ่9 ฉบับที ่4 (มิถุนายน 2564)   1454 

 

Government Gazette. (1999). Regulation of the Office of the Prime Minister on the Creation 

 of a Good Government and Social Affairs Administrative System, B.E. 2542. p. 24-31. 

The Secretariat of the House of Representatives Constitution of the Kingdom of Thailand 

 (2007). Bangkok: Publisher Secretariat of the House of Representatives. 

Wattanachai, K. (2003). Good governance and corruption in Thai society. Bangkok: Amarin 

 Printing and Publishing. 

 


