
พระธาตุศิลปะล้านช้าง: 
ความเก่ียวข้องกับวรรณกรรมความเช่ือและศิลปกรรมท้องถ่ินอีสาน 

Phra That Lan Chang of Arts: Relevance to Literature,  
Belief and Local Isan Arts 

 
1สิทธศัิกดิ์ จำปาแดง, วัชรวร วงศ์กันหา, กล้า ศรเีพชร และ ศักดิ์ศรี มาศพันธ ์

1Sitthisak Champadaeng, Vajaravar Vongkanha, Kla Sriphet and Saksri Masphan  
1คณะวัฒนธรรมศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม 

1Faculty of Cultural science, Mahasarakham, University, Thailand. 
1Corresponding Author’s Email: Champadaeng.s@gmail.com 

 

บทคัดย่อ 
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษา 1) ความเป็นมาและรูปแบบศิลปกรรมขององค์พระธาตุ  
2) วรรณกรรมและความเช่ือเกี่ยวกับองค์พระธาตุ ใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพศึกษาข้อมูลจากเอกสารและภาคสนาม 
นำเสนอผลงานแบบพรรณนาวิเคราะห์  
 ผลการวิจัยปรากฏดังนี้ 1) พระธาตุล้านช้างมีต้นแบบและคติความเชื่อมาจากพระธาตุพนมและ
อิทธิพลศิลปะใกล้เคียง องค์พระธาตุพนมมีพื้นฐานมาจากศิลปะและสถาปัตยกรรมของศาสนสถานในคติฮินดู
ต่อเนื่องมาจนถึงพุทธศาสนานิกายมหายานหรือยุคทวารวดี และในราวพุทธศตวรรษที่ 22 อาณาจักรล้านช้าง
ได้เจริญรุ่งเรืองขึ้นโดยเฉพาะในทางพุทธศาสนา มีการปลูกสร้างทางสถาปัตยกรรมจำนวนมากโดยพระธาตุ
หลายแห่งซึ่งมีพระธาตุพนมเป็นต้นแบบต่อมามีการสร้างสรรค์ทางศิลปะที่หลากหลาย 2) วรรณกรรมและ
ความเชื่อ ตำนานอุรังคนิทานถือว่าเป็นศูนย์กลางทางวรรณกรรมความเชื่อ โดยมีการผูกตำนานอุรังคนิทานให้
เป็นตำนานหลัก ที่มีเน้ือหาเกี่ยวกับภูมิวัฒนธรรม สังคม ค่านิยม ความเช่ือ เน้ือหาที่สำคัญกล่าวถึงการเสด็จมา
ของพระพุทธเจ้าแล้วทรงตรัสพยากรณ์ถึงดินแดนแถบนี้ ภายหลังก่อให้เกิดพลังศรัทธา สำหรับตำนานอุรังค
นิทานมีการบันทึกและบอกเล่าต่อกันมา รวมทั้งการประพันธ์เป็นกลอนลำเพื่อสื่อสารให้ผู้ฟังเข้าใจ นอกจากน้ี
ยังมีนิทานมุขปาฐะเกี่ยวกับพระธาตุท้องถิ่นที่มีความสัมพันธ์กับตำนานหลัก พระธาตุล้านช้างแต่ละแห่งเป็นปู
ชนียสถานและเป็นหลักชัยให้ผู้คนได้กราบไหว้บูชา เกิดธรรมเนียมประเพณีวิธีปฏิบัติต่อองค์พระธาตุส่งผลต่อ
ความสามัคคีและความสันติสุขของผู้คนในชุมชน 
 

คำสำคัญ: พระธาตุล้านช้าง; วรรณกรรม; ความเช่ือ; ศิลปกรรมท้องถิ่น

 
Received August 24, 2020; Revised November 13, 2020; Accepted August 29, 2021 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1841 
 

Abstract 
 The objectives of this research article were to study: 1) Historical aspect and art form 
of the Phra that; and 2) Literature and beliefs about Phra That. The study applied a qualitative 
research method by studying data from written documents and field works. The data were 
presented in a descriptive analysis form. The study found that: 1) Phra That Lan Chang Shrine 
was modeled from the belief of Phra That Phanom and was influenced by nearby arts. Phra 
That Phanom was based on arts and religious architectures of religious sites of the Hindu 
onward to Mahayan Buddhism or Davaravadi Period. By the 22nd Buddhist Century, Lan Chang 
Kingdom was very splendorous, especially in Buddhism. Many architectures were constructed, 
such as Phra That Shrines. 2) Concerning literature and beliefs, the legend of Urangadat Shrine 
was the center of literatures on beliefs. Urangadat legend was the main legend, covering 
geographical culture, society, value, and beliefs. The main content was about the visit of the 
Buddha and the Buddha had predicted that the land would become very prosperous for 
Buddhism and more people would become Buddhist followers. The Urangadat legend has 
been recorded and continued spreading. Besides, it spread through klon lam poetry and lam 
singing. In addition, it spread in the form of folk tale of Phra That in other localities that related 
to the main legend. Phra That Lan Chang in each locality become the reverence or sacred site 
for people to pay respect. The practices becomes a tradition toward the Phra That Shrines, 
resulting toward solidarity, unity, and happiness of the people in the communities. 
 

Keywords: Phra That Lan Chang; Literature; Beliefs; Local Arts  
 

บทนำ 
 จากพระไตรปิฎกว่าด้วยเรื่องมหาปรินิพพานสูตร ในพระสูตรได้กล่าวถึง มูลเหตุการสร้างพระสถูป
หลังจากที่พระพุทธเจ้าปรินิพพานในความตอนหนึ่งว่า เมื่อพระอานนท์ได้ทูลถามพระพุทธเจ้าเกี่ยวกับข้อ 
พึงปฏิบัติต่อพระสรีระของพระองค์ “ข้าแต่พระองค์ผู้เจริญ พวกข้าพระองค์ จะพึงปฏิบัติในพระสรีระของ 
พระตถาคตอย่างไร พระพุทธเจ้าทรงตรัสว่า ให้ปฏิบัติเช่นเดียวกับพระเจ้าจักรพรรดิ ให้ห่อด้วยผ้าใหม่แล้วห่อ
ด้วยลำลีสลับ 500 ชั้นแล้วใส่ลงในรางเหล็กเติมน้ำมันบรรจุลงในรางเหล็กแล้วปิดฝาทำจิตกาธานด้วยไม้หอม
ล้วน แล้วสร้างสถูปในทางสี่แพร่ง นำพระบรมธาตุและพระอังคารธาตุบรรจุไว้ เพื่อแสดงถึงบุคคลผู้เป็น 
ถูปารหะ (ผู้สมควรแก่สถูป) 4 จำพวก คือ พระพุทธเจ้า พระปัจเจกพุทธเจ้า สาวกของพระพุทธเจ้า และพระ
เจ้าจักรพรรดิ” (Thai Tripitakas: 2/16/133) ด้วยเหตุนี้ ในภายหลังพุทธกาลจึงนิยมสร้างสถูปเจดีย์เป็นสื่อ
สัญลักษณ์ในทางพุทธศาสนา Uluchata (1995) กล่าวว่า สถูป มาจากคำบาลีว่า ถูปะ คือ มูลดินเป็นกอง
น่าจะเกิดจากการเผาศพแล้วรวบรวมเถ้าถ่านไว้เป็นกอง แล้วเอาดินเอาหินมาทับไว้เป็นเนินสูงเพื ่อเป็น



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1842 
 

เครื่องหมายให้เห็นเด่นชัด เดิมสมัยก่อนนั้นการก่อมูลดินสูงเป็นประเพณีที่นิยมมานาน ล่วงมาสมัยพุทธกาล 
ก็ยังคงนิยมสืบต่อกัน โดยสร้างสถูปสำหรับบรรจุพระบรมสารีริกธาตุและอังคารของพระพุทธองค์ไว้สักการบูชา 
 ตำราในพระพุทธศาสนากำหนดว่า พระเจดีย์ หรือ เจดีย์ มี 4 ประเภท 1) ธาตุเจดีย์ สิ่งก่อสร้างบรรจุ
พระบรมธาตุของพระพุทธเจ้า พระมหากษัตริย์ พระจักรพรรดิราช 2) บริโภคเจดีย์ สังเวชนียสถานอันเป็น
สถานที่ประสูติ ตรัสรู้ ปฐมเทศนา และปรินิพพาน ของพระพุทธเจ้า 3) ธรรมเจดีย์ คาถาที่แสดงพระอริยสัจ 
หรือ คัมภีร์ในพระพุทธศาสนา เช่น พระไตรปิฎก 4) อุเทสิกะเจดีย์ ของที่สร้างขึ ้นโดยเจตนาอุทิศแด่
พระพุทธเจ้า โดยไม่กำหนดว่าจะต้องทำเป็นอย่างไร เช่น สร้างบัลลังก์ให้หมายแทนพระพุทธองค์ การที่เจดีย์ 
มีความหมายครอบคลุมอย่างกว้างขวางดังที่กล่าวข้างต้น จึงพ้องกับความหมายของคำว่า สถูป ที่บ่งบอกถึง
สิ่งก่อสร้างเหนือหลุมฝังศพ หรือสร้างเพื่อบรรจุอัฐิธาตุ ด้วยเหตุนี้ สถูปจึงใช้แทนเจดีย์เป็นเช่นนี้ในประเทศ
อินเดียสมัยโบราณมาแล้ว ในสมัยสุโขทัย คำว่าสถูปและเจดีย์ใช้ควบคู่กัน ดังปรากฏในจารึกบางหลัก เช่น  
พระยามหาธรรมราชา ก่อพระธาตุ หรือกล่าวถึง พระศรีรัตนมหาธาตุ ซึ่งล้วนมีความหมายเดียวกับเจดีย์  
แม้ในปัจจุบันนักวิชาการก็ยังเรียกพระสถูปเจดีย์เป็นคำคู่ พระราชพงศาวดาร ฉบับหลวงประเสริฐฯ กล่าวถึง
สมัยต้นกรุงศรีอยุธยาในรัชกาลสมเด็จพระบรมราชาธิราชที่ 1 โปรดเกล้าฯ ให้สถาปนา พระศรีรัตนมหาธาตุ 
ย่อมหมายถึงพระเจดีย์ทรงปรางค์ องค์ที่เป็นประธานของวัดมหาธาตุ ซึ่งปัจจุบันยอดทลายลงแล้ว ทางภาค
อีสาน ใช ้คำว ่า พระธาตุ เช ่น พระธาตุพนมมากกว่าเจดีย ์ พระธาตุเช ิงช ุม พระธาตุศร ีสองร ักษ์ 
(Champadaeng et al. 2013) สอดคล้องกับ Walliphodom (1996) นักวิชาการด้านประวัต ิศาสตร์
โบราณคดี ได้จำแนกประเภทของสถูป หรือเจดีย์ในภูมิภาคต่าง ๆ ของประเทศไทยไว้ 3 ประเภท คือ 1) แบบ
สถูปทรงกลมที่พัฒนามาแต่สมัยทวารวดี 2) แบบที่ดัดแปลงมาจากปราสาทและเทวาลัยในศาสนาอินดูและ
ศาสนาพุทธมหายาน 3) แบบที่มีในแต่ละท้องถิ่นคิดขึ้นและปรุงแต่งขึ้นให้เป็นลักษณะพิเศษ 
 พุทธเจดีย์ในประเทศไทยนั้นพระเจ้าบรมวงศ์เธอ กรมพระดำรงราชานุภาพได้ทรงอธิบายไว้ในหนังสือ
ตำนานพุทธเจดีย์สยามว่าแบ่งออกได้เป็น 7 สมัยคือ 1) สมัยทวาราวดี 2) สมัยศรีวิชัย 3) สมัยลพบุรี 4) สมัย
เชียงแสน 5) สมัยสุโขทัย 6) สมัยกรุงศรีอยุธยา 7) สมัยรัตนโกสินทร์ จากการแบ่งประเภทของเจดีย์ออกเป็น  
7 ประเภทข้างต้นจะเห็นได้ว่าทรงยึดความมีอยู่ของแว่นแคว้นทั้ง 7 นั้นและลักษณะของศิลปะหรือรูปทรงของ
เจดีย์เป็นหลัก และเน้นเฉพาะเจดีย์บริเวณลุ่มแม่น้ำเจ้าพระยาเท่าน้ัน ซึ่งถือว่าเป็นพระธาตุเจดีย์กลุ่มภาคกลาง
แต่ปรากฏว่าหลักฐานด้านเอกสาร ตำนาน รายงานการขุดค้นและหลักฐานทางโบราณคดีจำนวนมากที่เกี่ยวกับ
พระธาตุเจดีย์ ที่กระจัดกระจายกันในภาคตะวันออกเฉียงเหนือที่เรียกว่าเจดีย์แบบล้านช้าง ภาคเหนือเจดีย์
แบบล้านนา มอญ พม่า และรวมทั้งภาคใต้ของไทยที่เรียกว่าเจดีย์แบบมหายานหรือปาละ และเจดีย์แบบ 
ศรีวิชัย (Phra Sangvian Tirapanyo, 2016) พระพุทธศาสนาเจริญรุ่งเรืองในดินแดนภาคตะวันออกเฉียงเหนือ 
หรือที่เรียกว่า ภาคอีสาน ปรากฎวัฒนธรรมภายนอกเป็นเวลายาวนาน เริ่มต้นที่ยุคสมัยทวารวดี ราวพุทธ
ศตวรรษที่ 11 - 16 ต่อเนื่องด้วยความเจริญรุ่งเรืองของวัฒนธรรมขอมราวพุทธศตวรรษที่ 16 - 18 ดังปรากฏ
โบราณสถานและโบราณวัตถุจำนวนมาก หลังจากนั้นผู้คนที่อาศัยบริเวณนี้ให้ความเคารพในโบราณสถานวัตถุ
มีความเชื่อแบบผสมกลมกลืน ได้สร้างพระธาตุเจดีย์ทับซ้อนและผูกตำนานเพื่ออธิบายความสำคัญก่อให้เกิด
ความศรัทธาในแต่ละแห่ง  



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1843 
 

 ตำนานจึงถูกซึมซับผ่านการวิธีบอกเล่าหลากหลายลักษณะ เช่น นิทาน นิยาย และคติความเชื่อของ
ชาวบ้าน อาจกล่าวได้ว่า ตำนานเป็นหลักฐานทางมุขปาฐะที่เก่าแก่มีข้อมูลทางประวัติศาสตร์แฝงอยู่เพราะมี
เรื ่องราวหรือเหตุการณ์ที ่เคยเกิดขึ้น แต่ถูกสร้างให้พิสดารผิดแผกไปจากความจริงเพิ ่มเติมเสริมแต่งให้
เหมาะสมกับศรัทธาความเชื่อ ช่วยจดจำเกิดความประทับใจ ภายหลังมีการพยายามอธิบายหรือเล่าเรื่องใหม่ 
โดยอาศัยพ้ืนฐานของนิทานหรือตำนานเรื่องเดิมเพ่ืออธิบายสถานท่ีสำคัญโดยมักจะมีตำนานของการสร้างเมือง 
และตำนานที่เกี่ยวข้องกับการสร้างปูชนียวัตถุและปูชนียสถาน ในภาคอีสานมีสถานที่สำคัญเกี่ยวข้องกับ
ตำนานอุรังคนิทานเป็นส่วนใหญ่  
 พระพุทธศาสนาในภาคอีสานราวพุทธศตวรรษที่ 20 ได้เจริญรุ่งเรืองอีกครั้งซ่ึงเกี่ยวข้องกับสองฟากฝั่ง
แม่น้ำโขงภายใต้วัฒนธรรมล้านช้าง ได้มีการสร้างถาวรวัตถุในทางพระพุทธศาสนาไว้จำนวนมาก โดยเฉพาะ
พระธาตุมีทั้งที่แยกและสร้างทับปราสาทสมัยขอมในฐานะสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่ประชาชนให้ความเคารพนับถือ
ควบคู่กันมา โดยเฉพาะพระธาตุเจดีย์ทรงบัวเหลี่ยมที่มีพระธาตุพนมเป็นต้นแบบให้กับพระธาตุในสมัยต่อมาซึ่ง
มีการออกแบบที่หลากหลาย งดงามตามแบบฉบับของแต่ละท้องถิ่น นอกจากนี้แล้วยังผูกโยงด้วยตำนานอุรังค
นิทานเข้ากับตำนานท้องถิ่นที่อรรถาธิบายในเชิงปาฏิหาริย์ไว้อย่างพิสดาร บันทึกและเล่าสืบต่อกันมาให้เกิด
ความศรัทธาเลื่อมใสเป็นศูนย์รวมจิตใจ เกิดขนบธรรมเนียมวิธีปฏิบัติต่อองค์พระธาตุนั้น ๆเพื่อเป็นขวัญและ
กำลังใจ หวังให้สิ่งศักดิ์สิทธิ์คุ้มครองป้องกันภัยและส่วนหนึ่งเป็นกลไกลควบคุมพฤติกรรมของผู้คนในสังคม
ชุมชนให้ดำรงชีวิตด้วยความผาสุก งานวิจัยนี้มุ่งศึกษาความเป็นมาและรูปแบบศิลปกรรมพระธาตุ รวมถึง
ศึกษาวรรณกรรมและความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับองค์พระธาตุโดยกำหนดความมุ่งหมาย 2 ประการ 1) ความ
เป็นมาและรูปแบบศิลปกรรมในองค์พระธาตุ และ 2) วรรณกรรมความเชื่อที่เกี่ยวข้องกับองค์พระธาตุ โดยผล
การศึกษาเป็นองค์ความรู้ใหม่ที่เป็นประโยชน์ในการศึกษาศิลปกรรมและวรรณกรรมความเชื่อของชาวอีสาน
ต่อไป 
 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
 1. เพ่ือศึกษาความเป็นมาและรูปแบบศิลปกรรมขององค์พระธาตุท้องถิ่นอีสาน 
 2. เพ่ือศึกษาวรรณกรรมและความเช่ือเกี่ยวกับองค์พระธาตุท้องถิ่นอีสาน 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 การวิจัยเรื่องพระธาตุศิลปะล้านช้าง : ความเกี่ยวข้องกับวรรณกรรมความเชื่อและศิลปกรรมท้องถิ่น 
อีสาน ได้แบ่งขั้นตอนในการทำวิจัยดังนี้ 
 ขั้นตอนที่ 1 การศึกษาด้านเนื้อหาเอกสาร เนื้อหาเกี่ยวข้ององค์ความรู้เกี่ยวกับคติการสร้างพระธาตุ 
ความหมาย ความสำคัญของพระธาตุเจดีย์ในพระพุทธศาสนา แนวคิดทฤษฎี และงานวิจัยเพื่อเป็นแนวทางใน
การศึกษาตลอดจนวิเคราะห์ผล 
 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1844 
 

 ขั้นตอนที่ 2 การศึกษาในภาคสนามเลือกพื้นที่ในภาคตะวันออกเฉียงเหนือและพื้นที่ที่เกี่ยวข้องกับ 
การสร้างองค์พระธาตุ ตำนาน และความสัมพันธ์กับวิถีชีวิต พ้ืนที่ศึกษาในภาคตะวันออกเฉียงเหนือจำนวน 13 
จังหวัด ได้แก่ จังหวัดนครพนม จังหวัดร้อยเอ็ด จังหวัดอุดรธานี จังหวัดมหาสารคาม จังหวัดยโสธร จังหวัด
หนองบัวลำภู จังหวัดอุบลราชธานี จังหวัดชัยภูมิ จังหวัดเลย จังหวัดหนองคาย จังหวัดร้อยเอ็ด จังหวัดอุดรธานี 
และจังหวัดขอนแก่น  
 ขั้นตอนที่ 3 ศึกษาข้อมูลสำคัญจากกลุ่มผู้ให้ข้อมูลประกอบด้วยกลุ่มบุคคล 3 กลุ่มคือ ผู้รู ้ (Key 
Informant) 20 คน ผ ู ้ปฏ ิบ ัต ิ (Casual Informant) จำนวน 20 คน และประชาชนทั ่วไป (General 
Informant) 20 คน รวมทั้งหมด  60 คน ตามประเด็นวิจัยด้วยวิธีการ 1) สังเกต 2) การสัมภาษณ์ 3) การ
สนทนากลุ่ม 4) การจัดประชุมกลุ่มย่อย 5) ศึกษาติดตามผลเพ่ิมเพ่ือให้เกิดคความสมบูรณ์ 
 ขั ้นตอนที ่ 4 เครื ่องมือและวิธีการการศึกษาครั้งนี ้ใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative 
Research) ที่ต้องอธิบายรายละเอียดเชิงลึก เครื่องมือวิจัยประกอบด้วย แบบสัมภาษณ์ แบบสำรวจ แบบ
สังเกต แบบสัมภาษณ์ และแนวทางการสนทนากลุ่ม สำหรับรวบข้อมูลได้ครอบคลุม 
 ขั้นตอนที่ 5 การรวบรวมข้อมูลแบ่งออกเป็นด้านเอกสาร ด้านภาคสนามรวบรวม นิทานตำนาน เรื่อง
บอกเล่ามจากผู้รู้ในพื้นวิจัย พร้อมทั้งนัดหมายวัน เวลา และสถานที่ที่จะลงพื้นที่ดำเนินการตรวจสอบข้อมูล
แบบสามเส้าตามประเด็นที่กำหนดในวัตถุประสงค์การวิจัย  
 ขั้นตอนที่ 6 การวิเคราะห์ข้อมูลตามประเด็นวิจัยที่กำหนดไว้ในวัตถุประสงค์ ด้านความเป็นมา
รูปแบบศิลปกรรมขององค์พระธาตุ  และวรรณกรรม ความเชื ่อเกี ่ยวกับองค์พระธาตุท้องถิ่นอีสาน การ
สังเคราะห์เน้ือหาจากข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ ทำการจัดหมวดหมู่ข้อมูล ที่มีความสัมพันธ์กันเช่ือมโยงตาม
หมวดหมู่กำหนดเป็นกรอบแนวคิดในการวิเคราะห์ นำเสนอตามกรอบแนวคิด อธิบายปรากฏการณ์ที่เกิดขึ้น 
ส่วนข้อมูลที่ได้จากการสนทนากลุ่ม จะทำการสรุปรวบยอดความคิดที่นำเสนอกับกลุ่มเพื่อตรวจสอบความ
ถูกต้องอีกครั้งให้ตามประเด็นวิจัย 
 ขั้นตอนที่ 7 สรุปผลการศึกษาวิจัย และวิเคราะห์เรียบเรียงเอกสารตามประเด็นที ่กำหนด การ
นำเสนอข้อมูลการวิจัยแบบพรรณนาวิเคราะห์ 
 

ผลการวิจัย  
 การศึกษาวิจัยเรื่อง พระธาตุศิลปะล้านช้าง : ความเกี่ยวข้องกับวรรณกรรมความเชื่อและศิลปกรรม
ท้องถิ่นอีสาน คณะผู้วิจัยสามารถสรุปผลการวิจัยตามวัตถุได้ดังน้ี  
 วัตถุประสงค์ที ่ 1 เพื ่อศึกษาความเป็นมาและรูปแบบศิลปกรรมขององค์พระธาตุท้องถิ ่นอีสาน 
ผลการวิจัยพบว่า การสร้างสถูปเป็นธรรมเนียมโบราณที่สืบทอดจากวัฒนธรรมอินเดียโบราณซึ่งใช้เป็นอนุสรณ์
สถานและเป็นที่บรรจุอัฐิของบุคคลสำคัญ โดยภาคพื้นเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ยอมรับนับถือพุทธศาสนา 
มาอย่างต่อเน่ือง มีการสร้างพระเจดีย์ไว้กราบไหว้บูชาในฐานะสัญลักษณ์แทนองค์พระสัมมาสัมมาพุทธเจ้า
ถึงแม้จะมีการสร้างพระเจดีย์ตามต้นแบบก็ตาม ระยะเวลาต่อมา ในแต่ละท้องถิ่นได้มีการสร้างตามค่านิยม 
ทางศิลปะของตน แต่ละท้องถิ่นจึงมีลักษณะเฉพาะ ในขณะเดียวกันมีการสร้างตำนานเป็นวรรณกรรมทาง



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1845 
 

ศาสนาผูกเรื่องราวกับสถานที่สำคัญมีการบันทึกและเล่าสืบต่อกันมาซึ่งเป็นการสืบทอดศาสนาโดยอาศัยมุข
ปาฐะถ่ายทอดเรื่องราวความปาฏิหาริย์และความศักดิ์สิทธิ์พิสดารอันเป็นพลังในการพิทักษ์รักษาพระธาตุเจดย์ี
ที่สำคัญในสมัยต่อมา 
 พระพุทธศาสนาในดินแดนภาคอีสาน สันนิษฐานว่า เป็นพระพุทธศาสนานิกายมหายานซึ่งเกิดขึ้น
ช่วงแรกราวพุทธศตวรรษที่ 12 มีความสอดคล้องกับวัฒนธรรมทวารวดีในภาคกลาง ดังปรากฏหลักฐาน 
ใบเสมา พระพิมพ์ สถูปเจดีย์ เช่น เมืองฟ้าแดดสูงยาง อำเภอกมลาไสย จังหวัดกาฬสินธุ์ การค้นพบสถูปและ
พระพิมพ์จำนวนมากที่อำเภอนาดูน จังหวัดมหาสารคาม วัฒนธรรมทวารวดียังครอบคลุมในหลายพื้นที่ในภาค
อีสานรวมทั้งฝั่งลาวบางส่วน ต่อจากนั้นวัฒนธรรมขอมได้แผ่อิทธิพลเข้ามาบริเวณราวพุทธศตวรรษที่ 15 
เรื่อยมาดังปรากฏหลักฐานปราสาทและศิลปวัตถุหลายแห่ง ผู้คนในแถบนี้อาจยอมรับคติความเชื่อใหม่มีการ
ผสมกลมกลืนทางวัฒนธรรมหรืออพยพหนีหรือถูกกวาดต้อนไปใช้แรงงานในอาณาจักรขอม ราวพุทธศตวรรษที่ 
18-19 อาณาจักรขอมได้เสื่อมลง การสถาปนาอาณาจักรล้านช้างเริ่มต้นที่ พระเจ้าฟ้างุ้ม วีรกษัตริย์ผู้ทรงเป็น
ปฐมกษัตริย์แห่งราชอาณาจักรล้านช้าง ซึ่งสืบเชื้อสายราชวงศ์มาจากขุนบรมราชาธิราช ทรงได้รับการยกย่อง
ว่าเป็นมหาราชพระองค์แรก ราว พ.ศ.1859 - พ.ศ.1936 ได้นำพุทธศาสนาลัทธิลังกาวงศ์จากนครอินทปัตถ์ขึ้น
ไปเผยแพร่ที่เชียงดงเชียงทองหรือหลวงพระบางในปัจจุบัน ราชอาณาจักรพัฒนาเรื่อยมาจนถึงรัชสมัยของพระ
ยาโพธิสาลราช และพระเจ้าไชยเชษฐาธิราชพระโอรส ราว ปี พ.ศ. 2091 – 2114 (ฉบับเดิม) พระองค์เป็นเช้ือ
สายกษัตร ิย ์ล ้านนาได้เสด็จมาครองราชสมบัต ิในล ้านช้าง (Srisamang, 2002) และทรงทำนุบำรุง
พระพุทธศาสนาให้เจริญถึงขีดสุด ได้สร้างถาวรวัตถุจำนวนมากและบูรณะองค์พระธาตุพนม กษัตริย์ภายหลัง
สมัยพระองค์ได้ทำนุบำรุงพระพุทธศาสนาอย่างต่อเนื่อง พระธาตุพนมอันมีเรื่องราวอุรังคนิทานผูกเชื่อมความ
เชื่อสถานที่หลายแห่งเข้าด้วยกันรวมทั้งมีองค์พระธาตุเป็นต้นแบบให้กับการสร้างพระธาตุในสมัยหลัง โดยมี
การผสมกลมกลืนศิลปะและสถาปัตยกรรมจากถิ่นอ่ืนได้อย่างลงตัว จากการศึกษาพบว่า พระธาตุในภาคอีสาน
มีลักษณะเฉพาะแบ่งกลุ่มออกเป็น 5 รูปแบบ ได้แก่ พระธาตุแบบบัวเหลี่ยมทรงสูง พระธาตุแบบบัวเหลี่ยมทรง
เตี้ย พระธาตุแบบบัวเหลี่ยมย่อมุม พระธาตุแบบบัวแปดเหลี่ยม และพระธาตุแบบที่รับอิทธิพลภาคกลางของ
ไทย ดังน้ี 
 1.1 พระธาตุแบบบัวเหลี่ยมทรงสูง ประกอบด้วย 1) จังหวัดนครพนม พระธาตุพนม อำเภอธาตุ
นครพนม, พระธาตุเรณู ตำบลเรณู อำเภอเรณูนคร, พระธาตุท่าอุเทน อำเภอท่าอุเทน 2) จังหวัดร้อยเอ็ด  
พระธาตุบ้านหัวโทน (วัดเบ็ญร้าง) บ้านดอนหอ ตำบลหัวโทน,พระธาตุวัดใต้ (สุวรรณภูมิ) อำเภอสุวรรณภูมิ, 
พระธาตุสีแก้ว ตำบลสีแก้ว อำเภอเมือง,พระธาตุบ้านพระเจ้า อำเภอเชียงขวัญ พระธาตุบ้านเหล่าฮก ตำบล
หนองผือ อำเภอเมืองสรวง 3) จังหวัดอุดรธานี พระมหาธาตุเจดีย์เทพจินดา บ้านเดียม ตำบลเชียงแหว อำเภอ
กุมภวาปี, พระธาตุดอนแก้ว ตำบลกุมภวาปี,พระธาตุพระพุทธบาทบัวบก ตำบลเมืองพาน อำเภอบ้านผือ  
4) จังหวัดมหาสารคาม พระธาตุบ้านแดง ตำบลหนองแสง อำเภอวาปีปทุม 5) จังหวัดยโสธร วัดพระธาตุ
อานนท์ พระธาตุบ้านสิงห์โคก อำเภอเมือง, พระธาตุกู่จาน อำเภอคำเขื่อน, 6) พระธาตุวัดถ้ำสุวรรณคูหา 
อำเภอสุวรรณคูหา จังวัดหนองบัวลำภู 7) จังหวัดอุบลราชธานี พระธาตุวัดบึงเขาหลวง บ้านไผ่ ตำบลกลาง



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1846 
 

ใหญ่, พระธาตุสวนตาล ตำบลชีทวน อำเภอเขื่องใน, พระธาตุเจ้ามหาธาตุ ตำบลแสนสุข อำเภอวารินชำราบ 
8) จังหวัดชัยภูมิ พระธาตุกุดจอก บ้านยางน้อย ตำบลบ้านยาง อำเภอเกษตรสมบูรณ ์

 
 

ภาพท่ี 1 ตัวอย่างพระธาตุแบบบัวเหลี่ยมทรงสูง สถานท่ีพระธาตุพนม (องค์เดิม) จังหวัดนครพนม 
 

 1.2 พระธาตุแบบบัวเหลี่ยมทรงเตี้ย ประกอบด้วย 1) จังหวัดเลย พระธาตุศรีสองรัก พระธาตุโพนชัย
ด่านซ้าย อำเภอด้านซ้าย, พระธาตุวัดโพธิ์ชัยนาพึง ตำบลนาพึง อำเภอนาแห้ว, 2) จังหวัดหนองคาย พระธาตุ
วัดสาวสุวรรณ บ้านเวียงคุก ตำบลเวียงคุก อำเภอเมือง, กลุ่มพระธาตุที่วัดพระธาตุบังพวน อำเภอท่าบ่อ 3) 
จังหวัดร้อยเอ็ด พระธาตุวัดเหนือร้อยเอ็ด อำเภอเมือง, พระธาตุบ้านนาใหญ่ ตำบลนาใหญ่ อำเภอสุวรรณภูมิ 
4) พระธาตุจอมศรี ตำบลแชแล อำเภอกุมภวาปี จังหวัดอุดรธานี 5) พระธาตุแฮ่ชุมแพ บ้านแห่ ตำบลชุมแพ 
อำเภอชุมแพ จังหวัดขอนแก่น 

 
 

ภาพที่ 2 ตัวอย่างพระธาตุแบบบัวเหล่ียมทรงเตี้ย สถานท่ีพระธาตุศรีสองรัก จังหวัดเลย 
 

 1.3 พระธาตุแบบบัวเหลี่ยมย่อมุม ประกอบด้วย 1) จังหวัดหนองคาย พระธาตุเขียวค่อม ตำบลพาน
พร้าว อำเภอศรีเชียงใหม่, พระธาตุเทพพล บ้านเวียงคุก ตำบลเวียงคุก อำเภอเมือง, พระธาตุวัดโพธิ์ชัย (วัด
พระใส) อำเภอเมือง 2) จังหวัดชัยภูมิ พระธาตุหนองสามหมื่น บ้านแก้ง ตำบลบ้านแก้ง อำเภอภูเขียว, พระ
ธาตุแก้งกอย บ้านโนนคูณ ตำบลโนนคูณ อำเภอคอนสาร, พระธาตุพีพวย บ้านพีพวย ตำบลสระโนนทอง 
อำเภอเกษตรสมบูรณ์ 3) จังหวัดอุดรธานี พระธาตุนางเพ็ญ (วัดเกาะแก้ว) บ้านศรีสว่างวงค์ ตำบลเพ็ญ อำเภอ



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1847 
 

เพ็ญ 4) จังหวัดขอนแก่น พระธาตุขามแก่น ตำบลบ้านขาม อำเภอน้ำพอง 5) จังหวัดยโสธร พระธาตุก่องข้าว
น้อย หรือพระธาตุตาดทอง ตำบลตาดทอง อำเภอเมือง, พระธาตุอานนท์ วัดมหาธาตุ อำเภอเมือง  

 
 

ภาพท่ี 3 ตัวอย่างพระธาตุแบบบัวเหลี่ยมย่อมุม สถานท่ีพระธาตุเขียวค่อม จังหวัดหนองคาย 
 

 1.4 พระธาตุแบบบัวแปดเหลี่ยม ประกอบด้วย 1) จังหวัดหนองคาย พระธาตุวัดกุศลนารีพระธาตุวัด
ศิลาเลข ตำบลเวียงคุก, วัดพระธาตุโพนจิกเวียงงัว บ้านโคกป่าฝาง ตำปะโค อำเภอเมือง,พระธาตุดำ ตำบล
พานพร้าว อำเภอศรีเชียงใหม่, พระธาตุบัวแปดเหลี่ยมที่วัดพระธาตุบังพวน อำเภอท่า 2) จังหวัดยโสธร  
พระธาตุบ้านสะเดาบ้านสะเดา ตำบล ตาดทอง, บ้านดอนกลาง ตำบลค้อเหนือ อำเภอเมือง 3) จังหวัด
หนองบัวลำภู กลุ่มพระธาตุวัดถ้ำสุวรรณคูหา ตำบลนาสี อำเภอสุวรรณคูหา, พระธาตุเมืองพิน บ้านโนนธาตุ 
ตำบลฝั่งแดง อำเภอนากลาง 4) พระธาตุญาคู ตำบลโนนศิลาเลิง อำเภอกมลาไสย จังหวัดกาฬสินธุ์  
 

 
 

ภาพที่ 4 ตัวอย่างพระธาตุแบบบัวแปดเหลี่ยม สถานท่ีพระธาตุเก่ายโสธร จังหวัดยโสธร 
 

 1.5 พระธาตุแบบที่รับอิทธิพลภาคกลางของไทย ประกอบด้วย 1) จังหวัดเลย พระธาตุวัดมหาธาตุ 
อำเภอเชียงคาน พระธาตุเก่านาอ้อ อำเภอนาอ้อ 2) พระธาตุวัดธาตุคอนสาร อำเภอคอนสาร จังหวัดชัยภูมิ  
3) พระธาตุวัดใต้อำเภอสุวรรณภูมิ อำเภอสุวรรณภูมิ จังหวัดร้อยเอ็ด 4) ธาตุบ้านสิงห์ท่า อำเภอเมืองจังหวัด
ยโสธร 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1848 
 

 
 

 
 
 
 
 
 

 

ภาพที่ 5 ตัวอย่างพระธาตุแบบท่ีรับอิทธิพลภาคกลางของไทย สถานท่ีพระธาตุวัดมหาธาตุ จังหวัดเลย 
 

 โดยสรุป รูปแบบศิลปกรรมขององค์พระธาตุ พระธาตุล้านช้างทั้งที่เป็นทรงบัวเหลี่ยม ทรงบัวแปด
เหลี่ยม และที่ได้รับอิทธิพลจากถิ่นอื่นมาผสมผสานจนลงตัว มีการสร้างสรรค์ที่โดดเด่นคือ 1) เป็นศิลปกรรม
แบบก่ออิฐและสอปูน ต้ังแต่บริเวณฐานถึงยอดพระธาตุ และมีขนาดที่ลดหลั่นกัน 2) มีการประดับด้วยลวดลาย
ปูนปั้นกลีบบัว 3) มีความหลากหลายของลวดลายดอกบัวที่ใช้ตกแต่งสถาปัตยกรรมธาตุ 4) การตกแต่งด้วย
การปั้นลวดลายเถาวัลย์ ลวดลายพรรณพฤกษ์ ในขณะที่การประดับด้วยภาพสัตว์ และภาพบุคคลพบอยู่
จำนวนน้อย และ 5) งานประดับด้วยวัสดุอ่ืน เช่น กระจก เซรามิก พบอยู่จำนวนน้อย 
 วัตถุประสงค์ที่ 2 เพื่อศึกษาวรรณกรรมและความเชื่อเกี่ยวกับองค์พระธาตุท้องถิ่นอีสาน ผลการวิจัย
พบว่า อุร ังคนิทาน เป็นวรรณกรรมที ่เก ี ่ยวข้องกับเรื ่องราวตำนานการสร้างพระธาตุต่าง ๆ ในภาค
ตะวันออกเฉียงเหนือตอนบนของไทย โดยได้เริ่มมีการจดบันทึกเรื่องราวของตำนานเป็นลายลักษณ์อักษรลง 
ในคัมภีร์ใบลานด้วยอักษรธรรม ซึ่งเป็นอักษรที่นิยมใช้ในสมัยโบราณของอาณาจักรล้านช้าง (Prapanvittaya, 
2016) สำหรับวรรณกรรมอุรังคนิทานเกิดจากการนำนิทานมาผูกเรื่องเข้าด้วยกัน เริ่มจากนทีนิทาน กล่าวถึง
การเกิดแม่น้ำในแถบลุ่มน้ำโขง การกำเนิดเมืองหนองหารหลวง และหนองหารน้อย พระพุทธเจ้าได้เสด็จมา
ทำนายสถานที่ต่าง ๆในแถบลุ่มน้ำโขง และประทับรอยพระบาทบางสถานที่ “เมื่อพระพุทธเจ้าปรินิพานถวาย
พระเพลิงแล้วพระมหากัสสปะพร้อมพระอรหันต์อัญเชิญพระอุรังคธาตุมายังภูกำพร้า พญาทั้ง 5 สถาปนา 
อูปมุง (อุโมงค์สำหรับบรรจุสิ่งเคารพสักการะ) ประดิษฐานพระบรมธาตุ พระอินทร์และเทวดาทั้งหลายลงมา
ทำการสักการบูชา กำเนิดเจ้าสุริยะกุมาร พญาทั้ง 5 จุติให้ได้บวชในพระพุทธศาสนาสำเร็จเป็นพระอรหันต์ 
เทวดาอภิเษกบุรีจันอ้วยล้วย เป็นเจ้าเมืองคันแทเสื้อน้ำ (ที่ตั ้งเมืองเวียงจันทน์ ประเทศลาว) พระสุริยะ 
วงศาสิทธิเตละราชาธิราชเจ้าให้พราหมณ์ทั้ง 5 ไปราชาภิเษกเจ้าบุรีจันทน์ หรือ พระเจ้าจันทบุรีประสิทธิศักด์ิ
ขึ้นเป็นกษัตริย์ พราหมณ์ทั้ง 5 เดินทางไปไหว้พระยาสุมิตตะธรรมเจ้าแล้วกลับไปเมืองร้อยเอ็ดปักตู (ประตู) 
เพื่อบอกเขตแดน ต่อมาเจ้าบุรีจันทน์กับเทวี สถาปนาธาตุไว้ที่ภูลวง พระอรหันต์ทั้ง 5 สถาปนาไว้เมืองหล้า
หนอง เวียงวัว ท่าหอแพ ต่อมาพระยาโพธิสาลราชและพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช ทรงบูรณปฏิสังขรณ์อูปมุง 
(อุโมงค์สำหรับบรรจุสิ่งเคารพสักการะ) พระอุรังคะธาตุได้อุทิศข้าโอกาสให้กับพระมหาธาตุเจ้า” (Rawwarin, 
2018) 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1849 
 

 สำหรับพระธาตุที่เกี่ยวข้องกับตำนานอุรังคนิทาน ประกอบด้วย พระธาตุพนม พระธาตุอิงฮัง พระธาตุ
หลวงเวียงจันทน์ พระโพนจิกเวียงงัว พระธาตุบังพวน พระธาตุเชิงชุม พระธาตุพระพุทธบาทบัวบก พระธาตุ
ขามแก่น พระธาตุกู่จาน พระธาตุสีแก้ว พระธาตุเจ้าพระมหาธาตุ  โดยแบ่งเป็นสองประเด็นที่เกี่ยวข้องกับ
ตำนานอุรังคนิทาน คือ ประเด็นแรก สถานที่พระเจ้าเสด็จไปและศรัทธาท้องถิ่นต่าง ๆ สร้างพระธาตุไว้กราบ
ไหว้บูชา ประเด็นที่สอง การนำตำนานอุรังคนิทานมาแต่งเป็นกลอนลำที่มีมาแต่โบราณ ไม่มีเทคโนโลยีในการ
บันทึกเสียง จนมาถึงยุคแผ่นเสียง เทปคาสเซ็ท วีดิทัศน์ ซีดี วีซีดี ตลอดสื่ออิเล็กทรอนิคส์โดยเฉพาะยูทูบ และ
หมอลำที ่แสดงสดหน้าเวทีตั ้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบันยังคงนำบทกลอนลำที ่เกี ่ยวกับพระธาตุพนมมาใช้
ประกอบการแสดงเรื่อยมา 
 ตัวอย่างกลอนลำบางตอน จากแผ่นเสียงตรากระต่ายลำยาวล่องโขง ลำโดยหมอลำขันทอง ธงภัคดี 
ประพันธ์โดย ส.ต.ต.คำพอง หัสโรค์ เมื่อปี พ.ศ. 2491 บันทึกเสียงโดย ห้าง ต.เง็กชวน มีเน้ือหาที่เกี่ยวข้องว่า  
   “โอ นอเหลียวลงไปทางหน้าดอนเจียงเฮียงฮ่ม  
  เห็นแต่ธาตุพนมต้ังอยู่ริมแม่น้ำคนไหว้อยู่บ่เซา 
  หากแม่นธาตุพระเจ้าต้ังแต่ก่อนปางปฐม 
  เป็นที่เจดีย์สูงหมู่คนถนอมไหว้” (Phang-ngern, 1991) 
 ตัวอย่างบางตอนจากกลอนลำทางสั้นประวัติพระธาตุพนม ลำโดยหมอลำบุญช่วง  เด่นดวง ประพันธ์
โดยนายทองเจริญ ดาเหลา มเีน้ือหาท่ีเกี่ยวข้องว่า 
   “เอายังมีหลายบ่อนว่าอุรังคนิทาน ในตำนานนับว่าเหตุนองกองวุ่น 
  บ่ทนเอามาเว้าเบ่ิดสูอันดอกพ่อ พอแต่ก่อพระธาตุแล้วเชิญท่านซ่อยฟัง 
  พวกพ่ีน้องที่มาน่ังอยู่นี้อยากฟังต่อหรือใด ในตำนานยังมรต่อไปในเรื่อง 
  เสียงฟังยังให้ลำไปไขต่อ ก่อธาตุเสร็จเรียบร้อยสิเป็นแท้จั่งใด๋ 
  เอาล่ะในตอนนั้นองค์ท่านกัสสปะ พอเจดีย์เสร็จสั่งลาตามเรื่อง 
  ลาพระยาทั้งห้ากัสสปะพร้อมหมู่ อรหันต์ห้าร้อยลาขึ้นสู่บน” (Champadaeng, 2010) 
  

 นอกจากนี้ยังมีตัวอย่างการสร้างพระธาตุที่เก่ียวข้องกับตำนานท้องถิ่น ได้แก ่
 1. พระธาตุนางเพ็ญ ตามตำนานกล่าวว่า ณ เมืองหนองเป็ดโพธิ์เวียง มีพระวรปิตตาเป็นผู้ครองนคร
และมีมเหสีนามว่า "นางจันทรา" ทั้ง ต่อมาได้ตั้งครรภ์จนในคืนวันเพ็ญได้ให้ประสูตธิดา และได้ตั้งชื่อให้ว่า 
"เพ็ญ" เมื่อเจริญวัยเป็นผู้ที่มีความงดงาม ท้าวคำสิงห์เป็นผู้ปกครองและนางเขียวค่อมเป็นมเหสี มีพระโอรส
หลายพระองค์แต่ที่โปรดที่สุดคือเจ้าราชบุตรหนึ่งพระองค์ เมืองภูเงิน ท้าวไชยยะเสนะมีรูปกายงดงามเช่นกัน 
เมืองอินทะปัตถานครมีโอรสนามว่า เจ้าเชียงงาม  พระโอรสทั้งสามเมืองมีความสามารถและรูปร่างหน้าตาดี 
ซึ่งได้ออกเดินทางไปสู่ขอนางเพ็ญเช่นเดียวกัน ในที่สุดตกลงกันไม่ได้ จึงจะเกิดสงครามแย่งชิงกัน นางเพ็ญจึง
เห็นว่าจะสละชีวิตดีกว่าเกิดสงคราม จึงสั่งให้ก่อพระธาตุเป็นโพรงแล้วเข้าไปอยู่ข้างใน หากเจ้าชายทั้งสามไม่
ยอมยกทัพกลับก็จะไม่ยอมออกมา และด้วยความอยากเห็นหน้าของนางเจ้าชายทั้งสาม พยายามทุกวิถีทางให้
นางออกมาจากพระธาตุแต่ก็ไม่สำเร็จ นางจึงทูลพระบิดาสั่งให้ทหารก่ออิฐปิดประตูทางเข้าออกพระธาตุ  



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1850 
 

ได้สาปแช่งว่า “แต่นี้ต่อไป คนทั้งหลายทั้งปวงที่อยู่ภายนอกและภายในเมืองหนองเป็ดโพธิ์เวียงขออย่าได้มี
ความสนใจ จงเห็นเป็นเมืองเศร้าหมองเหมือนหัวใจของข้า” เจ้าชายทั้งสามต้องเดินทางกลับยังไม่ถึงนครของ
ตนแต่สิ้นพระชนม์ลงระหว่างทาง (Champadaeng, 2010) 
 2. พระธาตุวัดศรีเจริญโพนบก เกี่ยวข้องกับตำนานการก่อตั้งชุมชนท้าวขุนลาง ท้าวศรีธาตุ นางชาตรี
เป็นบุคคลที่เข้ามาพบน้ันได้หนีภัยการเมืองมาได้เดินทางมาจากเวียงจันทน์ จะไปค้าขายที่เมืองสุรินทร์ สินค้าที่
จะนำไปนั้นคือ ต่างคำ แหย่งช้างทองคำ พอเดินทางวัวที่ลากเกวียนได้เกิดล้มตาย แล้วได้อธิษฐานฝากต่าง 
และแหย่งคำพระเเม่ธรณีไว้ ณ ที่นั้น ได้ออกสำรวจพื้นที่พบองค์พระธาตุ และพิจารณาว่าพื้นที่อุดมสมบูรณ์จึง
ก่อตั้งหมู่บ้านขึ้น ข้อสันนิษฐานเกี่ยวกับองค์พระธาตุ ชาวบ้านเล่าว่า จอมพลประภาส จารุเสถียร (อดีต 
ผู้บัญชาการทหารบก พ.ศ.2455 -2540) ท่านสนใจได้นำโหรหลวง ผู้เชี่ยวชาญมาอ่านจารึก แล้วโหรนั่งสมาธิ
กล่าวกับชาวบ้านว่าพระธาตุเจดีย์นี้ ได้บรรจุพระบรมสารีริกธาตุ ขององค์สมเด็จพระสัมมาสัมพุทธเจ้า คงเป็น
ส่วนที่เหลือจากการสร้างพระธาตุพนม นอกจากนี้ยังมีตำนานม้าคำไหล เล่ากันมาว่าพระศรี ทุกครั้งที่ท่าน
ออกไปเย่ียมเยียนราษฎรท่านจะขี่ม้าเป็นพาหนะชาวบ้านทุกคนต่างเลื่อมใสและศรัทธาในตัวท่านมาก ครั้งหนึ่ง
ท่านและชาวบ้านได้ร่วมกันบูรณะซ่อมแซมองค์พระเจดีย์ เม่ือเสร็จได้ฉลองสมโภชในวันเพ็ญเดือนหกโดยทำบ้ัง
ไฟจุดถวาย ต่อมาพระศรีได้สิ้นชีวิต ม้าของท่านช่ือคำไหลได้ตรอมใจตายตามไปด้วย เม่ือถึงวันเพ็ญเดือนหกทุก
ปีชาวบ้านจะนำบั้งไปมาจุดบูชา ทำพิธีร่างทรงเพื ่อทำนายความทุกข์สุขและความอุดมสมบูรณ์ (Phra 
Khongsak Sirikuto Manvicha, 2017) 
 3. พระธาตุนางเขียวค่อม พระธาตุนี้จากการบอกเล่าพบว่าข้อมูลออกเป็นสองกระแส คือ สร้างเพ่ือ
เป็นอนุสรณ์ให้นางเขียวค่อม และนางเขียวค่อมเป็นผู้สร้าง นางเขียวค่อมปรากฏในตำนานนิทานหลายเรื่อง
และเม่ือพิจารณาบาทบทนางเขียวค่อมคงเป็นสตรีในอุดมคติของผู้คนในวัฒนธรรมล้านช้าง แต่ตำนานท่ีถูกเล่า
และเชื่อมโยงตำนานเขมร ไทย ลาว และเกี่ยวกับที่มาคำว่า “เวียนจันทน์ล้านช้าง” คือ ศรีโคตรเพชรตะบอง 
เนื้อหาอาจแตกต่างกันไปบ้าง มีเรื่องย่อดังนี้ เซียงศรีเมื่ออายุ 10 ปี ได้ไปบวชเรียนวิชาจากพระ พระอาจารย์
เห็นว่าฉลาด วันหนึ่งใช้ไปหุงข้าว เชียงศรีได้หักไม้งิ้วดำมาคนหม้อข้าว ปรากฏว่าข้าวในหม้อดำ พระอาจารย์
ทราบเรื ่องทำทีเป็นโกรธบังคับให้เซียงศรีกินข้าวให้หมดจึงมีฤทธิ ์เดชเพิ ่มขึ ้น ต่อมาเซียงศรีได้ลาสิกขา  
อีกสำนวนหนึ่งกล่าวว่า เมื่อลาสิกขาได้มีอาชีพหาน้ำมันยาง เพื่อนที่ไปด้วยกันใช้ให้นึ่งข้าวเหนียวพอข้าวจวน
จะสุกได้ตัดเอาไม้ติ้วดำมาคนข้าว ข้าวเปลี่ยนเป็นสีดำเมื่อกินเข้าไปเกิดมีกำลังมากขึ้น ต่อมาเกิดมีช้างป่านับ
ล้านตัวเข้าทำลายเมืองเวียงจันทน์ พระเจ้าแผ่นดินจึงประกาศหาผู้ที่ปราบโดยตั้งรางวัลว่า จะยกเมืองให้พรอ้ม
กับยกนางเขียวค่อมให้เป็นมเหสี เซียงศรีอาสาปราบฝูงช้างได้สำเร็จ จึงได้ครองเมือง ได้ถูกสถาปนาให้เป็นพญา
ศรีโคตรเพชรตะบอง ต่อมาพระเจ้าแผ่นดินเวียงจันทน์ผู้เป็นพ่อตามีความระแวง จึงให้นางเขียวค่อมผู้เป็นมเหสี
ถามว่ามีทางใดที่จะฆ่าพญาศรีโคตร จึงบอกว่าใช้ศาสตราวุธแทงเข้าทางทวาร พระเจ้าแผ่นดินจึงสั่งให้ขุนนาง
ทำ หอกพยนต์ (หอกปลายแหลมที่ผู้ทรงวิทยาคมได้มีการลงคาถาอาคมปลุกเสกให้มีอิทธิฤทธิ์) ไว้ใต้ฐานส้วม 
พอรุ่งเช้าพระยาศรีโคตรเข้าไปอุจาระหอกพยนต์จึงพุ่งเข้าไปในทวารหนัก ก่อนจะสิ้นใจได้สาปแช่งเวียงจันทน์
อย่าให้มีทางเจริญรุ ่งเรือง โดยชาวลาวเชื่อในอาถรรพ์คำสาปมาตลอด มีการนำมาแต่งเป็นกลอนลำท้ัง
บันทึกเสียงและทำการแสดงเป็นที่สนใจของชาติพันธุ์ลาวทั้งสองฝั่งแม่น้ำโขง (Champadaeng et al. 2013) 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1851 
 

องค์ความรู้ใหม่ 
 การศึกษาพระธาตุล้านช้างข้อค้นพบตามประเด็นในวัตถุประสงค์ตามลำดับดังนี้ ความเป็นมาและ
รูปแบบศิลปกรรมขององค์พระธาตุ เป็นการค้นพบเกล็ดทางประวัติศาสตร์ที่มีความสัมพันธ์กับพื้นที่และ
สถาปัตยกรรมพระธาตุกับแหล่งโบราษณคดี สามารถนำไปใช้ประโยชน์ด ้านการปรับปรุงการชำระ
ประวัติศาสตร์โบราณคดีเพิ่มเติมได้ ส่วนศิลปกรรมขององค์พระธาตุ พบรูปแบบ รูปทรง และลวดลายที่
หลากหลายนำไปเป็นข้อมูลเชิงอนุรักษ์ บูรณปฏิสังขรณ์ รวมทั้งเป็นข้อมูลสำหรับออกแบบสร้างสรรค์ประยกุต์
พระธาตุร่วมสมัยนำกลับมาใช้ใหม่ ด้านวรรณกรรมและความเชื่อเกี่ยวกับองค์พระธาตุค้นพบตำนาน นิทาน 
เรื่องเล่าที่เกี่ยวข้ององค์พระธาตุมีความสัมพันธ์กับวิถีชีวิตของผู้คน ก่อให้เกิดประเพณีพิธีกรรมถูกประดิษฐ์
สร้างจากพลังศรัทธา ส่วนหน่ึงนำไปใช้ประโยชน์ด้านการพัฒนาหลักสูตรท้องถิ่นและปรับปรุงสถานที่ท่องเที่ยว 
การส่งเสริมประเพณีท้องถิ่น สร้างความสามัคคี คุณค่าทางจิตใจ และนำไปกำหนดเป็นแผนพัฒนาเส้นทางการ
ท่องเท่ียวที่สร้างคุณค่าและมูลค่าให้กับระบบเศรษฐกิจ สังคมและวัฒนธรรมท้องถิ่นอีสาน   

 
 

ภาพท่ี 6 องค์ความรู้จากการวิจัย 
 

อภิปรายผลการวิจัย  
 ผลการวิจัยเรื่อง การศึกษาวิจัยเรื่อง พระธาตุศิลปะล้านช้าง: ความเกี่ยวข้องกับวรรณกรรมความเช่ือ
และศิลปกรรมท้องถิ่นอีสาน คณะผู้วิจัยสามารถอภิปรายผล ดังนี้ 
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 1 พบว่า อาณาจักรล้านช้างเริ่มเจริญรุ่งเรืองหลังวัฒนธรรมสมัย
ทวารวดีและขอม ราวพุทธศวรรษที่ 22 ปูชนียสถานวัตถุที ่คงเหลืออยู่ผู ้คนยังให้ความเคารพนับถือผสม
กลมกลืนดังปรากฏสถานที่ศักด์ิสิทธิ์จึงมีการสร้างพระธาตุทับซ้อนต่อมา ซึ่งผูกด้วยตำนานกระแสหลักคืออุรังค
นิทานโดยกล่าวถึงสถานที่คือสถานที่ที ่ปรากฏในตำนานดังกล่าวได้แก่ การสร้างทับซ้อนปราสาทในคติ



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1852 
 

พราหมณ์ฮินดูคือ พระธาตุพนม พระธาตุเชิงชุม ใน สปป.ลาว พระธาตุอิงฮัง พระธาตุโพ่น พระธาตุศรีโคตร 
ส่วนพระธาตุหลวงเวียงจันทน์ไม่ปรากฏหลักฐานแน่ชัดเป็นเพียงข้อสันนิษฐาน สำหรับพระธาตุในตำนานที่ไม่
ทับซ้อนปราสาทขอมคือ พระธาตุบังพวน พระธาตุโพนจิกเวียงงัว พระธาตุพระพุทธบาทบัวบก พระธาตุโพน
สัน (ฉัน) สปป.ลาว นอกจากนี้ยังพบว่าพระธาตุที่สร้างทับปราสาทขอมซึ่งไม่เกี่ยวข้องกับตำนานอุรังคนิทาน
โดยตรงคือ พระธาตุดอนแก้ว พระธาตุบ้านเดียม พระธาตุพนมจึงเป็นพระมหาธาตุศูนย์กลางของตำนานและ
เป็นต้นแบบการสร้างพระธาตุ ไทย-ลาว สอดคล้องกับ Maneechoti (2011) พบว่า พระธาตุพนมได้รับการ
สร้างขึ้นให้เป็นเทวาลัยสถานตามคติในศาสนาฮินดูที่มีอายุตั้งแต่เมื่อราวพุทธศตวรรษที่ 12-14 ซึ่งเป็นช่วงที่
วัฒนธรรมของชาวจามโบราณที่อยู่ในบริเวณภาคกลางไปถึงทางตอนใต้ของเวียดนามและวัฒนธรรมเขมร
สมัยก่อนเมืองพระนครไดแ้พร่เข้ามาสู่ดินแดนที่เป็นรัฐภายในถึงบริเวณลุ่มแม่น้ำโขง ในราวพุทธศตวรรษที่ 22 
เมื่อกลุ่มผู้คนชาวลาวจากราชอาณาจักรลาวล้านช้างแพร่อิทธิพลเข้ามาถึงดินแดนทางตอนใต้ของเวียงจันทน์ถึง
แคว้นศรีโคตรบูรซึ่งผู้คนกลุ่มนี้เป็นชาวพุทธจึงได้ปรับเปลี่ยนพระธาตุพนมที่เป็นพระอารามในพุทธศาสนา
นิกายมหายานนั้นให้เป็นสถูปเจดีย์ตามคติพุทธศาสนานิกายเถรวาทซึ่งเป็นพุทธศาสนาที่มีต้นแบบมาจากลังกา
และเป็นที่ศรัทธาของมหาชนไปทั่วทั้งภูมิภาคเอเชียตะวันออกเฉียงใต้โดยเฉพาะพม่า ไทย ลาว และกัมพูชา
ความสัมพันธ์ด้านสถาปัตยกรรม ศิลปกรรม และโบราณคดีของพระธาตุอีสาน มีความสัมพันธ์สอดคล้องกับ
อำนาจการปกครองของอาณาจักรที่มีอิทธิพลเหนือดินแดนภาคอีสานในแต่ละยุคสมัย ตลอดจนอาณาจักร
ข้างเคียงที่มีความสัมพันธ์กันอย่างใกล้ชิดในแต่ละช่วงเวลา โดยเฉพาะภาคเหนือที่มีพบว่ามีการถ่ายเทอิทธิพล
ระหว่างล้านช้างกับล้านนามาเป็นเวลายาวนาน สอดคล้องกับงานวิจัยของพระมหาบุญชู ภูศรี (Phramaha 
Booncho Poosri, 2007) กล่าวว่า ชุมชนอีสานรับอิทธิพลด้านศาสนาจากอาณาจักรล้านช้าง โดยเฉพาะอย่าง
ยิ่งในรัชสมัยของพระเจ้าไชยเชษฐาธิราช (พ.ศ. 2091-2114) ซึ่งย้ายศูนย์กลางการปกครองมาตั้งที่เวียงจันทน์ 
และได้ใฝ่ใจหัวเมืองทางภาคใต้ของลุ่มแม่น้ำโขงอยู่มาก ศิลปกรรมในองค์พระธาตุ ลักษณะที่ปรากฏออกเป็น  
5 หมวดใหญ่ ดังน้ี  
 พระธาตุแบบบัวเหลี่ยมทรงสูง ถือเป็นรูปแบบของศิลปะล้านช้างโดยเฉพาะ ซึ่งมีพระธาตุสำคัญที่สุด
ในภูมิภาค คือ พระธาตุพนมองค์เดิม ส่งผลต่อรูปแบบค่านิยมของศิลปกรรมและสถาปัตยกรรมของพระธาตุอ่ืน
ในภาคอีสานและสปป.ลาว อีกเป็นจำนวนมาก พระธาตุแบบบัวเหลี่ยมทรงเตี้ย มีความสัมพันธ์กับอิทธิพลของ
อาณาจักรล้านช้างในยุคแรก ทั้งน้ีเป็นเพราะว่าภาคอีสานในยุคนั้นอยู่ภายใต้อิทธิพลของล้านช้างด้วย ดังน้ันจึง
หลีกเลี่ยงไม่ได้ที่จะรับเอาทั้งคติความเชื่อ และรูปแบบสถาปัตยกรรมศิลปกรรมมาสู่ดินแดนภาคอีสานด้วย 
พระธาตุแบบย่อมุม ยุคนี้พบว่ามีความสัมพันธ์กับสมัยที่พระเจ้าไชยเชษฐาธิราช พระองค์ทรงปกคลองล้านนา
และล้านช้างได้นำช่างจากล้านนาผสมกับช่างท้องถิ่นก่อสร้างพระธาตุเจดีย์ดังปรากฏศิลปกรรมธาตุในกลุ่มพระ
ธาตุบังพวน ดังนั้นรูปแบบของพระธาตุจึงได้รับอิทธิพลจากภาคล้านนาด้วยเช่นกัน พระธาตุแบบบัวแปด
เหลี่ยม นับว่าเป็นรูปแบบที่คลี่คลายมาจากพระธาตุบัวเหลี่ยมแบบเก่า โดยผู้สร้างได้ผนวกเอารูปแบบหลาย
เหลี่ยมเข้าไปด้วยจนกลายมาเป็นรูปแบบบัวแปดเหลี่ยมในสมัยต่อมา และพระธาตุแบบที่รับอิทธิพลภาคกลาง
ของไทย สัมพันธ์กับยุคหลังที่สยามเข้ามามีอิทธิพลเหนือล้านช้าง ทำให้พระธาตุในภาคอีสานในยุคนี้ได้รับ
รูปแบบที่เป็นแบบสยามด้วย ความหลากหลายและความสวยงามแปลกตาที่เกิดจากความซับซ้อนรูปทองทาง



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1853 
 

สถาปัตยกรรมและศิลปะที่โดดเด่นอันเกิดประดับตกแต่งด้วยการปั้นบัวหลายรูปแบบ สอดคล้องกับ Pheply 
(2016) กล่าวว่า บัว เป็นรูปแบบศิลปะที่ช่างนำมาใช้ตกแต่งงานสถาปัตยกรรม  ซึ่งบางครั้งมองเห็นลวดลาย
เป็นกลีบบัวโดยตรง บัว ที่ใช้ในงานศิลปะมี 19 แบบ แต่ที่ใช้ใสมากที่สุดคือ บัวคว่ำ บัวหงาย บัวกาบหรือบัว
นกแข้งสิงห์ บัวปากฐาน บัวปากปลิง บัวหลังเจียด บัวลูกแก้ว บัวกลุ่มหรือบัวโถ บัวแวงหรือบัวจงกล บัวรัด
เกล้า บัวเชิงบาตร บัวรวน และบัวคอเสื้อ  
 สำหรับการสืบทอดวรรณกรรม ตำนานพระธาตุพนม มีวิธีการสืบทอดออกเป็น 2 คือ 1) การจดจารลง
ในหนังสือใบลานซึ่งถูกคัดลอกแพร่กระจายหลายฉบับ นอกจากนี้เป็นเรื่องเล่าเชิงมุขปาฐะและนำสาระมา
ประพันธ์เป็นกลอนลำ ซึ่งสามารถสรุปเนื้อหาให้กระชับผู้คนเข้าใจและจดจำกันมา เนื้อหาในตำนานผูกเรื่องไว้
อย่างพิสดารซึ่งนำนิทานมาประกอบเข้าด้วยกันคือ อุรังคนิทาน บาทลักขะนะนิทาน สาสะนะคะละนิทาน ปา
ทะลักษณะนิทาน สาสนะนครนิทาน โดยภาพรวมของตำนานสะท้อนถึงความเชื่อ ภูมิศาสตร์ สังคม ของ
ภูมิภาคลุ่มน้ำโขง สอดคล้องกับ Martviset (2018) พบว่า ตำนานอุรังคนิทานนิยมแพร่หลายในพุทธศตวรรษที่ 
22 ในราชวงศ์ล้านช้าง เป็นเรื่องเล่าถึงพระพุทธเจ้าเสด็จมาบริเวณลุ่มน้ำโขงและเล่าถึงภาพสะท้อนทางทาง
ภูมิศาสตร์ สังคม ความเช่ือจิตวิญาณ และวิถีชีวิตของผู้คนแถบลุ่มแม่น้ำโขง  
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ข้อที่ 2 พบว่า ความเช่ือเก่ียวกับพระธาตุโดยนัยแล้วเป็นการเคารพน้ันถือ
พุทธศาสนาแบบชาวบ้าน ได้มีการผสมผสานความเชื่อทางศาสนาพุทธ พราหมณ์ และความเชื่อเรื่องผี เพราะ
ในอดีตประชาชนแถบนี้นับถือฟ้าพญาแถนเป็นพื้นฐาน เมื่อศาสนาพราหมณ์ฮินดูและศาสนาพุทธ เข้ามามี
อิทธิพล ได้สร้างถาวรวัตถุไว้ ผู้คนชาวล้านช้าง (ชาวลาวและชาวอีสาน) จึงให้ความเคารพร่วมกัน ดังปรากฏใน
วรรณกรรมสูตรขวัญหรือสู่ขวัญ อันเป็นธรรมเนียมพิธีกรรมในแถบนี้  
   “ข้าขอไหว้ย่านน้ำนพราชเจ้าพุทโธ ขอให้มีเตโชแข็งปรามมารทั้งค่าย  
  ข้าขอไหว้ย่านน้ำนพราชเจ้าธัมโม ของให้เจ้ามีธีระคงคาหมื่นปีอย่ามายม้าง  
  ข้าขอไหว้ย่านน้ำนพราชเจ้าสังโฆ ขอให้มีความสุขโรคภัยอย่ามาต้อง  
  ข้าขอไหว้ย่านน้ำนพราชเฮือนหิน ให้มีเงินคำหลายหลั่งมาหมื่นกือ อเนกนองกองล้น  
  ข้าขอไหว้ย่านน้ำนพราชเจ้าเฮือนหลวง สาธุเด้อขอให้คนทั้งปวงฮ้อยเอ็ดเจ็ดหัวเมือง  
  ให้มาน้อมซ่อยศีลคู่สุคน เด้อเจ้า” (Pleesak, 2013) 
 จากวรรณกรรมสูตรขวัญหรือสู่ขวัญ ส่วนนี้คือบทไหว้ โดยมีข้อสังเกตที่ว่า “ข้าขอไหว้ย่านน้ำนพราช
เฮือนหิน” คำว่า “เฮือนหิน”หมายถึงปราสาทหินซึ่งเป็นสถานที่ศักดิ์สิทธิ์ได้รับการบูชา ทั้งเวลาปกติและ
เทศกาลโดยจัดพิธีสรงน้ำ จุดบั้งไฟ ถวายบูชา ปราสาทหลายแห่งได้สร้างเป็นพุทธสถานรวมทั้งการสร้างพระ
ธาตุทับซ้อน การให้เคารพนับถือในองค์พระธาตุมีลักษณะสำคัญ 2 ประการคือ ประการแรก การเคารพนับถือ
ในฐานะที่เป็นสัญลักษณ์แทนพระพุทธเจ้าระลึกในพระธรรมคำสอนของพระองค์ ประการที่สอง การเคารพนับ
ถือในฐานะเป็นสิ่งศักดิ์สิทธิ์ที่ช่วยดลบันดาลให้สมปรารถนาตามที่ต้องการ ส่วนใหญ่เป็นการเซ่นไหว้และการ
บวงสรวง ดังปรากฏตามพระธาตุต่าง ๆ สอดคล้องกับ Phramaha Boonnam Parakkamo (2018) พบว่า 
ความเชื่อคือการที่บุคคลยอมรับนับถือในสิ่งใดสิ่งหนึ่ง ทั้งสถานที่ บุคคล วัตถุสิ่งของ ทั้งที่มีตัวตนและไม่มี
ตัวตน ความเชื่อเป็นธรรมชาติของมนุษย์และเป็นสิ่งยึดเหนี่ยวจิตใจของบุคคลให้น้อมใจเชื่อในเหตุการณ์ที่



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1854 
 

ตนเองประสบหรือในสภาวการณ์ที่ไม่สามารถหาคำตอบในสิ่งที่สงสัยได้ ความเชื่อสังเกตได้จากพฤติกรรมที่
บุคคลนั้นแสดงออก ความเชื่อมีหลายประเภท สามารถสรุปได้ 2 แบบคือ แบบแรก ความเชื่อที่ประกอบ
ปัญญา และแบบที่สอง ความเชื่อที่ไม่ประกอบด้วยปัญญา โดยชาวพุทธได้เข้าไปเกี่ยวข้องกับพระธาตุด้วย
ความเชื่อของตนจึงทำให้มีการบูชาต่าง ๆ ดินแดนล้านช้างนั้นมีความเชื่อด้ังเดิม คือเชื่อในสิ่งศักดิ์สิทธิ์และนับ
ถือผีฟ้าผีแถน เมื่อได้หันมานับถือพระพุทธศาสนาในสมัยของพระเจ้าฟ้างุ้มจึงทำให้เกิดการผสมผสานของ
ความเชื่อ และได้คติความเชื่อเรื่องการสร้างพระธาตุจากล้านนาซึ่งเป็นอาณาจักรข้างเคียง ทำให้ชาวพุทธใน 
ล้านช้างนิยมสร้างพระธาตุในสถานที่ต่าง ๆ จนมีความเชื่อและพิธีกรรมการบูชาที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะตนใน
การต่อมา 
 

สรุป 
 จากการศึกษาพระธาตุล้านช้างได้รับคติจากการบูชาพระธาตุตามธรรมเนียมทางพระพุทธศาสนาท่ี
แพร่อิทธิพลส่งผลต่อการสร้างวัฒนธรรมของดินแดนเอเชียตะวันออกเฉียงใต้ การสร้างสรรค์ศิลปะกรรมองค์
พระธาตุมีความแตกต่างกันออกไปตามคติความเชื่อค่านิยมของแต่ละพื้นที่ สำหรับดินแดนอีสานล้านช้างมีการ
ผสมกลมกลืนระหว่างความเชื่อ ผี พราหมณ์ และพุทธเข้าด้วยกัน ดังจะเห็นได้จากการสร้างพระธาตุทับซ้อน
ปราสาทในคติพราหมณ์ฮินดูซึ่งพบทั่วไปในดินแดนสองฝั่งโขงทั้งไทยและสปป.ลาว สถานดังกล่าวยังผูกพันกับ
ตำนานที่สร้างไว้อย่างพิสดารเพื่อให้สถานที่นั้นๆมีความสำคัญและเป็นที่จดจำเรื่องราวเล่าสืบต่อกันมาจนเป็น
สถานที่ศักดิ์สิทธิ์ที่มีขนบธรรมเนียมประเพณีปฏิบัติด้วยเกิดพลังศรัทธาของประชาชน พระธาตุพนมเป็นมหา
เจดีย์ที่สำคัญเพราะผูกตำนานอุรังคนิทานถือว่าเป็นศูนย์กลางทางวรรณกรรมความเชื่อมีความสัมพันธ์กับ
สถานที่หลายแห่งในลุ่มแม่โขง นอกจากนี้ยังมีนิทานมุขปาฐะเกี่ยวกับวีรบุรุษและวีรสตรีที่เกี่ยวกับพระธาตุ
ท้องถิ่น พระธาตุล้านช้างแต่ละแห่งเป็นศูนย์รวมทางจิตใจของประชน เกิดธรรมเนียมประเพณีวิธีปฏิบัติต่อองค์
พระธาตุส่งผลต่อความสามัคคีและความสันติสุขของประชาชน 
 

ข้อเสนอแนะ  
 จากผลการวิจัยคณะผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะ ดังน้ี 
 1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย  
 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 1 พบว่า ประวัติความเป็นมาของพระธาตุและรูปแบบศิลปกรรมของ
องค์พระธาตุแต่แห่งมีความแตกต่างกันจึงเป็นข้อมูลที่หลากหลาย ดังนั้นหน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรนำไปใช้
ดำเนินการดังน้ี หน่วยงานส่วนท้องถิ่นสามารถนำผลการวิจัยไปขยายผลในการศึกษาประวัติศาสตร์ท้องถิ่นและ
เป็นแหล่งสืบค้นทางด้านประวัติโบราณคดี หน่วยงานที่เกี่ยวของการอนุรักษ์มรดกวัฒนธรรมสามารถนำ
ผลการวิจัยวิเคราะห์รูปแบบศิลปกรรมขององค์พระธาตุท้องถิ่นอีสานบูรณปฏิสังขรณ์ตลอดจนการออกแบบ
ก่อสร้างพระธาตุที่เป็นเอกลักษณ์ของท้องถิ่น นอกจากนี้ยังสามารถนำไปเป็นแนวทางในการวางแผนการ
ท่องเท่ียวทางวัฒนธรรม 



Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.5 (July-August 2021)   1855 
 

 ผลจากการวิจัยวัตถุประสงค์ที่ 2 พบว่า วรรณกรรมและความเชื่อเกี่ยวกับองค์พระธาตุท้องถิ่นอีสาน 
ดังนั้นหน่วยงานที่เกี่ยวข้องควรนำไปใช้ดำเนินการ ดังนี้ หน่วยด้านการจัดการศึกษาหลักสูตรท้องถิ่นควรนำ
เนื้อหาสาระด้านวรรณกรรมไปออกแบบเนื้อการเรียนการสอนเพ่ือให้ผู้เรียนได้เข้าบริบทวัฒนธรรมของตนเอง 
 2. ข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไป  
 สำหรับประเด็นในการวิจัยครั้งต่อไปควรทำวิจัยในประเด็นเกี่ยวกับ 
 2.1 ควรมีการวิจัยต่อยอดในเชิงประวัติศาสตร์ศิลปะท้องถิ่นที่มีความเชื่อมโยงสัมพันธ์กว้างขวาง
ออกไปในพื้นที่อ่ืนๆ 
 2.2 ควรมีการวิจัยต่อยอดด้านความรู้เกี่ยวกับอนุรักษ์ทำนุบำรุงศิลปกรรมพระธาตุท้องถิ่นเพื่อนำ
ข้อมูลที่ได้นำปรับใช้ในพ้ืนที่อ่ืนๆ 
 2.3 ควรมีการวิจัยต่อยอดด้านวรรณกรรมการวิเคราะห์เปรียบเทียบนิทาน ตำนาน ตลอดจนการ
ประยุกต์ใช้ด้าน สังคมและวัฒนธรรม 
 

References  
Champadaeng, S. (2010). The Role of Molam in Solving Social Problems. The Journal of Social 
 Sciences, 6(3), 365-368. 
Champadaeng, S. et al. ( 2 0 1 3 ) .  Lan Chang Stupas: Synthesis of cultural, diversity to local 
 history, archeology and art in Northeast Thailand. Mahasarakham: Faculty of Cultural 
 Science Mahasarakham University. 
Department of Religious Affairs. (2016). Tripitaka version for people. Bangkok: The Agricultural 
 Cooperative Federation of Thailand. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 
Maneechoti, S. ( 2 0 1 1 ) .  Phra That Phanom Stupa: A Sacred Religious Sanctuary from the 
 Perspective of Symbolism in the Socio-cultural Dimensions ( Master’s Thesis).  
 Mahasarakham University. Mahasarakham.  
Martviset, Y. (2018). The Legendary of Urangbhatu: The Reflection of Cultural Basin. The Social 
 Sciences Medwell Journals, 13 (10), 1486-1490. 
Phang-ngern, P. (1991). Klonlum -wisdom of Isan. Bangkok: Odian Store. 
Pheply, S. (2016). Bua Pattern in thai decorative. Journal of Art Klong Hok. 3(1), 89-103. 
Phra Khongsak Sirikuto ( Manvicha) . ( 2017) .  Belief and Rituals towards Bungfai Tradition of 
 Banthard Community, Banthard Sub-District, Phen District, Udonthani. ( Master’s 
 Thesis). Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Ayutthaya. 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 9 ฉบับที่ 5 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2564)   1856 
 

Phramaha Boonchoo Poosri. (2017). A study of the Northeastern Thai people's buddhist world 
 view in the literary work entitled Sanhomthat. (Master’s Thesis). Silpakorn University. 
 Bangkok. 
Phramaha Boonnam Parakkamo. (2018). Beliefs and worship the Buddha’s Relics of Buddhists 
 in Lan Chang. Journal of MCU Peace Studies, 6(4), 1568-1577. 
Phra Sangvian Tirapanyo (Sapang) et al.  (2017). An Analytical on Jetiya in Thailand. Humanities 
 and Social Sciences Journal Ubon Ratchatani Rajabhat University, 8(2), 88-103. 
Pleesak, S. (2013). Roi Et Puppets show. Interview. May, 12.  
Prapandvidya, J. ( 2 0 1 6 ) .  Uranganidana: The Lineage of Buddhist Shrines in Far Northeastern
 Thailand. Journal of Buddhism, 2(1), 190-193. 
Rawwarin, N. (2018). Uranganidana AD. 1669. Mahasarakham: Apichat Press. 
Srisamang, S. (2002). The King of Laos. Bangkok: Joseph printing. 
Uluchata, P. (1995). Siam Art: Painting and Stupa. Bangkok: Muang Boran Publishing. 
Walliphodom, S. ( 1996 ) . Meaning of Phradtatu in Siam country civilization. Bangkok: Muang 
 Boran Publishing. 
 


