
 
 

 

สองกระแสแห่งคำสอนว่าด้วยสติ: 

มหาสติปัฏฐานสูตรและการลดความเครียดดว้ยสติ 

Two Approaches of Mindfulness Teachings: Mahasatipatthana Sutta 

and Mindfulness-Based Stress Reduction (MBSR) 
 

                                                           หิมพรรณ รักแต่งาม 
                                                         Himapan Ruktaengam 

ศูนย์จิตตปญัญาศึกษา มหาวิทยาลัยมหดิล 
Contemplative Education Center, Mahidol University, Thailand. 

Corresponding Author. E-mail: impermanentme@gmail.com 
  

บทคัดย่อ 
บทความวิจัยฉบับนี้มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาและวิเคราะห์แนวทางการสอนและคำสอนว่าด้วยสติตาม

แนวมหาสติปัฏฐานสูตรและการลดความเครียดด้วยสติ และวิเคราะห์ความสอดคล้องและแตกต่างของทั้งสอง 
กระแส ด้วยการวิจัยเอกสารและวิเคราะห์ เนื้อหา ผลการศึกษาพบว่า กระแสที่หนึ่ งหรือคำ สอนใน              
มหาสติปัฏฐานสูตรอันเป็นแนวทางดั้งเดิมนั้น การเจริญสติเป็นไปเพ่ือรู้แจ้งนิพพาน ด้วยหลักการคือ             
สัมมาวายามะ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ ผ่านฐานทั้งสี่คือกาย เวทนา จิต ธรรม ส่วนกระแสที่สอง 
นั้น เน้นการบรรเทาความทุกข์ในชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะความเครียด ความกดดัน ในการทำงานหรือใน      
ความสัมพันธ์ หลักการจึงเป็นไปในแนวที่จะช่วยให้เกิดโยนิโสมนสิการ เช่น การยอมรับ ความอดทน  ผ่าน     
ชุมชนแห่งการเรียนรู้ มีการพูดคุย ฝึกสติในรูปแบบและชีวิตประจำวัน เช่น การตามลมหายใจ ทั้งสองกระแสนี้ 
แม้ใช้คำว่า “สติ” เป็นองค์ธรรมหลัก แต่ให้ความสำคัญแก่องค์ธรรมอ่ืนๆ ด้วย ทว่า ความแตกต่างอย่างสำคัญ
คือเป้าหมายที่ต่างกัน อันส่งผลให้หลักการและแนวทางการปฏิบัติต่างกันไปด้วย เป้าหมายที่ต่างกันมีมูลเหตุ  
มาจากการให้ความหมายแก่ “ทุกข์” ที่ต่างกัน กระแสที่สองเน้นถึงการบรรเทาทุกข์ในชีวิตประจำวัน สติจึง     
เป็นเครื่องมือในการบำบัดวิธีหนึ่ง ในขณะที่ความทุกข์ในมหาสติปัฏฐานสูตรนั้นลงลึกไปจนถึงเหตุเกิดเหตุดับ   
ของทุกข์ เป็นปรากฏการณ์อย่างละเอียดที่เกิดขึ้นภายในจิต ซึ่งเมื่อดับความทุกข์ในระดับนี้ได้ ย่อมพ้นจาก     
ทุกข์ท้ังปวง ความหมายของ “ทุกข์” ที่ต่างกันจึงส่งผลให้คำสอนว่าด้วยสติของทั้งสองกระแสแตกต่างกัน 

 

คำสำคัญ: สติ; มหาสติปัฏฐานสูตร; การลดความเครียดด้วยสติ 

 


 Received April 20, 2020; Revised May 14, 2020; Accepted May 16, 2020 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับเพิ่มเติม   S344 

 

 Abstract 
This article aims to study mindfulness teachings, in terms of objectives, principles 

and practices, in two approaches: Mahasatipatthana Sutta and Mindfulness-Based Stress 
Reduction (MBSR), and to analyze their similarities and differences. It was a documentary-
based research. It was found that the objective of the first approach or Mahasatipatthana 
Sutta was Nibbana. its principles were Right Effort, Right View, Right Mindfulness and Right 
Concentration; and its practices were based on 4 foundations: body, sensations, mind and 
dhamma. The second approach focused on alleviating suffering of people in everyday life, 
such as stress or unhealthy relationship. Its principles were thoroughly Dhamma-based 
consideration, such as non-judgment, acceptance, which were practiced in the community 
of learning, dialogue, along with formal and informal mindfulness practices, such as mindful 
breathing. The two approaches were similar in an aspect that they included other crucial 
dhamma as equal importance as mindfulness in the teachings. However, since their 
objectives were different, their principles and practices to serve the goals were different as 
well. Different objectives derived from different meanings given to “suffering”. MBSR 
emphasized on abilities in coping with challenges in everyday life; mindfulness was basically 
a therapeutic tool. Mahasatipatthana Sutta’s teaching went more deeply into causes of 
arising and passing away of suffering, which were phenomena in the mind of practitioners, 
and the root of all kinds of suffering. In conclusion, different meanings of suffering induced 
different mindfulness teachings in these two approaches. 

 

Keywords: Mindfulness; Mahasatipatthana Sutta; Mindfulness-Based Stress Reduction; MBSR  
 

บทนำ 
“สติ” มีแนวทางจากพระพุทธศาสนา หลักฐานที่สำคัญคือมหาสติปัฏฐานสูตร ในพระไตรปิฏก         

เถรวาท ซึ่งมีอายุไม่ต่ำว่าสองพันปี เป็นคำสอนที่ระบุถึงเป้าหมายที่ชัดเจนว่า “ทางนี้เป็นทางสายเดียว เพ่ือ    
ความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพ่ือล่วงโสกะและปริเทวะ เพ่ือดับทุกข์และโทมนัส เพ่ือบรรลุญายธรรม เพ่ือทำให้
แจ้งนิพพาน ทางนี้คือสติปัฏฐาน” (Thai Tripitakas: 10/373/301) มีเป้าหมายทางศาสนาชัดเจน ในที่นี้ขอ    
เรียกว่าเป็น “กระแสที่หนึ่ง” อย่างไรก็ตาม การสอนสติในปัจจุบันแพร่หลายไปในวงกว้าง อีกทั้งมีหลายแนว   
ทาง มีจำนวนมากที่อยู่นอกบริบทของศาสนา คำสอนว่าด้วยสติซึ่งถูกนิยามขึ้นมาใหม่นั้น มีข้อโต้แย้งกันมาก  
พอสมควร เช่น สอนว่าสติคือการรู้อยู่เฉยๆ (bare attention) เป็นการรับรู้บริสุทธิ์ (pure receptivity) การ  
ไม่โต้ตอบ (non-reactivity) การไม่ตัดสิน (non-judgment) ซึ่งฐานิสสโรภิกขุ (Thanissaro, 2012) เห็นว่า  
แนวทางที่สอนสติในความหมายดังกล่าวนั้น แม้จะเป็นที่นิยมอย่างแพร่หลาย แต่อันที่จริงแล้วนำเสนอเพียง   



   Journal of MCU Peace Studies Vol.8 Supplement Issue   S345 

 

 

ส่วนเสี้ยวเล็กน้อยจากคำสอนว่าด้วยสติที่พระพุทธเจ้าทรงสอน โดยไม่ให้ความสำคัญแก่การฝึกฝนที่จำเป็นต่อ
หนทางการตื่นรู้  

แนวทางหนึ่งที่สอนว่าสติคือการไม่ตัดสินคือแนวทางของการลดความเครียดด้วยสติ (Mindfulness-
Based Stress Reduction) ซึ่งต่อไปจะเรียกว่า “MBSR” อันเป็นแนวทางหนึ่งที่ได้รับความนิยมมาก MBSR  
ถือกำเนิด ณ ศูนย์การแพทย์แห่งมหาวิทยาลัยแมสซาชูเซทส์  จอน คาบัต-ซินน์ (Jon Kabat-Zinn) หนึ่งในผู้ 
ก่อตั้ง ยอมรับว่ารูปแบบของโครงการนี้ได้ถูกนำไปใช้ในศูนย์การแพทย์หลายแห่ง รวมถึงในโรงเรียน เรือนจำ  
ตลอดจนวงการธุรกิจ (Kabat-Zinn, 2014) เป็นต้นแบบของการสอนการเจริญสติซึ่งอาจจะเรียกได้ว่าทั่วโลก 
ทั้งในด้านวิชาการและการสอนที่แพร่หลายในแบบออนไลน์ MBSR ถูกนำมาประยุกต์และผสมผสานกับหลาย 
แนวทาง เช่น Mindfulness-Based Cognitive Therapy (MBCT) เป็นสติที่ใช้ในการบำบัด MBSR เป็นคำ   
สอนสติที่มิได้อยู่ในบริบทของศาสนา ซึ่งเรียกได้ว่าเป็น “กระแสที่สอง”  

Kabat-Zinn จบการศึกษาระดับปริญญาเอกด้านชีวโมเลกุล แต่มีความสนใจด้านการฝึกจิต MBSR จึง
มีรากฐานจากหลากหลายภูมิปัญญา เช่น เถรวาท มหายานทั้งโซโตเซนและรินไซเซน โยคี เวทานตะ คำสอน   
ของกฤษณมูรติ รวมไปถึงการมีหลักฐานในเชิงวิทยาศาสตร์มารองรับผลของการเจริญสติ บูรณาการระหว่าง   
งานวิจัยทางวิทยาศาสตร์ การภาวนา และการนำไปใช้ในทางคลีนิค อย่างไรก็ดี แฮริงตันและดูนน์  
(Harrington & Dunne,  2015) ตั้ งข้อสั งเกตว่าสติ ไม่ เกี่ ยวข้องกับการแก้ ไขปัญหาความวิตกกั งวล  
หรือซึมเศร้า ไม่ใช่เพ่ือการพัฒนาความสามารถในการทนต่อความเครียด แต่ทั้งหมดนี้เป็น  ไปในแนวทางของ
กระแสที่สอง เป็นไปได้ว่า Harrington and Dunn กำลังกล่าวถึงคำสอนสติในมุมมองของ  กระแสที่หนึ่ง  
ซึ่งสะท้อนถึงความเข้าใจในคำสอนว่าด้วยสติมีความแตกต่างกันมาก และสร้างความสับสนอยู่ไม่น้อย  

จึงเป็นสาเหตุสำคัญที่การวิเคราะห์คำสอนว่าด้วยสติทั้งในกระแสที่หนึ่งคือจากมหาสติปัฏฐานสูตร    
และจากกระแสที่สองคือ MBSR ที่มักถูกนำไปอ้างอิงทั้งในวงวิชาการและการสอนไปทั่วโลก เป็นเรื่องจำเป็น   
เพ่ือที่จะได้สร้างความกระจ่างว่าทั้งสองกระแสมีคำสอนว่าด้วยสติอย่างไร โดยในบทความจะนำเสนอผลการ  
ศึกษาคำสอนดังกล่าวนี้ผ่านการศึกษาและเวิเคราะห์เป้าหมาย หลักการ และแนวทางการปฏิบัติ รวมถึง        
วิเคราะห์ถึงความสอดคล้องหรือแตกต่างของทั้งสองกระแส อันน่าจะเป็นประโยชน์ต่อวงวิชาการทาง           
พระพุทธศาสนาและสร้างความเข้าใจต่อสังคมเรื่องคำสอนว่าด้วยสติของสองแนวทางนี้ต่อไป 

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
1. วิเคราะห์เป้าหมาย หลักการ และแนวทางการปฏิบัติ จากมหาสติปัฏฐานสูตรและการลดความเครียด

ด้วยสติ (MBSR)  
2. วิเคราะห์ถึงความสอดคล้องหรือแตกต่างของคำสอนว่าด้วยสติจากมหาสติปัฏฐานสูตรและการลด     

ความเครียดด้วยสติ (MBSR) 
  
 
 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับเพิ่มเติม   S346 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 
      เป็นการวิจัยเอกสาร โดยมีเอกสารหลักคือมหาสติปัฏฐานสูตรจากพระไตรปิฏกฉบับมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย และ MBSR Standards of Practice อันเป็นเอกสารต้นทางจากทั้งสองกระแส ประกอบกับ         
อรรถกถาจากพระอรรถกถาจารย์และคำอธิบายพระสูตรจากมุมมองของพระเถระร่วมสมัย รวมถึงบทความ    
และเอกสารที่เกี่ยวข้อง  โดยใช้การวิเคราะห์ข้อมูลแบบการวิเคราะห์เนื้อหา (content analysis)  
 

ผลการวิจัย 
สำหรับวัตถุประสงค์ข้อแรกนั้น คือวิเคราะห์เป้าหมาย หลักการ และแนวทางการปฏิบัติของทั้งสอง   

กระแส สำหรับกระแสที่หนึ่งนั้น “เป้าหมาย” ของคำสอนในมหาสติปัฏฐานสูตรถูกกล่าวถึงในการอธิบาย
ความหมายของสติปัฏฐาน ว่าเป็น "ทางเดียว" ที่มุ่งไปสู่การรู้แจ้งนิพพาน (Thai Tripitakas: 10/373/301) 
โดยพูดถึงความหมายของนิพพานในหลายแง่มุม เช่น ความบริสุทธิ์ การดับทุกข์ โดยเฉพาะเป้าหมายปลายทาง
คือพระ นิพพานนั้นได้มีการกล่าวถึงอีกครั้งหนึ่งในหัวข้อสุดท้ายคืออานิสงส์แห่งการเจริญสติปัฏฐาน คือ 
"อรหัตตผลในปัจจุบันหรือหากมีอุปาทานเหลืออยู่ก็จักเป็นอนาคามี " (Thai Tripitakas: 12/404/338)  
เป็นเป้าหมายทางศาสนาอย่างชัดเจน พระอรหันต์สามารถละกิเลสความยึดมั่นอันเป็นเหตุแห่งทุกข์ได้สิ้นเชิง 
ในขณะที่พระอนาคามีนั้นยังมีกิเลสละเอียดหลงเหลืออยู่ เช่น มานะ อวิชชา (Phra Brahmgunabhorn 
(Prayudh Prayutto), 2002) “สติปัฏฐาน” แปลตรงตัวว่าฐานอันเป็นที่ตั้งแห่งสติ ในพระสูตรได้กล่าวถึง 
“หลักการ” สำคัญของคำสอนนี้เมื่อเอ่ยถึงว่าสติปัฏฐานสี่คืออะไร นั่นคือการ “พิจารณากายในกายอยู่ (เวทนา
ในเวทนา   จิตในจิต ธรรมในธรรม) มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้” 
(Thai Tripitakas: 10/373/301) เป็นประโยคซึ่งสรุปภาพรวมทั้งหมดของพระสูตรนั้น บ่งชี้ถึงการทำงาน 
(function) ที่ต่างกัน 2 ประการ นั่นคือการ “พิจารณากายในกายอยู่ (เวทนาในเวทนา จิตในจิต ธรรมใน
ธรรม)” กับ “มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกได้” ข้อความแรกแสดงถึงแนว
ทางการปฏิบัติ ซึ่งจะมีการ ขยายความอย่างละเอียดในพระสูตร (และจะกล่าวถึงในหัวข้อถัดไป) ส่วนข้อความ
ที่สองเป็นหลักการ ซึ่งประกอบด้วย  

1. มีความเพียร (อาตาปี) ซึ่งภิกขุอนาลโย (Analayo, 2006) สันนิษฐานว่าน่าจะเชื่อมโยงกับคำว่า 
“ตบะ” ซึ่งเป็นศัพท์เดิมในยุคพุทธกาลที่พระพุทธเจ้าทรงนำมาใช้ในความหายใหม่ อาตาปีเป็นความพยายามท่ี
นำไปสู่หนทางการบรรลุธรรมอันปราศจากกิ เลส คำ “อาตาปี” ถูกอธิบายว่ามีความเพียร นั่นคือ               
สั มมาวายามะ  ซึ่ งหมายถึ งเพี ยรระวั งและละความชั่ ว  กั บ เพี ยรสร้ างและรักษาค วามดี  (Phra 
Brahmgunabhorn (Prayudh Prayutto), 2002)  อนึ่ง สัมมาวายามะนั้น เป็นความเพียรเพ่ือ (1) ป้องกัน  
บาปอกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดมิให้เกิดขึ้น (2) ละบาปอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว (3) ทำกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดให้เกิด 
ขึ้น (4) ความดำรงอยู่ ไม่เลือนหาย ภิญโญภาพ ไพบูลย์ เจริญเต็มที่ แห่งกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้ว (Thai 
Tripitaka: 10/402/336) สัมมาวายามะจึงมิใช่ความเพียรในแง่กริยาว่าความขยัน หากเป็นความพยายามที่     
เกี่ยวข้องกับอกุศลหรือกุศลธรรมในจิตของตนเอง หลักการนี้ถูกนำไปใช้ในแนวทางปฏิบัติ มีความเด่นชัดมาก   
ในหัวข้อธัมมานุปัสสนา 



   Journal of MCU Peace Studies Vol.8 Supplement Issue   S347 

 

 

2. มีสัมปชัญญะ (สัมปชาโน) สัมปชัญญะเป็นธรรมที่มักปรากฏควบคู่กับสติ “สัมปชัญญะก็คือปัญญา 
ดังนั้น การฝึกฝนในเรื่องสตินี้จึงเป็นส่วนหนึ่งในกระบวนการพัฒนาปัญญานั่นเอง สัมปชัญญะหรือปัญญา ก็คือ 
ความรู้ความเข้าใจตระหนักชัดในสิ่งที่สติกำหนดไว้นั้น” และ “ไม่เกิดความหลงหรือเข้าใจผิดใดๆ ขึ้นมาใน     
กรณีนั้นๆ” (Phra Brahmgunabhorn (Prayudh Prayutto), 2002) ซึ่งการไม่หลงหรือการมีปัญญานั้นก็
สอดคล้องกับสัมมาทิฏฐิในมรรคมีองค์แปด เป็นความหมายที่สำคัญของสัมปชัญญะ อย่างไรก็ตาม สัมปชัญญะ
อาจมีความหมายอ่ืนที่แตกต่างอยู่บ้าง ดังในแนวทางการปฏิบัติของกายานุปัสสนานั้น มีหมวดหมู่ย่อยชื่อหมวด    
สัมปชัญญะ ซึ่งแปลว่า “ทำความรู้สึกตัว” หมวดนี้จะเป็นการเคลื่อนไหว เช่น “ภิกษุทำความรู้สึกตัวในการ    
ก้าวไป การถอยกลับ” (Thai Tripitakas: 10/376/305)  ซึ่งหากสังเกตจากหมวดย่อยนี้ซึ่งเป็นการเคลื่อนไหว 
จึงเป็นไปได้ที่สัมปชัญญะจะมีลักษณะของการรู้ตัวที่เป็นไปอย่างต่อเนื่องในทุกขณะ อย่างไรก็ตาม Dhamma 
Giri Vipassana International Academy. (n.d.). อธิบายไปในทางเดียวกับ คืออธิบายสัมปชัญญะว่าหากมี 
การรู้ตัวอย่างต่อเนื่องเท่านั้นก็เป็นเพียงสติ แต่หากรู้ตัวด้วยและเข้าใจการเกิดดับด้วย จึงเรียกได้ว่าถึงพร้อม    
ด้วยสติและเจริญปัญญาอยู่ด้วยกัน  

3. มีสติ (สติมา) ข้อสังเกตว่าเรื่องสติในพระสูตรนี้ที่เด่นชัดคือ สติจะปรากฏร่วมกับองค์ธรรมอื่นเสมอ 
นอกจากนั้นในมหาสติปัฏฐานสูตรมีข้อความที่อธิบายสติปัฏฐาน 4 ว่า “พิจารณากายในกายอยู่ (เวทนาใน     
เวทนา จิตในจิต ธรรมในธรรม) มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ กำจัดอภิชฌาและโทมนัสใน โลกได้” (Thai 
Tripitakas: 10/373/301) ซึ่ งก็ เป็นความหมายเดียวกับสัมมาสติในพระสูตรเดียวกัน (Thai Tripitaka: 
10/402/336) มีความหมายเดียวกัน จึงสรุปได้ว่าสติปัฏฐาน 4 ก็คือสัมมาสตินั่นเอง อาจจะเป็นเพียงจุดเน้นที่
ต่างกัน คือเมื่อใช้ “สติปัฏฐาน 4” เมื่อต้องการอธิบายวิธีการปฏิบัติในแต่ละฐาน แต่เมื่อใช้ “สัมมาสติ” เพื่อย้ำ
ถึงสติที่เป็นไปในทางมรรคมีองค์แปด ซึ่งมีแกนกลางเดียวกันคือ “สติ” หรือ “สติมา” นั่นเอง ซึ่งครอบคลุม
แนวทางการปฏิบัติทั้งหมดในพระสูตรนี้ รวมถึงเชื่อมโยงกับองค์ธรรมอ่ืนๆ ด้วย มิใช่สติโดดๆ เพียงอย่างเดี ยว 
ดังที่ Phra Brahmgunabhorn  (Prayudh Prayutto), 2002) สรุปว่า “อาตาปี สัมปชาโน สติมา แปลว่า มี 
ความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ ได้แก่ สัมมาวายามะ สัมมาทิฏฐิ และสัมมาสติ ซึ่งเป็นองค์มรรคประจำ 3 ข้อที่
ต้องใช้ควบไปด้วยกันเสมอในการเจริญองค์มรรคทั้งหลายทุกข้อ”  

4. กำจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลก (วินยโลเก อภิชฌาโทมนัสสัง) มีการพิจารณาได้สองแนวทาง     
หนึ่งคือเห็นว่าเป็น “ผล” จากการมีสติสัมปชัญญะ มีใจที่เป็นกลาง เป็นอิสระ  ไม่ถูกกิเลสผูกพัน (Phra 
Brahmgunabhorn (Prayudh Prayutto), 2002)  ในขณะที่ภิกขุอนาลโย (Analayo, 2006) กล่าวว่าใน      
เนติปกรณ์ (Nett 82) การ “กำจัดอภิชฌาและโทมนัส” คือสมาธิ ท่านได้อ้างถึงอรรถกถามัชฌิมนิกาย         
ปปัญจสูทนี ว่าให้นิยามคำกล่าวข้างต้นนี้กับการกำจัดนิวรณ์ห้า (Ps I 244)  นอกจากนั้น ยังได้อธิบายว่า 
“วินย” มาจากคำว่า “วิเนติ” (vineti) ซึ่งแม้คำแปลที่ใกล้เคียงที่สุดของ “วินย” คือ “ถูกทำให้ถอนออก” 
(having removed) แต่เห็นว่า “ไม่จำเป็นที่จะกล่าวว่าอภิชฌาและโทมนัสจะต้องถูกถอนออกก่อนจะปฏิบัติ
สติปัฏฐาน มันยังหมายถึงการที่กิจกรรมนี้เกิดขึ้นพร้อมๆ กับการปฏิบัติได้ด้วย” ซึ่งอาจเป็นการปฏิบัติที่ “อยู่
ในขั้นสูงของสติปัฏฐาน โดยสติบางส่วนตั้งมั่น (สุปติฏฐิตะ) จนผู้ปฏิบัติไม่ต้องใช้ความพยายามในการสังเกต 
โดยไม่โต้ตอบ ด้วยอภิชฌาและโทมนัส” โดยภิกขุอนาลโยได้นำเสนอว่าการหยั่งถึงสติปัฏฐานในระดับที่มั่นคง



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับเพิ่มเติม   S348 

 

นั้น มีความเชื่อมโยงอย่างยิ่งต่อความตั้งมั่นของจิต ซึ่งก็คือสัมมาสมาธิ ในอันที่จะระงับนิวรณ์ หรืออภิชฌาและ
โทมนัสได ้ซ่ึง  พัฒนาจากการเจริญสติที่มั่นคงข้ึน (Analayo, 2006)  

สรุปได้ว่า หลักการปฏิบัติที่ว่า “อาตาปี สัมปชาโน สติมา วิเนยยโลเก อภิชชาโทมนัสสัง” นั้นกล่าวลง
เป็นมรรคได้ว่า “สัมมาวายามะ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสติ สัมมาสมาธิ” เป็นองค์ธรรมที่มาด้วยกัน เป็นหลักการ  
สำคัญที่จะนำไปสู่แนวทางการปฏิบัติ ซึ่งแบ่งออกเป็น 4 หมวดใหญ ประกอบด้วย กายานุปัสสนา                
เวทนานุปัสสนา จิตตานุปัสสนา และธัมมานุปัสสนา (คือ การพิจารณากาย พิจารณาเวทนา พิจารณาจิต และ 
พิจารณาธรรม ตามลำดับ ในแต่ละหมวด จะเริ่มต้นด้วยคำถามว่า ภิกษุพิจารณากายในกาย เวทนาในเวทนา  
จิตในจิต และธรรมในธรรม อย่างไร จึงกล่าวได้ว่า กายานุปัสสนา หรือการพิจารณากายนั้นคือการพิจารณา    
กายในกาย นั่นเอง (เป็นแนวทางเช่นเดียวกับเวทนา จิต ธรรม ตามลำดับ) มีโครงสร้างของการอธิบายถึงแนว
ทางการปฏิบัตินั้นแบบเดียวกัน ต่างกันในรายละเอียดของการปฏิบัตินั้นๆ เท่านั้น จึงขอสรุปประเด็นสำคัญใน
การอธิบายในพระสูตรว่าด้วยแนวทางการปฏิบัติ ดังนี้  

1. การพิจารณาดังกล่าว ทำอย่างไร กับฐานอะไรบ้าง คำว่า “ทำอย่างไร” ในที่นี้คือการปฏิบัติทาง  
จิตใจ เช่น “รู้ชัด” (บาลีว่า “ปชานาติ”) “เมื่อยืน ก็รู้ชัดว่า เรายืน” (Thai Tripitakas: 10/375/304)         
“พิจารณา” (บาลีว่า “ปัจจเวกขติ”) ภิกษุพิจารณาเห็นกายนี้ ตั้งแต่ฝ่าเท้าขึ้นไปเบื้องบน...เต็มไปด้วยสิ่งที่ไม่   
สะอาดชนิดต่างๆ (Thai Tripitakas: 10/377/306) “เปรียบเทียบ” (บาลีว่า “อุปสังหรติ”) ภิกษุเห็นซากศพ
อันเขาทิ้งไว้ในป่าช้า เป็นโครงกระดูกยังมีเนื้อและเลือด..แม้ฉันใด ภิกษุนี้นำกายนี้เข้าไปเปรียบเทียบให้เห็นว่า 
“ถึงกายนี้ก็มีสภาพอย่างนั้น มีลักษณะอย่างนั้น ไม่ล่วงความเป็นอย่างนั้นไปได้” ฉันนั้น (Thai Tripitaka: 
10/379/308) การ “ทำอย่างไร” แตกต่างกันไปตามความเหมาะสมของฐานหรือสิ่งที่กำลังศึกษา (object) ที่
ต่างกัน หมวดที่ละเอียดมากคือธัมมานุปัสสนา เช่น ในหมวดย่อยนิวรณ์ ซึ่งเป็นธรรมอันเป็นอกุศล ให้รู้ชัดถึง
การมี/ไม่มีของนิวรณ์ รู้ชัดถึงเหตุเกิดแห่งนิวรณ์ที่ยังไม่เกิด/เหตุดับแห่งนิวรณ์ที่เกิดแล้ว/เหตุที่นิวรณ์ที่ดับแล้ว  
จะไม่เกิดขึ้น ส่วนในหมวดย่อยโพชฌงค์อันเป็นธรรมฝ่ายกุศล ให้รู้ชัดถึงการมี/ไม่มีของโพชฌงค์ รู้ชัดถึงเหตุ    
เกิดแห่งโพชฌงค์ที่ยังไม่เกิด/เหตุแห่งความเจริญบริบูรณ์แห่งโพชฌงค์ที่เกิดขึ้นแล้ว จะเห็นว่าหากเป็นอกุศล   
จะเน้นถึงเหตุแห่งการดับการละ แต่หากเป็นกุศล จะเน้นถึงเหตุแห่งการงอกงามไพบูลย์  ซึ่งใช้หลักของสัมมา- 
วายามะค่อนข้างชัดเจน 

2. พิจารณาให้ เห็นคุณลักษณะภายในหรือ “ธรรมชาติ” ของกาย เวทนา จิต ธรรม จาก             
“สมุทยธมฺมานุปสฺสี วา กายสฺมึ วิหรติ, วยธมฺมานุปสฺสี วา กายสมึ วิหรติ. สมุทยวยธมฺมานุปสฺสีวา กายสฺมึ     
วิหรติ.” (Dhamma Giri Vipassana International Academy, n.d.) อนึ่ง คำว่า “ธมฺม” ในที่นี้ สามารถ    
แปลได้ว่า “ธรรมชาติ” จึงกล่าวได้ว่า การเห็นถึง “ธรรมชาติแห่งการเกิด หรือธรรมชาติแห่งการดับ หรือ
ธรรมชาติแห่ง  การเกิดดับ” (Analayo, 2006) คือพิจารณาให้เห็นถึงลักษณะอันเป็นธรรมชาติแห่งการเกิดดับ
ใน   กาย เวทนา จิต ธรรม  ซึ่งเชื่อมโยงกับ “สัมปชัญญะ” หรือปัญญาในการเห็นการเกิด-ดับในหลักการดังที่
ได ้  กล่าวไว้ข้างต้น  

3. สติในการตระหนักถึงความหมายแห่งการมีอยู่ของกาย เวทนา จิต ธรรม ว่าเป็นไปเพ่ืออาศัย
เจริญญาณ เจริญสติ นำไปสู่การไม่ยึดมั่นถือมั่นอะไรๆ ในโลก จากข้อความว่า “ภิกษุนั้นมีสติปรากฏอยู่เฉพาะ



   Journal of MCU Peace Studies Vol.8 Supplement Issue   S349 

 

 

หน้า ว่า “กายมีอยู่” ก็เพียงเพ่ืออาศัยเจริญญาณ เจริญสติเท่านั้น ไม่อาศัย (ตัณหาและทิฏฐิ) อยู่ และไม่ยึดมั่น
ถือ  มั่นอะไรๆ ในโลก” (Thai Tripitakas: 10/375/304) “สติ” มีความหมายที่พันผูกกับการตระหนักว่าการ
มีอยู่  ของกายนั้นเป็นไปเพ่ือเจริญญาณและสติ มิใช่เพียงการระลึกรู้เฉยๆ หากประกอบด้วย “เนื้อหา”  
ของการรับรู้ด้วย นั่นคือ กาย เวทนา จิต ธรรม มีอยู่เพ่ือเป็นเครื่องฝึกปัญญาและสติให้เจริญขึ้น อันนำไปสู่การ
ไม่ยึด  มั่นถือมั่นในอะไรๆ ในโลก สังเกตว่าในจุดนี้การกล่าวถึงสติมาพร้อมกับปัญญา ซึ่งเป็นการย้ำว่า “สติ” 
มักจะ  มาพร้อมกับองค์ธรรมอ่ืนๆ เสมอ เช่น ความเพียร สัมปชัญญะ การกำจัดอภิชฌาและโทมนัส อันเป็น
หลักการสำคัญท่ีมาพร้อมกัน  

สรุปว่าสำหรับกระแสที่หนึ่ง เป้าหมายเป็นไปเพ่ือนิพพาน คือดับทุกข์ทั้งปวง โดยมีหลักการคือ      
“อาตาปี สัมปชาโน สติมา วิเนยยโลเก อภิชฌาโทมนัสสัง” ซึ่งก็คือสัมมาวายามะ สัมมาทิฏฐิ สัมมาสติ และ    
สัมมาสมาธิ อันเป็นองค์มรรคสำคัญต่อการปฏิบัติในทางจิตใจในมรรคมีองค์แปดนั่นเอง   ส่วนแนวทางการ
ปฏิบัตินั้นมีประเด็นสำคัญคือ 1) ทำอย่างไร กับฐานไหน 2) เห็นคุณลักษณะภายในหรือธรรมชาติแห่งการเกิด
ดับ 3) ตระหนักถึงความหมายแห่งการมีอยู่ของกาย เวทนา จิต ธรรม และในตอนท้ายของ   หมวดย่อยสัจจะ
ในธัมมานุปัสสนานั้น ได้อธิบายถึงความหมายของอริยสัจสี่แต่ละข้อโดยละเอียด และปิดท้าย พระสูตรด้วยการ
กล่าวถึงอานิสงส์แห่งการเจริญสติปัฏฐาน ซึ่งก็คือบรรลุอรหัตตผลในปัจจุบัน หรือเป็นพระ   อนาคามี  

ส่วนกระแสที่สองนั้น อาจต้องแบ่งเป้าหมายเป็น 2 ส่วน หนึ่งคือเป้าหมายของ Kabat-Zinn ในการ
ก่อตั้ง MBSR และอีกหนึ่งคือเป้าหมายของ MBSR ที่สื่อสารออกไปในวงกว้าง เป้าหมายหรือแรงจูงใจที่ 
Kabat-Zinn (2011) นำเรื่องสติเข้าสู่กระแสหลักของสังคมก็เพ่ือ “บรรเทาความทุกข์และปลุกเร้าความกรุณา
และปัญญาในชีวิตและวัฒนธรรมของเรา” ส่วนเป้าหมายรองๆ เช่น เพ่ือหยั่งลึกถึงความเข้าใจในความ
เชื่อมโยงของกายใจ  ผ่านมิติใหม่ของการค้นพบทางวิทยาศาสตร์ อีกทั้งเพ่ือจะพัฒนาสัมมาอาชีวะ (Right 
Livelihood) ของตนเอง รวมถึงคนอ่ืนๆ ที่ทำงานในแนวทางนี้ด้วย MBSR จึงเป็นกุศโลบายสำหรับ Kabat-
Zinn ในการส่งผ่านธรรมะ  ไปยังผู้คนที่ยังไม่รู้จักธรรมะ ดังนั้นในการสื่อสารแก่สังคม เป้าหมายของ MBSR 
ถูกระบุไว้ใน Mindfulness-Based Stress Reduction: Standards of Practice (ต่อไปจะเรียกว่า SOP) 
ดังนี้ว่า MBSR ให้ความใส่ใจ    เป็นอันดับแรกที่จะพัฒนาให้บุคคลเกิดความเข้าใจในตนเองเกี่ยวกับร่างกาย 
จิตใจ และความสัมพันธ์ระหว่าง ร่างกายและจิตใจ ซึ่งจะนำไปสู่การตระหนักถึงร่างกายและจิตใจ (somato-
psychic awareness) ซึ่งจะสามารถเชื่อมโยงไปในชีวิตของผู้เข้าร่วมคนอ่ืนๆ เพ่ือจะนำไปสู่ (1) การลดผลใน
เชิงลบของเงื่อนไขปัจจัยที่สร้างรูปแบบและความเคยชินจนเป็นนิสัย (2) การมีวินัยในตนเอง (3) การรับมือ
อย่างมีประสิทธิภาพมากขึ้นกับความท้าทายในแต่ละวัน (4) ค้นพบและมีความคุ้นเคยมากขึ้นกับศักยภาพ
ภายในที่อาจจะยังไม่ปรากฏ ในอันที่จะเรียนรู้ เติบโต เยียวยา และยืนหยัด (Santorelli, 2014) 

จะเห็นว่าเป้าหมายของ MBSR ที่ถูกสื่อสารออกไปนั้นดูจะเป็นไปในแนวทางของการแก้ไขปัญหาในชีวิตที่  
เป็นอยู่ของแต่ละคน โดยใช้คำศัพท์ที่คนทั่วไปคุ้นเคย เช่น วินัยในตนเอง ความท้าทาย (challenges) กล่าวได้
ว่าเป้าหมายในแบบที่หนึ่งของ Kabat-Zinn เป็น “เป้าหมายเชิงอุดมการณ์” ส่วนเป้าหมายแบบที่สองท่ีถูก สื่อ
ให้สังคมรับรู้ใน MBSR  นั้นเป็น “เป้าหมายเชิงปฏิบัติการ”  



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับเพิ่มเติม   S350 

 

หลักการที่สำคัญของ MBSR คือสติ (Mindfulness) อันมีนิยามศัพท์ปฏิบัติการดังนี้ (ก) ให้ความใส่ใจในสิ่ง
ใดสิ่งหนึ่งอย่างตั้งใจในขณะปัจจุบัน และไม่ตัดสิน (Kabat-Zinn, 1994) (ข) ความตระหนักรู้ (awareness) ที่
เกิดขึ้นจากการใส่ใจดังกล่าวนั้น (Kabat-Zinn, 2005e) Kabat-Zinn (2011) ยังให้ความเห็นว่า การทำงาน
หนึ่งของสติในปัจจุบันขณะคือการจำได้ถึงอดีตที่เพ่ิงผ่านไปในทันใด ( immediate past) นอกจากหลักการ
เรื่องสติแล้ว Kabat-Zinn (2014) เน้นเรื่อง “พ้ืนฐานเชิงทัศนคติ” (attitudinal foundation) ซึ่งเขาเรียกว่า
เป็น “เสาหลักของการฝึกสติ” ซึ่งประกอบด้วยองค์ประกอบ 7 ประการ ดังนี้คือ (1) การไม่ตัดสิน (Non-
judging) ตระหนักถึงความคุ้นเคยในการแยกประเภทและตัดสิน เป็นนิสัยที่ครอบงำให้เกิดการโต้ตอบโดยไม่
รู้ตัวและไร้จุดหมาย ให้เรียนรู้ที่จะถอยออกมา (2) ความอดทน (Patience) เป็นรูปแบบหนึ่งของปัญญา 
(Wisdom) คือการเข้าใจและยอมรับความจริงว่าสิ่งต่างๆ ย่อมปรากฏในเวลาอันเหมาะสม (3) จิตแห่งผู้ใหม่ 
(Beginner’s Mind) เปิดรับถึงความเป็นไปได้ใหม่ๆ มิให้หลงติดกับประสบการณ์เดิมๆ ที่คิดว่า  ตนเอง
เชี่ยวชาญหรือชำนาญแล้ว (4) ความไว้วางใจ (Trust) การไว้วางใจในตัวเอง และปัญญาของตนเป็นสิ่งสำคัญใน
การฝึกภาวนา ฝึกรับผิดชอบในการเป็นตัวของตัวเอง รับฟังและไว้วางใจสภาวะภายในของตนเอง (5) การไม่
ดิ้นรน (Non-striving) หนทางที่ดีที่สุดที่จะบรรลุสู่เป้าหมายคือการถอยออกจากการดิ้นรนเพ่ือผลที่ตน 
คาดหวัง หากแต่ให้ความสำคัญกับการเห็นและยอมรับสิ่งต่างๆ อย่างที่มันเป็นในทุกขณะ ด้วยความอดทนและ
สม่ำเสมอ (6) การยอมรับ (Acceptance) การเห็นสิ่งต่างๆ ตามที่มันเป็นจริงในปัจจุบันขณะ การให้ความใส่ใจ
อย่างเต็มที่ในปัจจุบันขณะ และตระหนักว่าสิ่งที่เรากำลังใส่ใจนั้นมันก็จะเปลี่ยนแปลงไป เป็นส่วนหนึ่งของ     
ปัญญาในการบ่มเพาะการยอมรับความเป็นจริง (7) การปล่อยวาง (Letting Go) หรือการไม่ยึดติด (Non-
Attachment) ให้สังเกตว่าเรามีความคิดหรือความรู้สึกหรือสถานกรณ์บางอย่างที่จิตของเราต้องการจะยึดมัน 
ไว้ หากมันน่าพอใจ เราจะพยายามยืดความคิดหรือความรู้สึกนั้น แต่หากไม่น่าพอใจ เราก็จะปกป้องตัวเองจาก
สิ่งนั้น การปล่อยก็คือการยอมรับสิ่งต่างๆ อย่างที่มันเป็น  
 เจ็ดข้อข้างต้นนี้ น่าจะเรียกได้ว่าหลักธรรมที่กล่าวในภาษาที่คนทั่วไปพอเข้าใจได้ เช่นเดียวกับที่ 
Kabat-Zinn (2014) บอกว่า การใช้คำ “ความเครียด” เป็นการเชื้อเชิญให้ผู้คนได้สืบค้นไปถึงประสบการณ์    
แห่งความทุกข์ (dukkha) โดยไม่จำเป็นต้องใช้ศัพท์ยาก อีกหลักการหนึ่งนั้น Kabat-Zinn (2014) เรียกว่าเป็น 
“หลักการสำคัญ” (Key Principles) 5 ข้อ ซึ่งจำเป็นในบริบทของการเรียนการสอนประกอบด้วย (a) มองว่า
การสังเกตชีวิตตนเองอย่างมีสติเป็นความท้าทายมากกว่าเป็นความซ้ำซากจำเจหรือสิ่งที่ต้องทำ (b) ให้
ความสำคัญกับการปฏิบัติอย่างสม่ำเสมอ ไม่ว่าจะอยากทำหรือไม่ก็ตาม (c) วิถีชีวิตอาจต้อง เปลี่ยนแปลงไป
บ้าง จากพันธกิจในการปฏิบัติในรูปแบบ (วันละ 45 นาที 6 วันต่อสัปดาห์) (d) ทำให้ทุกนาทีมีความหมายด้วย
การฝึกสติ (e) เน้นการศึกษามากกว่าการบำบัด ใช้ประโยชน์จากการเรียนเป็นกลุ่มเพ่ือให้เกิดชุมชนแห่งการ
เรียนรู้และปฏิบัติ (community of learning and practice) เพ่ือให้เกิดแรงจูงใจ การ สนับสนุน ความรู้สึก
ยอมรับ และเป็นส่วนหนึ่งของชุมชน กระแสที่สองนี้ให้ความสำคัญปัจจัยทางสังคมว่ามีผล  ในการสนับสนุน
ด้านความรู้สึกที่จะช่วยให้ไม่รู้สึกโดดเดี่ยวในการรับมือกับปัญหา ปรับตัว และเติบโต ซึ่งช่วย   ในการเยียวยา
และเป็นสภาพแวดล้อมที่เหมาะสมต่อการเติบโตและพัฒนาศักยภาพในการรับมือและแก้ปัญหาของแต่ละ



   Journal of MCU Peace Studies Vol.8 Supplement Issue   S351 

 

 

บุคคล สำหรับใน 5  ข้อนี้น่าจะเรียกได้ว่าเป็นหลักการของผู้เรียนที่อยู่ในบริบทของการเรียนการ สอน ซึ่งก็คือ
หลักสูตร MBSR ซึ่งเป็นแนวทางปฏิบัติที่สำคัญในกระแสที่สอง 

ในที่นี้เราจะกล่าวถึงหลักสูตร MBSR ขั้นพ้ืนฐาน ซึ่งแพร่หลายไปทั่วโลก ผ่านการเรียนการสอนทั้งที่   
เป็นแบบเจอหน้าและออนไลน์ Santorelli (2014) สรุปใน SOP ว่ากิจกรรมในการเรียนการสอนแต่ละครั้ง   
จำนวน 8 สัปดาห์ๆ ละ 2.5 ชั่วโมง มีโครงสร้างที่ชัดเจน ประกอบด้วย 

1) การฝึกสติภาวนาในรูปแบบ และในชีวิตประจำวัน (formal and informal mindfulness 
meditation/ mindfulness in everyday life) โดยการฝึกในรูปแบบ ประกอบด้วย การสแกนร่างกาย      
หฐโยคะ การภาวนาในท่านั่งโดยการมีสติกับลมหายใจ ความรู้สึก ความคิด อารมณ์ และสิ่งใดๆ ที่เข้ามาในการ
รับรู้  “มีสติโดยไม่ต้องเลือก” (choiceless awareness) หรือเมื่อมีสติกับสิ่งใดก็ตามที่จิตรับรู้ ส่วนการฝึกใน
ชีวิตประจำวัน ประกอบด้วย การมีสติกับเหตุการณ์ที่น่าพอใจและไม่น่าพอใจ การมีสติรู้ตัวกับลมหายใจ การมี
สติรู้ตัวในกิจกรรมประจำวัน เช่น การกิน การขับรถ การเดิน การสื่อสาร เป็นต้น โดยในการเรียนการสอนแต่ 
ละครั้งจะมีกำหนดไว้ว่าจะฝึกปฏิบัติแบบใดบ้าง  

2) การพูดคุยแบบเดี่ยวและกลุ่ม ประกอบด้วยประสบการณ์จากงานมอบหมาย รวมถึงการสำรวจ     
แง่มุมของสติ การพัฒนาสติด้วยการมีวินัยและศักยภาพของตนเอง  

3) งานมอบหมายในแต่ละสัปดาห์ ประกอบด้วย การฝึกสติภาวนาในรูปแบบไม่ต่ำกว่า 45 นาทีต่อวัน 
และฝึกในชีวิตประจำวัน 5-15 นาทีต่อวัน จำนวน 6 วันต่อสัปดาห์ 

ในส่วนของเนื้อหานั้น จากหลักการคือพ้ืนฐานเชิงทัศนคติ 7 ประการที่ค่อนข้างเป็นนามธรรม ถูกทำ  
ให้เห็นเป็นรูปธรรมมากขึ้นเพ่ือที่จะกำหนดเป็นประเด็นหลักในการเรียนการสอนต่อไปได้  เป็นประเด็นหลักที่
จะใช้ในการฝึกสติ (Mindfulness Training Intentions) ในหลักสูตร MBSR ประกอบด้วย 1) มีประสบการณ์
กับความเป็นไปได้ใหม่ๆ 2) ค้นพบประสบการณ์ตรงแห่งความเชื่อมโยงระหว่างกายและใจ 3) ฝึกฝนการสังเกต  
4) มุ่งไปสู่การเปิดใจรับสิ่งต่างๆ 5) สร้างเสริมความกรุณาต่อตนเอง (MBSR Course Overview and MBSR 
Course Modules, 2020)  

ทั้งนี้ หลักการทั้งหมดได้ถูกส่งผ่านแก่น (theme) และการปฏิบัติในแต่ละสัปดาห์ โดยภาพรวม       
สามารถแบ่งได้ดังนี้ 

สัปดาห์ที่ 1-3 แก่นคือ “เรียนรู้ที่จะสร้างความมั่นคงและเข้มแข็งในจิต” เริ่มจากการเห็นสิ่งดีงามใน   
ตนเอง พอใจและมีความสุขกับสถานการณ์ในปัจจุบัน ให้สังเกตว่าเราเห็นหรือไม่เห็นสิ่งต่างๆ อย่างไร ซึ่งเป็น  
ตัวบ่งชี้ว่าเราตอบโต้มันอย่างไร การรับมือกับสิ่งเหล่านี้อย่างไรส่งผลต่อร่างกายและจิตใจของเราของเราเอง   
มองเห็นความเป็นไปได้ท่ียังเปิดรับช่วงเวลาแห่งความเบิกบานในท่ามกลางวิกฤติ เชื่อมโยงกับปัจจุบันขณะด้วย
สติในความรู้สึกทางกาย ความคิด และความรู้สึก การฝึกสติในช่วงนี้คือมีสติกับลมหายใจในท่านั่ง การสแกน   
ร่างกาย โยคะ  

สัปดาห์ที่ 4-6 “เรียนรู้ที่จะเปิดกว้างและเข้าใจจิตของตนเอง” การฝึกสติสามารถลดผลด้านลบทาง   
กายและทางจิตอันเกิดจากปฏิกิริยาโต้ตอบจากความเครียด และช่วยพัฒนาการตอบสนองอย่างมีประสิทธิ     
ภาพและเป็นเชิงบวกมากขึ้นต่อสถานการณ์ที่กดดัน เรียนรู้ผลของความเครียดที่มีต่อร่างกายและจิตใจ เราจะ 



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับเพิ่มเติม   S352 

 

เปลี่ยนแปลงมันอย่างไร เชื่อมโยงสติกับการรับรู้ การประเมิน และทางเลือกในช่วงเวลาวิกฤติ เน้นการสังเกต  
ความคิดประดุจเหตุการณ์ และแยกเหตุการณ์ออกจากเนื้อหา “คุณมิใช่ความคิดของคุณ” “ทำงานกับความ  
ยากลำบาก” เราจะยังคงความม่ันคงทางใจได้อย่างไรเมื่อเผชิญความยากลำบากในการปฏิสัมพันธ์ที่เต็มไปด้วย
ความกดดัน หาทางออกที่จะช่วยให้เราสามารถสื่อสารทั้งทางวจนภาษาและอวจนภาษาในช่วงเวลาแห่งความ  
ยากลำบากนั้น ช่วงนี้มีการฝึกภาวนาในท่านั่ง (ขยายความใส่ใจจากลมหายใจไปยังความรู้สึกทางกายและการ 
รับรู้เสียง) ภาวนาในท่านั่ง (ขยายสติไปรับรู้ยังสิ่งใดๆ ก็ตามที่ปรากฏขึ้นในปัจจุบันขณะ “มีสติโดยไม่ต้อง
เลือก” (choiceless awareness)  

สัปดาห์ที่ 7-8 ประยุกต์การใช้สติในแง่มุมต่างๆ ของชีวิต โดยสร้างเสริมความกรุณาต่อตนเอง ทัศนคติ
และการปฏิบัติที่ทำให้การฝึกสติภาวนาในรูปแบบหยั่งลึกขึ้นจนมีความพร้อมที่จะปฏิบัติในชีวิตประจำวัน หา  
แนวทางที่จะยังรักษาพลังและวินัยที่สั่งสมมาใน 7 สัปดาห์แห่งการฝึกสติภาวนา มีทรัพยากรต่างๆ ที่จะเป็นตัว
ช่วยให้ยังรักษาสติไว้ได้อย่างไร อาจจะเป็นหนังสือที่ เกี่ยวข้อง หลักสูตรการฝึกสติในระดับที่สูงขึ้น การได้ฝึก
ปฏิบัติร่วมกัน เพ่ือที่จะดำรงการปฏิบัติไว้เป็น “สติสำหรับชีวิต” การฝึกที่จะยังความเบิกบานและความสุขยิ่ง  
ขึ้นในทุกๆ ปี ช่วงนี้จะทบทวนการฝึกภาวนาในแบบต่างๆ ที่เรียนมาและฝึกเมตตาภาวนา 

โดยสรุป เป้าหมายเชิงปฏิบัติการของ MBSR คือให้ผู้คนมีความเข้าใจความเชื่อมโยงระหว่างกายและ 
จิต ซึ่งจะช่วยให้พวกเขาสามารถรับมือกับความท้าทายต่างๆ ในชีวิตได้ โดยมีหลักการเรื่องสติที่เน้นในการไม่  
ตัดสิน ทัศนคติ 7 ประการและหลักการพื้นฐาน 5 ประการ มีการออกแบบหลักสูตรออกมาเป็นแนวทางปฏิบัติ
จำนวน 8 สัปดาห์ที่ประกอบด้วยแก่นที่ร้อยเรียงเนื้อหาและวิธีการปฏิบัติเข้าด้วยกัน ซึ่งเน้นในการช่วย    
ให้ผู้คนได้สามารถรับมือกับความทุกข์ในชีวิตได้ตามเป้าหมายที่ได้ตั้งไว้ข้างต้น 

สำหรับวัตถุประสงค์ข้อที่สองนั้น พบว่า ทั้งสองกระแสมีความสอดคล้องกันในเชิงโครงสร้างที่แนว
ทางการปฏิบัติ หลักการ เพ่ือตอบโจทย์เป้าหมายของแนวทางของตน อีกประการหนึ่งคือ แม้ว่าทั้งสอง
แนวทางจะใช้คำว่า “สติ” เป็นชื่อเรียก แต่ในเนื้อหาสาระที่สอนนั้น ให้ความสำคัญแก่องค์ธรรมอ่ืนๆ  
ด้วย กล่าวได้ว่า “สติ” ในทั้งสองกระแสไม่ใช่เพียงการรู้เฉยๆ (bare attention) แต่เป็นการฝึกปฏิบัติที่มี
เนื้อหาและมุ่งไปสู่เป้าหมายด้วย  
 ความแตกต่างอย่างมีสาระสำคัญของสองกระแสนั้นอยู่ที่เป้าหมายที่ต่างกัน ซึ่งส่งผลต่อหลักการและ  
แนวทางการปฏิบัติที่ต่างกันด้วย สำหรับกระแสแรกนั้น เป้าหมายชัดเจนคือเป็นไปเพ่ือนิพพาน ในขณะที่      
กระแสที่สองนั้น แม้ว่าเป้าหมายเชิงอุดมการณ์ของ Kabat-Zinn จะเป็นไปเพ่ือการบรรเทาทุกข์ของเพ่ือน     
มนุษย์ก็ตาม แต่เมื่อสื่อสารออกไปนั้น เป้าหมายดูจะเน้นไปเพ่ือการแก้ปัญหาในชีวิตประจำวันของผู้เรียนเป็น  
หลัก เช่น การรับมืออย่างมีประสิทธิภาพมากข้ึนกับความท้าทายในแต่ละวัน ความสามารถท่ีจะมีวินัยในตนเอง 
เป็นต้น เป้าหมายที่ต่างกันนี้ย่อมส่งผลต่อการออกแบบหลักสูตรที่แตกต่างกันด้วย ทั้งในแง่ของหลักการและ   
แนวทางการปฏิบัติ  

กระแสแรกซึ่งเป็นกระแสดั้งเดิมนั้นเน้นการพ้นทุกข์สิ้นเชิง หลักการที่ตามมาคือสัมมาวายามะ 
สัมมาทิฏฐิ สัมมาสติ และสัมมาสมาธิ ซึ่งอยู่ในมรรคมีองค์แปด เป็นมรรคที่เน้นการปฏิบัติทางจิตใจอย่างยิ่ง 
ดังนั้น   ฐานในการฝึกปฏิบัติก็คือกาย เวทนา จิต ธรรมของผู้ฝึกนั้นเอง ในขณะที่กระแสที่สองนั้น ผู้ก่อตั้งมี



   Journal of MCU Peace Studies Vol.8 Supplement Issue   S353 

 

 

ความ      ปรารถนาบรรเทาความทุกข์ของสรรพสัตว์ และความทุกข์ที่อยู่ตรงหน้าผู้คนผู้มิได้ปรารถนานิพพาน
เหล่านั้น  คือความทุกข์ในเชิงรูปธรรม คือความเครียดและความกดดันในการใช้ชีวิต หลักการในกระแสนี้จึง
เป็นเรื่องสติที่มีความหมายว่า “ไม่ตัดสิน” รวมถึง “พ้ืนฐานเชิงทัศนคติ” และ “หลักการสำคัญ” ซึ่งเป็น
หลักธรรมกลางๆ ที่ช่วยให้เกิดความคิดท่ีเป็นกุศล เช่น ความอดทน การปล่อยวาง และเน้นถึง “ชุมชนแห่งการ
เรียนรู้และปฏิบัติ” (community of learning and practice) รวมถึงกระบวนการพูดคุยสนทนาที่จะช่วยกัน
สนับสนุนให้กำลังใจและร่วมกันฝึกปฏิบัติ  

 
อภิปรายผลการวิจัย 

คำสอนว่าด้วย “สติ” ของสองกระแสนี้เมื่อเราวิเคราะห์ผ่านเป้าหมาย หลักการ และแนวทางปฏิบัติ   
จะพบว่ามีแนวทางที่ต่างกันมากกว่าจะสอดคล้องกัน การให้ความหมายแก่ “ทุกข์” ที่ต่างกันอาจเป็นมูลเหตุ   
แรกเริ่มท่ีทำให้เป้าหมายต่างกัน อันส่งผลให้แนวทางการปฏิบัติต่างกันด้วย  

ในงานวิจัยนี้ศึกษาหลักสูตร MBSR ในระดับพ้ืนฐาน พบว่าหลักสูตรดังกล่าวให้ความสำคัญแก่ความ  
ทุกข์ที่เผชิญอยู่ในชีวิตประจำวัน คือความเครียดและความกดดันในชีวิต จึงมีการใช้หลายวิธีการในการบรรเทา
ความทุกข์ ไม่ว่าจะเป็นการสนทนาพูดคุย การเจริญสติผ่านการปฏิบัติต่างๆ ช่วยให้จิตใจมั่นคง และมองเห็นสิ่ง
ต่างๆ ตามความเป็นจริงได้มากขึ้น เช่น เห็นว่าความคิดไม่ใช่เรา เป็นต้น อย่างไรก็ดี การเน้นเพ่ือที่จะให้ทุกข์
ในระดับนี้บรรเทาเบาบางลง ส่งผลให้สติ (ซึ่งถูกนิยามว่าการไม่ตัดสิน) มีหน้าที่ (function) เป็นวิธีการหนึ่งใน   
การบำบัด (therapy) ความเครียดหรือความกดดันในชีวิตของผู้เรียน ซึ่งหากสติมีหน้าที่เพียงเท่านี้ ก็ไม่ต่างไป
จากวิธีการอ่ืนๆ เช่น ศิลปะ ดนตรี เป็นต้น ถ้าเราย้อนกลับไปดูแนวการสอนของ MBSR แปดอาทิตย์ เราจะ  
พบโครงสร้างของการบำบัดเยียวยาโดยเฉพาะในช่วงแรกๆ ที่เริ่มต้นจากพยายามให้ผู้เรียนเห็นข้อดีของตนเอง 
หลังจากนั้นจึงเสริมเรื่องการเรียนรู้ในด้านสติและการทำความเข้าใจความเครียด ด้วยการบรรยายเนื้อหา ฝึก   
สติแบบต่างๆ เพื่อให้ “เห็น” ความเครียดและปรากฏการณ์ภายในใจ มีการสนทนาพูดคุยว่าจะมีวิธีการจัดการ
กับความเครียดและความกดดันอย่างไรในอนาคต รวมถึงมีกลุ่มเพ่ือน (ชุมชนแห่งการเรียนรู้) ช่วยกันสนับสนุน 
ซึ่งอาจจะไม่ถึงขนาดบำบัดแบบกลุ่ม แต่ก็มีลักษณะของการเสริมแรงซึ่งกันและกัน ทั้งหมดนี้มีประเด็นสำคัญ  
คือจะสามารถรับมือกับความเครียดความกดดันในชีวิตอย่างไร ซึ่งก็คงจะตอบโจทย์การบรรเทาความทุกข์ของ
ผู้คนแห่งยุคสมัยตามที่ Kabat-Zinn ตั้งความปรารถนาไว้ 

อย่างไรก็ตาม สำหรับในกระแสที่หนึ่งนั้น ในหมวดสัจจะแห่งธัมมานุปัสสนาได้กล่าวถึงทุกข์โดย        
ละเอียด และกล่าวถึงแง่มุมที่สำคัญของการเกิดขึ้นของทุกข์คือตัณหา ซึ่ง “ตัณหานี้เมื่อเกิด ก็เกิดที่ปิยรูป -     
สาตรูปนี้ เมื่อตั้งอยู่ ก็ตั้งอยู่ที่ปิยรูปสาตรูปนี้” (Thai Tripitakas: 10/400/329) และ “ตัณหานี้เมื่อละ ก็ละที่  
ปิยรูปสาตรูปนี้ เมื่อดับ ก็ดับที่ปิยรูปสาตรูปนี้” (Thai Tripitakas: 10/400/329) อนึ่ง “ปิยรูปสาตรูป” หมาย 
ถึง สภาวะที่น่ารักน่าชื่นใจ เป็นส่วนอิฏฐารมณ์ที่เป็นเหตุให้เกิดตัณหา (Phra Brahmgunabhorn (Prayudh 
Payutto), 2008) การจะสามารถเห็นการเกิดดับที่สำคัญคือการเกิดดับของตัณหา เกิดที่ไหนละที่นั่น คือ ณ  
ปิยรูปสาตรูปนั่นเอง เป็นการเห็นทุกข์ท่ีละเอียด จึงต้องมีการปฏิบัติภายในตนอย่างยิ่ง โดย “สติปัฏฐาน” ก็คือ 
“สัมมาสติ” มีหน้าที่ (function) เป็นหนึ่งในมรรคมีองค์แปดอันเป็นหนทางปฏิบัติที่นำไปสู่การรู้แจ้งนิพพาน  



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับเพิ่มเติม   S354 

 

หรือการออกจากทุกข์สิ้นเชิงนั่นเอง เมื่อมีการตีความทุกข์ท่ีต่างกัน หน้าที่ของสติก็ต่างกันด้วย ในกระแสที่หนึ่ง
มีการกล่าวถึงนิยามของทุกข์ และพูดถึงความทุกข์ในระดับละเอียดที่รู้ได้ยาก การรู้ได้ยากย่อมละได้ยากเช่นกัน 
จึงต้องมีการปฏิบัติตามหนทางที่เป็นทางสายนี้เท่านั้น จึงสามารถสาวไปถึงเหตุเกิดเหตุ  ดับแห่งทุกข์ในระดับ
ต้นทาง ที่สามารถออกจากทุกข์สิ้นเชิงได้ สติที่อยู่บนหนทางนี้จึงต้องเป็นสัมมาสติเท่านั้น ในขณะที่กระแสที่
สอง เน้นทุกข์ในเชิงรูปธรรม คือสภาวการณ์ที่ปรากฏในชีวิตการทำงานและ/หรือความ       สัมพันธ์ คือเป็น
ทุกข์ท่ีคนทั่วไปเข้าใจ สติจึงทำหน้าที่ได้ในระดับการช่วยเยียวยาบำบัด มิให้บุคคลนั้นท้อแท้   หมดกำลังใจหรือ
มีจิตใจห่อเหี่ยวในทางลบมากเกินไป สติในระดับนั้นก็นับว่ามีประโยชน์อยู่ไม่น้อย อาจกล่าว   ได้ว่าเป็น
จุดเริ่มต้น ในขณะที่การฝึกฝนในมหาสติปัฏฐานสูตรนั้นเน้นการปฏิบัติอย่างยิ่งในจิตของตนเอง ซึ่งจะ เห็นทุกข์
รวมถึงเหตุแห่งทุกข์ท่ีละเอียดแยบคาย เป็นหนทางอันจะนำไปสู่การพ้นทุกข์ทั้งปวงได้ 

อย่างไรก็ดี MBSR ที่นำมาศึกษานี้เป็นหลักสูตรขั้นพื้นฐาน มิได้ครอบคลุมหลักสูตรระดับสูงและระดับ
ครูสอน MBSR ซึ่งอาจมีวิธีการสอนหรือแนวคิดท่ีแตกต่างจากหลักสูตรขั้นพ้ืนฐานก็เป็นได้ 

 

องค์ความรู้ใหม่ 
องค์ความรู้ใหม่อาจแบ่งได้เป็น 2 ประเด็น ดังนี้ 
1. องค์ความรู้ด้านการบริหารจัดการหลักสูตรที่มีเนื้อหาในเชิงนามธรรม เมื่อศึกษา MBSR ตลอดสาย 

โดยเริ่มจากวัตถุประสงค์ของผู้ก่อตั้ง เป้าหมายที่นำเสนอต่อสังคม หลักการ และแนวการปฏิบัติที่ออกมาเป็น 
หลักสูตร MBSR ทำให้เห็นภาพที่ชัดเจนขึ้นถึงการนำเสนอแนวคิดที่เป็นนามธรรมสู่การบริหารหลักสูตรอย่าง   
เป็นรูปธรรม แนวคิดเรื่องสติซึ่งเป็นเรื่องนามธรรม ถูกนำมาทำเป็นรูปธรรมด้วยหลักฐานทางวิทยาศาสตร์      
สร้างความน่าเชื่อถือ และเมื่อนำมาทำเป็นหลักสูตร ก็ถูกทำให้เชื่อมโยงกับวิถีชีวิตของผู้คน และการบริหาร
จัดการอย่างมีระบบ การทำการเรียนการสอนให้เป็นมาตรฐาน ครู MBSR ต้องสอนในเนื้อหาที่กำหนดไว้ในทุก   
อาทิตย์ ในเวลาที่ระบุไว้ มีเกณฑ์การคัดเลือกผู้เรียนเข้าออกอย่างชัดเจน รวมถึงมีการเรียนการสอนออนไลน์  
ช่วยลดข้อจำกัดการเข้าถึงหลักสูตรในแง่ระยะทาง ปฏิเสธไม่ได้ว่าส่วนหนึ่งของความสำเร็จของ MBSR นั้น มา
จากความเข้าใจกลุ่มเป้าหมายเป็นสำคัญ ประการแรก เมื่อกลุ่มเป้าหมายให้ความเชื่อถือในวิทยาศาสตร์ ดังนั้น
การจะสร้างหลักสูตรที่กลุ่มเป้าหมายเชื่อถือต้องมีข้อมูลทางวิทยาศาสตร์ยืนยัน เพื่อให้แน่ใจว่าสติมีผลจริง มิใช่
ความงมงาย ประการที่สอง เข้าใจความต้องการของกลุ่มเป้าหมาย แล้วนำมากำหนดเป้าหมายในการเรียนร ู้  
และออกแบบหลักสูตรให้ตอบโจทย์ชีวิตของผู้เรียน ซึ่งเมื่อนำไปใช้ได้จริงในชีวิตประจำวันตามท่ีได้ตั้งเป้าหมาย
ไว้ (บรรเทาความทุกข์ในชีวิตเชิงรูปธรรม) จึงส่งผลให้หลักสูตรประสบความสำเร็จ 

2. องค์ความรู้ใหม่สำหรับงานวิจัยเอกสารอาจจะไม่ใช่ ในแนวราบหรือขยายพ้ืนที่ (frontier) แต่เป็น  
แนวลึกที่ทำให้เกิดความเข้าใจใหม่ หรือเกิดทัศนะที่ลึกซึ้งขึ้น การศึกษามหาสติปัฏฐานสูตรทำให้เกิดความชัด   
เจนว่าสติมิใช่เพียงการรับรู้เฉยๆ (bare attention) หากเป็นการรับรู้ที่มีเนื้อหาที่สำคัญคือการเห็นการเกิดดับ 
และการเข้าใจความหมายของการมีอยู่ของฐานทั้งสี่เพ่ือเจริญสติเจริญปัญญายิ่งๆ ขึ้นไป แนวทางการนำเสนอ  
ในมหาสติปัฏฐานสูตรเป็นระนาบจากง่ายไปหายาก ในหมวดสุดท้ายคือสัจจบรรพนั้น เป็นความเข้าใจความ    



   Journal of MCU Peace Studies Vol.8 Supplement Issue   S355 

 

 

จริงในระดับละเอียดที่ต้องอาศัยการฝึกปฏิบัติ “รู้ชัด” จนเห็นเหตุเกิด -เหตุดับของทุกข์ สามารถกล่าวได้ว่า 
“สติ” ที่สอนว่ารับรู้เฉยๆ หรือไม่ตัดสินเฉยๆ มิใช่ “สติ” ในพระพุทธศาสนา  

 
สรุป 

คำสอนว่าด้วยสติตามกระแสที่หนึ่งนั้นเป็นการฝึกปฏิบัติอย่างเข้มข้น ด้วยสัมมาสติและองค์ธรรมอ่ืนๆ 
ที่เกี่ยวข้องในการฝึกจิตใจเพ่ือความบริสุทธิ์และออกจากทุกข์สิ้นเชิง ในขณะที่แนวทางที่สองนั้น เน้นการ      
บรรเทาความทุกข์เชิงรูปธรรมที่กำลังเผชิญหน้าอยู่ โดยเฉพาะความเครียด ความกดดัน ในการทำงานหรือใน  
ความสัมพันธ์ หลักการจึงเป็นไปในแนวที่จะช่วยให้เกิดโยนิโสมนสิการ (เช่น การยอมรับ ความอดทน)  
ผ่าน    แนวทางการปฏิบัติในชุมชนแห่งการเรียนรู้ มีการพูดคุย ฝึกปฏิบัติให้เกิดสติ เช่น การตามลมหายใจ 
เป็นต้น มีความแตกต่างอย่างสำคัญในสองกระแสคือเมื่อมีเป้าหมายต่างกัน หลักการ และแนวทางการปฏิบัติ
จึงต่างกัน  ไปด้วย เป้าหมายที่ต่างกันมีมูลเหตุมาจากการให้ความหมายแก่ “ทุกข์” ที่ต่างกัน กระแสที่สองเน้น
ถึงความ  ทุกข์ในชีวิตประจำวัน โดยเฉพาะความเครียด จึงมุ่งเน้นการบรรเทาทุกข์ในจุดนั้น สติจึงเป็นเสมือน
เครื่องมือในการบำบัดวิธีหนึ่ง ในขณะที่ความทุกข์ในมหาสติปัฏฐานสูตรนั้นลงลึกไปจนถึงเหตุเกิดเหตุดับของ
ทุกข์ รวมถึง ทุกข์เกิดที่ใดดับได้ที่นั่น คือปิยรูปสาตรูป ซึ่งเป็นปรากฏการณ์อย่างละเอียดที่เกิดขึ้นภายในใจ  
ซึ่งเมื่อดับความทุกข์ในระดับนี้ได้ ย่อมพ้นจากทุกข์ทั้งปวง ความหมายของ “ทุกข์” ที่ต่างกันในสองกระแสจึง
นำมาซึ่งเป้าหมาย หลักการ และแนวทางการปฏิบัติที่ต่างกัน 

 

ข้อเสนอแนะ 
จากการศึกษาแนวทางของ MBSR ทำให้เห็นได้ว่าความสำเร็จของ MBSR มาจากความเข้าใจผู้เรียน

เป็นสำคัญ จึงได้มีการออกแบบหลักสุตรตามความเหมาะสมในบริบทของผู้เรียน ผู้เขียนเห็นว่า ในสังคมไทย
เรามีความเข้าใจพระพุทธศาสนาอยู่บ้าง ถ้าได้มีการพัฒนาหลักสูตรสติที่มีเนื้อหาตามแนวทางของการสอนสติ
ใน กระแสที่หนึ่ง อาจจะเป็นการฝึกปฏิบัติอย่างเข้มข้นระดับหนึ่ง โดยมีเป้าหมายเพ่ือการรู้แจ้งนิพพาน แต่ใช้
วิธี  การจัดการแบบกระแสที่สอง คือร้อยเรียงหลักสูตรจากง่ายไปยาก มีการเรียนการสอนออนไลน์ และให้ฝึก
ปฏิบัติเองเป็นส่วนใหญ่ แต่ก็มีครู (หรือวิปัสสนาจารย์) ที่จะคอยรับฟังถึงสภาวะต่างๆ ในการปฏิบัติ โดยที่ไม่  
ต้องอิงกับกลุ่มหรือมีการสนทนาพูดคุยมากนักเหมือน MBSR กล่าวคือ มีการใช้ระบบการจัดการแบบกระแสที่
สอง โดยที่ไม่ละเลยเนื้อหาสำคัญในกระแสที่หนึ่ง น่าจะเป็นหนทางที่ช่วยให้การเผยแพร่คำสอนว่าด้วย         
สัมมาสติให้เป็นไปได้มากข้ึนในสังคมไทย 

1. ข้อเสนอแนะจากการวิจัย  
แนวทางข้างต้นนี้ ผู้เขียนเห็นว่ามีความเป็นไปได้สำหรับ 
1.1 สถาบันการศึกษาที่ต้องการนำคำสอนว่าด้วยสติไปใช้ในการเรียนการสอน ซึ่งอาจจะแยกออกมา   

เป็นรายวิชาต่างหาก (เช่น วิชาเลือกในระดับอุดมศึกษา) หรือแทรกไปในรายวิชาที่อยู่ในหลักสูตร 
1.2 สถาบันทางศาสนา เช่น วัด สถานปฏิบัติธรรม ซึ่งมีเนื้อหาคำสอนเรื่องสติของกระแสที่หนึ่งอยู่

แล้ว อาจพิจารณาปรับแนวทางการสอนให้เหมาะสมแก่ผู้เรียนมากข้ึนตามวัยหรือตามบริบทของผู้เรียน   



 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับเพิ่มเติม   S356 

 

 2. สำหรับข้อเสนอแนะในการทำวิจัยครั้งต่อไปนั้น  
 2.1 การวิจัยเชิงสำรวจ ว่าด้วยความเข้าใจ "สติ" ในสังคมไทย น่าสนใจว่าเมื่อมีการไหลบ่าของการ
สอนสติในกระแสที่สองเข้ามาในสังคมไทย ซึ่งส่วนใหญ่ผ่านมาทางนักวิชาชีพ (เช่น จิตแพทย์ นักจิตวิทยา ) 
ความ   เข้าใจโดยรวมว่าด้วย "สติ" ในสังคมไทยเป็นอย่างไร โดยอาจสำรวจแบบกระจายไปในหลายสาขา
วิชาชีพก็ได้ 

2.2 การวิจัยเชิงปฏิบัติการว่าด้วยการสอนสติในชั้นเรียน เป็นการศึกษาเฉพาะกรณี ที่ศึกษาตั้งแต่การ 
ออกแบบการเรียนการสอนสติ การนำไปใช้กับผู้เรียน ผลที่ได้รับ เป็นตัวอย่างในการพัฒนาการเรียนการสอน 
สติในระบบการศึกษาไทย ซึ่งหากมีการวิจัยในแนวทางนี้หลายเล่ม สามารถสังเคราะห์ออกมาเป็นแนวทางการ
สอนสติในห้องเรียน เป็นแนวทางสำหรับครูหรือผู้สนใจสามารถนำไปประยุกต์ใช้ในห้องเรียนหรือการสอนของ
ตนต่อไปได้. 

 

References 
Analayo. (2006). Satipatthana: The Direct Path of Realization. Selangor: Buddhist Wisdom  
        Center. 
Dhamma Giri Vipassana International Academy. (n.d.). Mahasatipatthana Sutta. Sutthee  
        Chayodom, tr. Bangkok: Foundation for the Promotion of Vipassana Meditation under  
        the Patronage of His Holiness the Supreme Patriarch of Thailand. 
Harrington, A. & Dunne, J. (2015). When Mindfulness Is Therapy: Ethical Qualms, Historical  
        Perspectives. American Psychologist, 70(7), 621-631.  
Kabat-Zinn, J. (2011). Some Reflections on The Origins of MBSR, Skillful Means, and The  
        Trouble with Maps. Contemporary Buddhism, 12(1), 281-306.  
Kabat-Zinn, J. (2014). Background and Overview. In Santorelli, S., Ed. Mindfulness-Based   
        Stress Reduction (MBSR): Standard of Practice. MA: Center for Mindfulness in Medicine,  
        Health Care and Society. University of Massachusetts Medical School.  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (2002). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 
MBSR Course Overview and MBSR Course Module.  Retrieve April 2020.   
        https://mbsrtraining.com/mbsr-syllabus-mindfulness-training/   
Phra Brahmgunabhorn. (2002). Buddhadhamma. (20th ed.) Bangkok: MCU Press. 
Phra Brahmgunabhorn. (2008). Dictionary of Buddhism. (11th ed.) n.p. 
Thanissaro Bhikkhu. (2012). Right Mindfulness: Memory and Ardency on The Buddhist Path.  
        CA: Metta Forest Monastery. 

https://mbsrtraining.com/mbsr-syllabus-mindfulness-training/

