
 

 ทศพิธราชธรรม: การศึกษาเชิงวิเคราะห วิจักษ และวิธาน∗ 

Virtues of The King: An Analytic, Appreciative and Applicative Study 

 
1พระมหาสุริยา สุเมโธ (ดวงติลี), กีรติ บุญเจือ และ เมธา หริมเทพาธิป 

1Phramaha Suriya Sumeto (Duangtili), Kirti Bunchua and Metha Harimtepathip 

1มหาวิทยาลัยราชภัฏสวนสุนันทา 
1Suan Sunandha Rajabhat University, Thailand. 

1Corresponding Author’s Email: suriya.jdar@gmail.com 
 

บทคัดยอ 

บทความวิจัยครั้งนี้มีวัตถุประสงคเพื่อวิเคราะห วิจักษ และวิธานทศพิธราชธรรม ผลการวิจัยสรุปได

ดังนี้ 1. ผลการวิเคราะหทศพิธราชธรรม พบวา ทศพิธราชธรรม คือ ธรรมที่ผูนำและผูปกครองรัฐ ตั้งตนแต

พระเจาจักรพรรดิ พระมหากษัตริยตลอดจนนักปกครองโดยท่ัวไปพึงถือเปนขอปฏิบัติมี 10 ประการ คือ ทาน, 

ศีล, การเสียสละ, ความซื่อตรง, ความออนโยน, ความเพียร, ความไมโกรธ, ความไมเบียดเบียน, ความอดทน 

และความเท่ียงธรรม 2. ผลการวิจักษทศพิธราชธรรม พบวา ทศพิธราชธรรมมีความเหมาะสมท่ีจะนำมาใชเปน

คุณธรรมสำหรับผู นำโดยทั ่วไปไดเพราะธรรมะที ่พระพุทธเจาทรงตร ัสสอนมีความเปนสากล และ

ทศพิธราชธรรมเปนหลักจริยธรรมที่สามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตผูนำไดเหมาะสมกับยุคศตวรรษที่ 21 และ  

3. ผลการวิธาน พบวา ทศพิธราชธรรมสามารถประยุกตใชไดดีกับผูนำกระบวนทรรศนหลังนวยุคสายกลางท่ีใช

วิจารณญาณเปนเครื่องมือนำไปสูผลอันเลิศคือการพัฒนาคุณภาพชีวิตตนเองและสวนรวม 
 

คำสำคัญ: ทศพิธราชธรรม; วเิคราะห; วิจักษ; วิธาน 

 

Abstract 

 The research article aims at conducting an analytical, appreciative, and applicative 

study of Dasavidha-rājadhamma (Tenfold Virtue of the Ruler). The results of the research are 

as follows: 1) From an analytic study on Dasavidha-rājadhamma, it refers to the virtues that 

leaders whether the emperor, king, or ruler in general should adhere to as a tenfold practice 

which are Dāna (Giving), Sīla (High Moral Character), Pariccāga (Self-sacrifice), Ājjava (Honesty), 

Maddava (Kindness), Tapa (Austerity), Akkodha (Non-anger), Avihiṃsā (Non-violence), Khanti 

(Patience), and Avirodhana (Non-deviation from righteousness); 2) From an appreciative study 

on Dasavidha-rājadhamma, it is found appropriate to apply as the virtues for general leaders

 
∗ Received March 26, 2020; Revised December 13, 2020; Accepted January 21, 2021 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ 2564)    180 
 

because the Dhamma taught by the Buddha is universal and able to develop the quality of 

life of leaders in the 21st century era; and 3) From an applicative study on Dasavidha-

rājadhamma, it can be applied well to the paradigm leaders after the moderate 

postmodernism where the judgment was used as a tool leading to excellent results, namely, 

the development of quality of one’s life and of the public. 
 

Keywords: Dasavidha-rājadhamma; Analyze; Appreciate; Apply 

 

บทนำ 

 ทศพิธราชธรรม คือ ธรรมท่ีผูนำและผูปกครองรัฐ ตั้งแตพระมหาจักรพรรดิ พระมหากษัตริย ตลอดจน

นักปกครองโดยทั่วไป พึงถือเปนขอปฏิบัติมี 10 ประการ ไดแก ทาน ศีล การเสียสละ ความซื่อตรง ความ

ออนโยน ความเพียร ความโกรธ ความไมเบียดเบียน ความอดทน และความไมคลาดจากธรรม (Office of the 

Royal Society, 2011) ในมหาสังฆชาดก (Thai Tripitakas: 28/673-673) พญาหงสธตรฐทูลถามวา “ขาแต

พระองคผูเปนกษัตริย พระองคทรงพิจารณาเห็นชัดเจนพระชนมายุอันเปนอนาคตยั่งยืนยาว หรือพระองคทรง

มัวเมาในอารมณท่ีเปนท่ีตั้งแหงความมัวเมาไมสะดุงกลัวปรโลกหรือ” พระราชาสังยมะ สังยมนะหรือสัญญมนะ 

ตรัสตอบวา “ดูกอนพญาหงส เราพิจารณาเห็นชัดซ่ึงอายุมันเปนอนาคตยังยืนยาวอยู เราตั้งอยูแลวในธรรม 10 

ประการ จึงไมสะดุงกลัวปรโลก คือ การให ความประพฤติดีงาม การบริจาค ความซื่อตรง ความออนโยน 

ความสำเร็จ ความไมโกรธ ความไมเบียดเบียน ความอดทนและความไมคลาดธรรม” 

ทศพิธราชธรรมเปนธรรมที ่ถ ูกขนานนามว า “ธรรมะของพระราชา” และในประเทศไทย 

พระมหากษัตริยทุกพระองคลวนทรงดำเนินตามหลักแหงทศพิธราชธรรมนี้สืบตอกันมา ทำใหบานเมืองสงบสุข

และรมเย็น พสกนิกรลวนไดรับความสุขจากพระมหากษัตริยผูทรงทศพิธราชธรรมนี้ ในพระไตรปฎก กลาวถึง

พระราชาวา เปนหนึ่งในบุคคล 5 จำพวก “(1) สตรีผูมีความประสงคบุรุษ (2) บุรุษผูมีความประสงคสตรี (3) 

โจรผูมีความประสงคจะลักทรัพย (4) พระราชาผูประกอบในราชกรณียกิจ (5) ภิกษุผู มีความประสงคจะ

ปราศจากสังโยชน ที่หลับนอยในราตรี จึงมีความจำเปนตองมีสิ่งที่คอยทำหนาที่ คอยควบคุมใหการปฏิบัติ

หนาท่ีเปนไปดวยความราบรืน่ปราศจากอุปสรรคขัดขวาง” (Thai Tripitakas: 22/136/155) ในอังคุตตรนิกาย 

เอกนิบาต ไดกลาวถึง “พระเจาจักรพรรดิผู ทรงเปนธรรมเปนธรรมราชาในโลกนี้ทรงอาศัยธรรมนั ่นเอง 

สักการะธรรม เคารพธรรม ยำเกรงธรรม มีธรรมเปนธง มีธรรมเปนตรา มีธรรมเปนใหญ ทรงจัดการรักษา 

ปองกัน และคุมครองที่ประกอบดวยธรรม” (Thai Tripitakas: 20/453/125) ดวยเหตุนี้ ทศพิธราชธรรมจึง

เปนเหมือนกำลังแหงพระราชา เปนขอปฏิบัติท่ีเสริมสรางบารมีของพระราชเพ่ือใหพระราชกรณียกิจลุลวงและ

อยางราบรื่น ผูนำโดยทั่วไปไมอาจเทียบเทาไดเลยถึงวิริยะอุตสาหะ (Phra Dhammapidok (P. A. Payutto), 

1995) 

ในปจจุบัน พบวา ไดมีการนำเอาหลักทศพิธราชธรรมมาอบรมใหกับขาราชการและประชาชนทั่วไป 

ตลอดท้ังนำมาใชเปนตัวชี้วัดดานคุณธรรมสำหรับผูนำเพ่ือวัดประสิทธิภาพประสิทธิผลของผูนำในองคกรตาง ๆ 



  Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.1 (January-February 2021)     181 

จึงมีคำถามข้ึนมาวา ทศพิธราชธรรมมีความเหมาะสมท่ีจะนำมาใชเปนคุณธรรมสำหรับผูนำโดยท่ัวไปไดหรือไม 

นอกจากนี้ยังมีประเด็นสำคัญอื่น ๆ ที่นาสนใจ ไดแก ทศพิธราชธรรมเหมาะสมกับผูนำที่นับถือพุทธศาสนา

เทานั้นใชหรือไม และทศพิธราชธรรมเหมาะสมกับผูนำศาสนาอื่นหรือผูนำที่ไมไดนับถือศาสนาใดเลยหรือไม 

ดังนั้นผูวิจัยจึงสนใจทำงานวิทยานิพนธเรื่องนี้เพื่อตอบโจทยตาง ๆ ดังที่กลาวมาแลวขางตน ตลอดทั้งจะไดมี

โอกาสใชวิจารณญาณเพ่ือพัฒนางานวิจัยนี้ไปสูการพัฒนาคุณภาพชีวิตของมนุษยใหเต็มศักยภาพตอไป 

 

วัตถุประสงคการวิจัย 

 เพ่ือวิเคราะห วิจักษ และวิธานทศพิธราชธรรม 

 

วิธีดำเนินการวิจัย 

ใชวิธีวิจัยทางปรัชญา อันไดแก วิภาษวิธี (dialectical method) และกระบวนการแลกเปลี่ยนความ

คิดเห็น (discursive procedure) 

วิภาษวิธี คือ การตั้งคำถามท่ีอาจตอบไดหลายคำตอบท่ีเปนไปได (pluralistic question) 

ดำเนินการโดยการรับฟงเหตุผลที ่สนับสนุนแตละคำตอบ เพื ่อหาคำตอบที ่ด ีท ี ่ส ุดจากการ

ประนีประนอมทุกฝายเทาท่ีจะทำได และมีเหตุผลเหนือกวาทุกฝายเทาท่ีจะเปนไปได 

เนื้อหาท่ีเสนอมีองคประกอบท้ังหมด 3 สวน คือ วิเคราะห วิจักษ และวิธาน 

 

ผลการวิจัย 

จากการถกปญหาทางปรัชญาเพื่อตอบคำถามการวิจัยที่วา “ทศพิธราชธรรมมีความเหมาะสมที่จะ

นำมาใชเปนคุณธรรมสำหรับผูนำโดยท่ัวไปไดหรือไม” ผลการวิเคราะห และการเสนอคำตอบใหม พบวา 

1. ฝายตรงขาม เชื่อวา ทศพิธราชธรรมไมเหมาะสมที่จะนำมาใชเปนคุณธรรมสำหรับผูนำโดยท่ัวไป 

ดวยเหตุผลสำคัญ ดังนี้ 1) ทศพิธราชธรรมเปนธรรมที่เหมาะสมกับพระราชาเทานั้น 2) ทศพิธราชธรรม

เหมาะสมกับผูนำที่นับถือพุทธศาสนาเทานั้น และ 3) ทศพิธราชธรรมไมเหมาะสมกับผูนำที่นับถือศาสนาอื่นท่ี

ไมใชพุทธศาสนารวมถึงผูท่ีไมไดนับถือศาสนาใดเลย  

2. เหตุผลฝายตรงขาม ดูเหมือนวา ทศพิธราชธรรมไมเหมาะสมท่ีจะนำมาใชเปนคุณธรรมสำหรับผูนำ

โดยทั่วไป แตผู วิจัยกลับมีความคิดเห็นตรงกันขามวา ทศพิธราชธรรมมีความเหมาะสมที่จะนำมาใชเปน

คุณธรรมสำหรับผูนำโดยทั่วไปได ดังนั้น ผูวิจัยจึงมุงวิจารณเหตุผลของฝายตรงขาม เพื่อชี้ใหเห็นวา 1. 

ทศพิธราชธรรมเปนธรรมที ่เหมาะสมกับทุกคน 2. ทศพิธราชธรรมเหมาะสมกับผู นำทุกศาสนา และ 3. 

ทศพิธราชธรรมเหมาะสมกับผูนำท่ีไมไดนับถือศาสนาใดเลย  

3. เม่ือไดขอสรุปเปนท่ีแนใจแลววา สิ่งท่ีฝายตรงขามเสนอไวนั้นไมสมเหตุสมผลในเรื่องการประยุกตใช

หลักทศพิธราชธรรม ผูวิจัยจึงเสนอคำตอบใหมวา ทศพิธราชธรรมมีความเหมาะสมที่จะนำมาใชเปนคุณธรรม



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ 2564)    182 
 

สำหรับผูนำโดยท่ัวไปได ดวยเหตุผลสำคัญดังนี้ 1) ธรรมะท่ีพระพุทธเจาทรงตรัสสอนมีความเปนสากล และ 2) 

ทศพิธราชธรรมเปนหลักจริยธรรมท่ีสามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตผูนำไดเหมาะสมกับยุคศตวรรษท่ี 21  

 

อภิปรายผลการวิจัย 

จากผลการวิเคราะหทศพิธราชธรรม สามารถอภิปรายผลการวิจัยไดดังนี้ 

1. การที่ฝายตรงขาม เชื่อวา ทศพิธราชธรรมไมเหมาะสมที่จะนำมาใชเปนคุณธรรมสำหรับผูนำ

โดยทั่วไปนั้น สามารถอภิปรายไดวา เปนเพราะฝายตรงขามเห็นวา ทศพิธราชธรรมเปนธรรมชั้นสูง คูควรแก

พระราชเทานั้น ประดุจชางเผือกที่คู ควรแกธรรมราชา บุคคลใดเปนสามัญชนธรรมดาจึงมิบังควรนำหลัก

ทศพิธราชธรรมนี้ไปปฏิบัติ เพราะแลดูไมเหมาะสมและไมคูควรแกสามัญชนคนท่ัวไป อนึ่ง ทศพิธราชธรรมเปน

ธรรมท่ีพระพุทธเจาทรงตรัสสอน พระพุทธเจาทรงเปนศาสดาของพุทธศาสนาจึงเหมาะสมกับผูนำท่ีนับถือพุทธ

ศาสนาเทานั้นที่จะสามารถนำไปประยุกตใชในชีวิตประจำวัน ไมเหมาะกับผูนำท่ีนับถือศาสนาอื่น และผูนำ

ศาสนาอื ่นนั ้นก็ตางมีหลักคำสอนของตนอยู แลว จึงไมมีความจำเปนใด ๆ เลยที ่ศาสนาอื ่นจะเอาหลัก

ทศพิธราชธรรมไปใช และพระพุทธเจาก็มิใชศาสดาของศาสนาอื่น ๆ การที่คนศาสนาจะนำไปใชจึงเปนเรื่อง

ยาก และหากมีการนำไปใช คนในศาสนาพุทธก็คงไมยอม เพราะเปนลิขสิทธิ์โดยชอบธรรมของชาวพุทธที่นับ

ถือพระพุทธศาสนา นอกจากนี้ทศพิธราชธรรมยังไมเหมาะสมกับผูนำท่ีไมไดนับถือศาสนาใดเลย นั่นเปนเพราะ

เขาไมไดนับถือพุทธศาสนาและยังไมเชื่อในเรื่องของศาสนาดวย เขาจึงไมเชื่อในโลกหนา ไมเชื่อในเรื่องของการ

บำเพ็ญบารมีเพื่อความสิ้นจากทุกขทั้งปวง เขาจึงเลือกที่จะเชื่อหลักมนุษยธรรม เชื่อเรื่องสิทธิเสรีภาพ ความ

เสมอภาคในดานกฎหมาย หรือเชื ่อในดานมนุษยธรรมที ่อิงกับหลักจิตวิทยาที ่สามารถอธิบายไดดวย

กระบวนการทางวิทยาศาสตร (Srisirirung, and Bunchua, 2017) ศาสนาเปนเรื่องท่ีไมสามารถพิสูจนไดดวย

วิทยาศาสตรเพราะมาจากการตรัสรูหรือการหยั่งรูของศาสนา ซึ่งพุทธศาสนาก็เชนกัน ดังนั้น เมื่อเขาไมไดนับ

ถือศาสนาใดเลยรวมถึงพุทธศาสนาดวย เขาจึงไมจำเปนตองปฏิบัติตามหลักทศพิธราชธรรมใหลำบาก และ

ถึงแมเขาจะเอาไปปฏิบัติ แตเมื่อเขาไมมีศรัทธาในพุทธศาสนาเสียแลว เมื่อเจออุปสรรคใด ๆ ในการบำเพ็ญ

เพียรบารมีเขายอมทอถอย หนักไมเอาเบาไมสู ทศพิธราชธรรมจึงไมเหมาะสมกับผูนำที่ไมไดนับถือศาสนาใด

เลย ดวยประการฉะนี้ 

2. เหตุผลฝายตรงขาม ดูเหมือนวา ทศพิธราชธรรมไมเหมาะสมท่ีจะนำมาใชเปนคุณธรรมสำหรับผูนำ

โดยทั่วไป แตผูวิจัยกลับมีความคิดเห็นตรงกันขาม ซึ่งสามารถอภิปรายไดวา การที่ฝายตรงขามพยายามจูงใจ

ดวยเหตุผลเพ่ือใหเชื่อวา ทศพิธราชธรรมเปนธรรมท่ีเหมาะสมกับพระราชาท่ีปกครองประเทศเทานั้น แตความ

เปนจริงแลวบุคคลธรรมดาสามารถนอมนำไปปฏิบัติในชีวิตประจำวัน เพราะนอกจากจะเปนหนทางนำพาสู

ความเจริญกาวหนาแลวยังเปนการดำเนินตามเบื้องพระยุคลบาทดวย อนึ่ง ทศพิธราชธรรมนี้ มิใชขอปฏิบัติท่ี

ยากจนเกินความสามารถของคนธรรมดาสามัญท่ีจะทำตามไมได บางครั้งเราก็ปฏิบัติอยูเปนประจำอยูแลว 

หลักธรรมดังกลาวก็จะเปนทุนชีวิตที่เราพัฒนาขึ้นมา หากเรามีความตั้งใจจริงที่นอมนำไปปฏิบัติก็ยอมชวย

หนุนนำใหเราไดพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางความดีงาม ความมั่นคง กอใหเกิดความสำเร็จตามที่เรา

ปรารถนา ดวยการประพฤติปฏิบัติท่ีมีคุณคาท้ังตอตนเอง ครอบครัว สังคม และประเทศชาติ อนึ่ง หากมองใน



  Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.1 (January-February 2021)     183 

เชิงความเปนมนุษย มนุษยทุกคนประกอบดวยสัญชาตญาณ 4 บุคคลไมวาจะประกอบอาชีพใด เพศใด ชนชั้น

วรรณะ ชาติตระกูลใด ก็ลวนแตมีสัญชาตญาณ 4 เปนพื้นฐานของความเปนมนุษย ไดแก สัญชาตญาณสสาร 

สัญชาตญาณพืช สัญชาตญาณสัตว และสัญชาตญาณปญญา (Harimtepathip, 2016) มนุษยทุกคนลวนมี

สัญชาตญาณปญญาที่สามารถเขาใจและปฏิบัติตามหลักทศพิธราชธรรมไดเพื่อสรางเสริมใหเกิดคุณธรรม

จริยธรรม สามารถเสริมสรางความเปนผูนำท่ีทำดีมีสุขไดในทุกอาชีพ ทุกเพศ ทุกวัย เทาท่ีศักยภาพจะอำนวย  

ธรรมะของพระพุทธเจาทุกขอ ทุกหมวด ลวนตองผานการตรวจสอบดวยหลักโยนิโสมนสิการ และ

หลักกาลามสูตร จึงเปนหลักคำสอนที่เหมาะกับผูนำทุกศาสนา เพราะในคำสอนนั้นมุงเนนในเรื่องการสราง

วิจารณญาณของผูนำ เพราะผูนำไมวาจะนับถือศาสนาใด หากจะไดรับการยอมรับโดยท่ัวไปแลว จะตองเปนผู

มีวิจารณญาณเปนพ้ืนฐาน (Harimtepathip, 2016) 

อนึ่ง การที่ทศพิธราชธรรมเหมาะสมกับผูนำที่ไมไดนับถือศาสนาใดเลยนั้นเพราะเกณฑตัดสินความ

จริงตามหลักกาลามสูตรเปนเกณฑตัดสินที ่มีเปาหมายเพื ่อการพัฒนาคุณภาพชีว ิต (Harimtepathip, 

Bunchua, and Phramahamakhawin Purisuttamo, 2015)  

การสงเสริมใหมนุษยใชวิจารณญาณ ชื่อวา เปนการสงเสริมศักดิ์ศรีของความเปนมนุษยโดยไมตอง

อางศาสนา เพราะมนุษยท่ีไรวิจารณญาณไมมีอยูจริง มนุษยทุกคนลวนมีวิจารณญาณดวยกันท้ังนั้น เพียงแตจะ

ยอมนอมใจของตนไปรับใชสัญชาตญาณที่ต่ำกวาสัญชาตญาณปญญาหรือไมเทานั ้น (Phrakhrutham- 

masatkhosit, Harimtepathip, and Bunchua, 2017) ธรรมทั้ง 10 ขอแหงทศพิธราชธรรมนี้ลวนกอใหเกิด

เจตนาอันดี คือ เปนกุศลธรรมท้ังในสวนเจตนาและผลการกระทำ เจตนาท่ีดีท่ีมากับผลอันเลิศ กอเกิดคุณภาพ

ชีวิตเชนนี้ เปนเรื่องของการยกระดับศักดิ์ศรีของความเปนมนุษยใหสูงข้ึนกวาในระดับกฎหมาย สงเสริมใหเกิด

หลักมนุษยธรรม คือ การไมเบียดเบียนกัน ใหอภัยกัน การสงเคราะหเกื้อกูลกันและกัน และการปลอยวาง

ความยึดมั่นถือมั่นเพื่อประสานความรวมมือกันดวยความรูรักสามัคคีดวยความเคารพในศักดิ์ศรีของเพื่อน

มนุษยทุกคน 

ความสำคัญอีกประการหนึ่งท่ีชี้เฉพาะเจาะจงใหเห็นวา ทศพิธราชธรรมเหมาะสมกับผูนำท่ีไมไดนับถือ

ศาสนาใดเลย นั่นก็เพราะ  

 1. ถานรก-สวรรค/โลกหนา ไมมีจริง ก็เกิดความอุนใจไดวา เมื่อไมไดทำชั่ว ไมได กอความ

เดือดรอนหรือเบียดเบียนตนเองและผูอื่น ก็สบายใจไดวา ความทุกขความเดือดรอน ยอมไมเกิดขึ้นอยาง

แนนอน สามารถทำดีมีสุขไดในโลกปจจุบันโดยไมตองอางอิงนรก-สวรรคหรือโลกหนา  

2. ถาทำดีไดดี ทำชั่วไดชั่ว ไมเปนจริง ก็เกิดความอุนใจไดวา คนที่ทำความดีแลวไมไดดี ก็ไมเห็นจะ

เปนไร เพราะไมไดขาดทุนตรงไหน อยางนอยก็ไมเดือดรอนใจ เพราะไมไดทำใหใครเดือดรอน  

ท้ัง 2 ขอนี้ถือเปนเกณฑค้ำประกันความชอบธรรมในเชิงจริยธรรมของคนท่ีไมนับถือศาสนา อยางนอย

ก็ปฏิเสธไมไดวา การกระทำใด ๆ อันเปนพฤติกรรมท่ีกอใหเกิดความเบียดเบียนนั้นยอมสรางความเดือดรอนให

เกิดแกตนเองและผูอ่ืน โดยไมตองอางศาสนาแตอยางใด คนท่ีไมนับถือศาสนาสามารถนำหลักทศพิธราชธรรม

มาปฏิบัติและทดสอบใหเกิดผลประจักษได และสามารถอธิบายใหเหตุผลในเชิงจิตวิทยาได หรืออธิบายผาน

ความมีมนุษยธรรมก็ยอมได  



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ 2564)    184 
 

ดังนั้น ทศพิธราชธรรมจึงเหมาะสมกับผูนำที่ไมไดนับถือศาสนาใดเลย และเหมาะสมกับผูที่นับถือ

ศาสนาทุกศาสนาดวย เพราะทศพิธราชธรรมมีความเปนสากล มีความตรงตอธรรมหรือสอดคลองกับความเปน

จริงในธรรมชาติ เปนธรรมที่ถูกนำมาใชบนพื้นฐานของสัญชาตญาณปญญา คือ ใชหลักกาลามสูตรมาเปน

เครื่องดำเนินเคียงคู เพ่ือใหเกิดโยนิโสมนสิการ เกิดวิจารณญาณตามหลักกาลามสูตร ซ่ึงเหมาะกับคนท่ัวไปและ

บุคคลท่ีตองการพัฒนาตนเองเปนผูนำท้ังท่ีนับถือศาสนาและไมนับถือศาสนา 

3. เม่ือไดขอสรุปเปนท่ีแนใจแลววา สิ่งท่ีฝายตรงขามเสนอไวนั้นไมสมเหตุสมผลในเรื่องการประยุกตใช

หลักทศพิธราชธรรม ผูวิจัยจึงเสนอคำตอบใหมวา ทศพิธราชธรรมมีความเหมาะสมที่จะนำมาใชเปนคุณธรรม

สำหรับผูนำโดยทั่วไปได ซึ่งสามารถอภิปรายไดดังนี้ ธรรมะที่พระพุทธเจาทรงตรัสสอนมีความเปนสากล ซ่ึง

ทศพิธราชธรรมก็เชนกัน เพราะเปนสวนหนึ่งของคำสอนท้ังหลายในพะพุทธศาสนาท่ีบุคคลท่ัวไปสามารถนำไป

พัฒนาคุณภาพชีวิตและจิตใจตนเองใหเปนผูนำได ผูนอมนำเอาหลักทศพิธราชธรรมไปปฏิบัติยอมละซึ่งการ

เบียดเบียน สงเสริมคุณภาพชีวิตของตนและผูอื่นจนเกิดเปนความสุขความสำเร็จรวมกัน (Amaritwarin, and 

Bunchua, 2015) และมีความไมยึดมั่นถือมั่น เปดโอกาสใหประโยชนสุขเหลานั้นไหลเวียนไปยังสังคมอื่น ๆ 

ประเทศอื่น ๆ ใหไดรับความสุขทั่วกัน อนึ่ง ทศพิธราชธรรมมีความเหมาะสมกับการพัฒนาคุณภาพชีวิตใน

ศตวรรษที่ 21 เปนอยางยิ่ง เพราะมีความทันสมัย สามารถพัฒนาคุณภาพชีวิตไดเพราะเนนในเรื่องคุณคาการ

พัฒนาคุณธรรมจริยธรรม เสริมสรางปญญา และสรางวิจารณญาณใหกับผูนำ  

 

ขอเสนอแนะ 

 1. ขอเสนอแนะจากการวิจัย 

การพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม เสริมสรางปญญา และการสรางวิจารณญาณใหกับผู นำดวยหลัก

ทศพิธราชธรรม ควรประยุกตใชบนกระบวนทรรศนที่ 5 ดวยเพื่อไมเกิดความยึดมั่นถือมั่น เพราะขอธรรมท้ัง 

10 ประการนั้น เมื่อแตละคนนำไปปฏิบัติยอมไดผลทั้งที่เหมือนกันและตางกัน จึงควรมีการแลกเปลี่ยนเรียนรู

ซึ ่งกันและกันในความเหมือนและตางนั้น ก็จะไดประโยชนในการพัฒนาคุณภาพชีวิตรวมกัน พรอมทั้งได

กัลยาณมิตรที่เขามามีสวนรวมในการสรางสรรค ปรับตัว รวมมือ และแสวงหาตอไปดวย โดยการนำเอาหลัก

ทศพิธราชธรรมมาทำเปนโครงสรางในประเด็นดังตอไปนี้ 

 1. สามารถสรางเปนแบบจำลองสรางหลักสูตรภาวะผูนำเชิงพุทธสำหรับพัฒนาผูนำองคกร  

 2. นำผลวิจัยในสวนที่เปนหลักธรรมสำหรับผูบริหารไปปรับใชในองคกรทางดานการบริหาร เชน การ

บริหารทรัพยากรบุคคล เปนตน 

 3. ใชหลักธรรมการบริหารตน บริหารคน และบริหารงานมาปรับใชเพ่ือการพัฒนาในระดับปจเจก

บุคคล  

 2. ขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัยตอไป 

 ในการศึกษาวิจ ัยครั ้งน ี ้ผ ู ว ิจ ัยเนนการวิเคราะห ว ิจ ักษ และวิธาน ในประเด็นของหลัก

ทศพิธราชธรรม แตยังมีหลักธรรมที่นาสนใจอื่นๆ ที่เกี่ยวของกับการเสริมสรางภาวะผูนำในองคกรได ผูวิจัยมี

ขอเสนอแนะเพ่ือการวิจัยตอไปดังนี้ 



  Journal of MCU Peace Studies Vol.9 No.1 (January-February 2021)     185 

1) ศึกษาเรื่องพรหมวิหารธรรมเพ่ือการประยุกตใชกับองคกรใดองคกรหนึ่ง 

 2) ศึกษาภาวะผูนำตามแนวคิดของทางตะวันตกกับแนวคิดในพระไตรปฎก 

 

References 

Amaritwarin, S., & Bunchua, K. (2015). Philosophy of Sufficiency Economy and Authentic 

 Happiness According to Reality. SSRU Graduate Studies Journal, 8(2).    

Bunchua, K. (2002). St. John's philosophy and religion, The first book. Bangkok: St. John's 

University. 

Bunchua, K. (2002). Postmodern Philosophy, Concepts for the study of new plans. Bangkok: 

 Duangkamon. 

Bunchua, K. (2003). St. John's philosophy and religion, Third book. Bangkok: Thanbundit. 

Bunchua, K. (2008). Ethics Handbook according to international academic principles.  

Bangkok: Chain Printing. 

Bunchua, K. (2012). Problems and solutions regarding morality and ethics training (including 

 morality), in Thailand from the perspective of Samuel Huntington. Research report. 

          Bangkok: Suan Sunandha Rajabhat University. 

Chareonwongsak, K. (2013). Mind Map. (11th ed.). Bangkok: Success Media. 

Department of Religious Affairs. (1982). Tipitaka, Thai Language, Royal Version. Bangkok: 

 Department of Religious Affairs. 

Harimtepathip, M., Bunchua, K., & Phramahamakhawin Purisuttamo. (2015). Criterion of 

 Truth According to Kalamasutta: An Analytic, Appreciative and Applicative Study.  

 Rommayasan Journal, 13(3). 

Harimtepathip, M. (2015). Postmodern Perspective in the Principle of Participation. 

Appreciative and Applicative Study. Rommayasan Journal, 16(3). 

Harimtepathip, M. (2016). The New Paradigm of the Information Society for Good Governance. 

 Journal of Buddhamagga, 1(1). 

Jones, W.T. (1969). A History of Western Philosophy. New York: Harcourt Brace. 

Office of the Royal Society. (2011). Royal Institute Dictionary 2011 Edition. (2st ed.). Bangkok:  

 Nanmeebooks. 

Phra Dhammapidok (P. A. Payutto). (1995). Dictionary of Buddhism. (9th ed.). Bangkok:  

 Sahadhammika print. 

Phrakhruthammasatkhosit, Harimtepathip, M., & Bunchua, K. (2017). The Moderate Way of 

Hermeneutics in the Noble Eight-Fold Path: An Analytic, Appreciative and Applicative  



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน มจร ปที่ 9 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ 2564)    186 
 

Stud. Journal of Graduate Studies Review, 13(2) 110-119. 

Sangsriin, P. (2008). The Application of the Ten Royal Virtues of Thai King: A Case Study of 

 King Rama IV. (Master’s Thesis). Graduate School: Mahamakut University. 

Srisirirung, S., & Bunchua, K. (2017). Buddhism and Science: An Analytic, Appreciative and 

 Applicative Study. Journal of Graduate Studies Review, 13(2).  


	3. ใช้หลักธรรมการบริหารตน บริหารคน และบริหารงานมาปรับใช้เพื่อการพัฒนาในระดับปัจเจกบุคคล

