
 

 

สภาพสังคมที่พึงปรารถนาตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาท 

The Desirable Social State in Accordance with Theravada Buddhist  

 
1ณรงค์วรรษ บุญมา และกรรณิกา คำด ี

1Narongwas Boonma and Khanika Kamdee 
สาขาวิชาปรัชญาและศาสนาตะวนัออก  มหาวิทยาลัยขอนแก่น 

Eastern Philosophy and Religion Program, Khon Kaen University, Thailand. 
1Corresponding Author. Email: narongwas2515@gmail.com 

 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์สภาพสังคมที่พึง
ปรารถนาตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาท ผลการวิจัยพบว่า ปัญหาของสภาพสังคมเกิดจากสมาชิกสังคมถูก
ครอบงำด้วยกฎของอำนาจที่มาจากผู้ปกครองสังคม เป็นผู้กำหนดกฎเกณฑ์ ระเบียบการต่างๆ เพ่ือให้สมาชิก
ในสังคมต้องปฏิบัติตาม จนทำให้สมาชิกในสังคมถูกเลื่อมล้ำทางสังคมกลายเป็นการถูกเอารัดเอาเปรียบ และ
ถูกยึดสิทธิเสรีภาพของตนเองและทำให้สภาพสังคมถูกกดทับ ต่อมาสมาชิกในสังคมจึงเรียกร้องสิทธิ์และ
เสรีภาพจากสังคมเพ่ือต้องการให้สภาพสังคมกลายเป็น “สังคมที่พึงปรารถนา” ดังนั้นการที่จะทำให้สังคมเป็น
สังคมที่ดีได้นั้นจะต้องให้ความสำคัญกับสิทธิเสรีภาพกับสมาชิกในสังคม โดยการนำเอาหลักธรรมของ
พระพุทธศาสนาเถรวาทมาปรับใช้กับสังคมในปัจจุบั นมุ่งเน้นหลักมัชฌิมาสังฆาธิปไตย (Polity) คือ
ประชาธิปไตยแบบทางสายกลาง กล่าวคือไม่สุดโต่งไปข้างใดข้างหนึ่งหรือเอียงซ้ายหรือขวา ด้วยเหตุนี้จึงเป็น
หัวใจหลักท่ีจะทำให้สมาชิกในสังคมและผู้ปกครองอยู่ด้วยกันอย่างมีความสุขดั่งที่ปรารถนา 
 

คำสำคัญ: สภาพสังคมทีพึ่งปรารถนา; พระพุทธศาสนาเถรวาท; มัชฌิมาสังฆาธิปไตย 

 
 Received March 21, 2020; Revised April 26, 2020; Accepted May 16, 2020 

mailto:narongwas2515@gmail.com


วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)  1244 

 

 

Abstract 
 

 This research article Is a document research the objective is to study and analyze 
the desirable social conditions in accordance with Theravada Buddhism. The results of the 
research showed that the problem of social status arises from the social members being 
dominated by the rules of power that come from the social rulers. Rules Regulations For 
members of society to follow until causing the members of the society to be inferior to the 
society and become exploited and their rights and freedoms are confined to society. Later, 
members of society demanded rights and freedoms from society in order for the society to 
become "Desirable society", therefore, to make society a good society must give priority to 
the rights and freedom of members in society. By applying the doctrine of Theravada 
Buddhism to society today, focusing on the principle polity that is to say not extreme to 
either side or to the left or right. For this reason, it is the heart that will allow members of 
society and parents to live together happily as they wish.  
 

 Keywords: the desirable social state; Theravada Buddhist; Polity  
     

บทนำ 
คำว่า “สังคม” (Society)  หมายถึง การร่วมกลุ่มกันของคนตั้งแต่สองคนขึ้นไปและอยู่ด้วยกันเป็น

องค์กร หรือเป็นประชาคม หรือเป็นสมาคม  มีจุดประสงค์ร่วมกัน มีสัมพันธภาพในการอยู่ร่วมกัน  มีแนวทาง
ในการดำเนินชีวิตและอยู่ภายใต้กฎเกณฑ์ของกลุ่มเหมือนกัน ตั้งแต่หน่วยย่อยๆ จนถึงขนาดใหญ่ที่เรียกว่า 
“รัฐ”  ดังนักปรัชญาตะวันตก เพลโต (Plato) ได้กล่าวถึง คำว่า สังคม (Society) กับคำว่า รัฐ (State)  
อธิบายว่า รัฐนั้นประกอบด้วยปัจเจกบุคคลที่รวมกันอยู่ แต่ก็ไม่ได้เป็นหนึ่งเดียว (Unity) เหมือนอย่างที่กล่าว
อ้าง  ขณะเดียวกัน รัฐมีจิตวิญญาณที่มีอำนาจมากมาย และรัฐนั้นเป็นสถานที่ใหญ่โตกว้างขวางและเป็นที่
ปัจเจกบุคคลมารวมกันอาศัยอยู่ สังคมในความหมายของเพลโตจึงมีความหมายว่า สังคม คือ รัฐ  ขณะที่มี
สังคมอีกแบบหนึ่งเรียกว่า สังคมตามธรรมชาติ (natural society)  หมายถึง สังคมที่มีมาพร้อมกับการเกิดของ
โลก ถือว่าเป็นระบบสังคมดึกดำบรรพ์  โดยมนุษย์อยู่ร่วมกันแบบธรรมชาติในรูปของความผูกพันกับญาติพ่ี
น้อง จะโดยการสืบสายโลหิตหรือการแต่งงานก็ตาม ยังไม่มีกฎข้อบังคับของสังคมมาใช้กับสมาชิกของสังคม 
เพราะอยู่กันแบบญาติพ่ีน้อง ความสัมพันธ์มีอยู่ในวงจำกัด ฉะนั้น สังคมประเภทนี้จึงเป็นสังคมที่เป็นเองตาม
ธรรมชาติ (Plato, 1968)  

สังคมก็ได้เปลี่ยนแปลง (society of change) เรื่อยมาจนส่งผลทำให้คนในสังคมปัจจุบันขาด     
ดุลภาพในการใช้ชีวิตทั้งอยู่คนเดียวและการอยู่ร่วมกันเป็นสังคม  หาความสุขไม่ได้  แต่ละคนมีจิตใจเต็มไปด้วย
ความอยากได้  อยากมี และอยากเป็น โดยไม่สนใจความถูกผิด ไม่รู้จักเพียงพอ  และเมื่อมาอยู่ด้วยกันเป็น



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1245 

 

 

สังคม แต่ละคนในสังคมมีแต่การเอารัดเอาเปรียบซึ่งกันและกัน  สภาพสังคมเป็นอยู่ในลักษณะปลาใหญ่กิน
ปลาน้อย ไม่จริงใจ  ไร้ความยุติธรรม  ปราศจากความเอ้ืออาทร  โอบอ้อมอารี และเมตตาธรรมต่อกัน  ไม่มีวิถี
ถ้อยทีถ้อยอาศัยซึ่งกันและกันเหมือนเก่าก่อน  สังคมเต็มไปด้วยการแข่งขันช่วงชิง จนไม่สนใจเรื่องความ
ถูกต้อง สนใจแต่พวกตนเองและพวกพ้อง เป็นต้น  สภาพสังคมปัจจุบันจึงดูไม่น่าอยู่ ทั้ง ๆ  ที่เต็มไปด้วยความ
เจริญทางด้านวัตถุที่คอยอำนวยความสะดวกอยู่รอบกาย  ที่เป็นเช่นนั้นก็อันเนื่องมาจากวัตถุเป็นได้เพียง
อุปกรณ์หรือเครื่องอำนวยความสะดวกต่อร่างกายเท่านั้น  ขาดความรู้หลักคิดและสติปัญญาทางปรัชญาที่จะ
เป็นเครื่องมือกำหนดขอบเขตและทิศทางของการใช้วัตถุนั้นให้ถูกต้องเหมาะสมให้ดียิ่งขึ้น  ด้วยเหตุว่า
สติปัญญาแห่งหลักคิดทางปรัชญานั้นจะเป็นเครื่องมือช่วยให้มนุษย์รู้จักการพัฒนาคุณธรรม ศีลธรรมนั้นๆ เพ่ือ
นำมาใช้ในชีวิตทั้งส่วนตัวและการอยู่ร่วมกันเป็นสังคมได้อย่างถูกต้องเหมาะสมยิ่งๆ ขึ้นไปอีกทีหนึ่ ง  
(Thepsithar, 1991) 
 เมื่อสังคมได้มีการเปลี่ยนแปลงไปเป็นสังคมเมืองมากขึ้น ส่งผลกระทบต่อความสัมพันธ์ใน
ครอบครัว อัตราการหย่าร้างเพ่ิมขึ้น สตรีมีการทำงานนอกบ้านสูงขึ้น การเลี้ยงดูเด็กนอกระบบครอบครัว
เพ่ิมขึ้น และการย้ายถิ่นเข้าสู่เมืองใหญ่เพ่ิมขึ้น นำไปสู่ความแออัด สภาพแวดล้อมเสื่อม สำหรับด้านการศึกษา
และสุขภาพของประชากร จากผลสำรวจประชาชนในประเทศ พบว่า ปัญหายาเสพติด  อาชญากรรม ปัญหา
สุรา  บุหรี่ ซึ่งมีแนวโน้มว่าเด็กและเยาวชนมีการบริโภคเพ่ิมขึ้น เด็กและเยาวชนยังมีพฤติกรรมเสี่ยงทางเพศ
สูงขึ้น การมีประสบการณ์ทางเพศครั้งแรกอายุน้อยลง และมีค่านิยมใหม่ในการแลกเปลี่ยนคู่นอนในหมู่วัยรุ่น 
นอกจากนี้ยังปรากฏว่ามีความขัดแย้งทุกระดับทั้งปัจเจก และชุมชน นำไปสู่ความรุนแรงในสังคม  โดยเฉพาะ
ผลกระทบที่เกิดจากโลกาภิวัตน์ เป็นตัวเร่งในการดูดซึมวัฒนธรรมตะวันตกและพฤติกรรมการบริโภค ดูดซึม
วัฒนธรรมต่างชาติโดยไม่รู้เท่าทัน ขาดภูมิคุ้มกัน และปรับตัวไม่ได้ (Arunvej, 2008) 
 ความเสื่อมถอยทางจริยธรรม วัฒนธรรม และขาดจิตสำนึก สถาบันทางศาสนาขาดแคลนบุคลากร
ที่มีคุณภาพในการเผยแพร่ จูงใจ และมีพฤติกรรมบริโภคแบบเลียนแบบ วัตถุนิยม และเป็นเหยื่อการขายตรง 
ด้านเทคโนโลยีสื่อสารที่ทันสมัย เป็นตัวสื่อสร้างกระแสค่านิยมของวัยรุ่น การเพ่ิมขึ้นของหนี้สินบัตรเครดิต 
และอาชญากรรมผ่านสื่ออิเล็กทรอนิกส์ การเคลื่อนย้ายคนโดยเสรี เป็นผลให้เกิดการแพร่ระบาดของโรคใหม่ๆ 
โรคระบาดซ้ำ อาชญากรข้ามชาติ เครือข่ายข้ามชาติ และการค้ามนุษย์   สภาพปัญหาดังกล่าวนี้ไม่ได้ปรากฏ
เฉพาะในภาพรวมของประเทศเท่านั้น แต่ในพ้ืนที่ระดับตำบล หมู่บ้าน ก็มีแนวโน้มของปัญหาที่พบสูงขึ้นเรื่อยๆ 
จึงเป็นสิ่งที่น่าพิจารณาว่าจะใช้กระบวนการพัฒนาสังคมในระดับพ้ืนที่อย่างไรเพ่ือให้สังคมในระดับตำบล 
หมู่บ้าน ซึ่งเป็นรากแก้วของประเทศมีภูมิคุ้มกันต่อกระแสต่าง ๆ จากภายนอกที่มาปะทะ มีความรู้และมี
คุณธรรมในการดำเนินชีวิต ส่งผลให้สภาพสังคมในปัจจุบันก็เต็มไปด้วยความย้อนแย้งที่เกิดขึ้นในใจของ
ประชาชน แทนที่ระบบการเมืองจะเป็นแบบแผนของสังคมในการปกครองประเทศ และดูแลทุกข์สุขของ
ประชาชนให้เกิดความร่มเย็นเป็นสุข แต่กลับพบปัญหาของสภาพสังคมมากมาย (Inthasara, 2001) 

ดังนั้น  สภาพสังคมจึงกลายเป็นสังคมที่ไม่มี “ความเสมอภาพ  ความเท่าเทียมกัน และความยุติธรรม” 
ระหว่างผู้ปกครองและผู้ใต้ปกครอง ซึ่งเหตุการณ์นี้จึงทำให้เกิดทฤษฎีเพ่ือเสนอทางออกของสังคม โดยการเสนอ
ทฤษฎีแนวอุดมคติ ได้แก่ สังคมในอุดมคติ หรือรัฐในอุดมคติ ((The Republic) ของเพลโต (Plato) ทฤษฎียูโทเปีย 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)  1246 

 

 

(Utopia) ของโทมัส  มอร์ (Thomas More)  ตลอดถึงการสร้างเงื่อนไขทางสังคมขึ้นอันเป็นข้อตกลงระหว่างกลาง คือ  
“ทฤษฏีสัญญาประชาคม” (The Social Contract Theory)  ตามแนวคิดของ โทมัส ฮอบส์ (Thomas Hobbes), 
จอห์น ล็อค (John lock) และ ของฌอง ฌากส์ รุสโซ (Jean Jacques Rousseau)   สภาพสังคมนั้น เป็นเรื่องของ
การอยู่ร่วมกันทั้งโดยทางธรรมชาติ (Natural Society) และโดยการสมัครใจอันขึ้นอยู่กับวิธีการ (Associative 
Society)  เรื่องของการอยู่ร่วมกันนั้นก็ต้องมีหลักการอันถือเป็นกฎเกณฑ์สำหรับกำกับสังคมให้เป็นไปด้วย
ความเป็นระเบียบเรียบร้อยและสงบสุขของสังคมและหมู่คณะ  เริ่มตั้งแต่อาศัยกฎธรรมชาติ ได้แก่  
ขนบธรรมเนียม จารีต ประเพณีต่าง ๆ ที่มีโดยธรรมชาติ รวมทั้งความสัมพันธ์กับระบบธรรมชาติด้วย อันเป็น
เครื่องควบคุม  กำกับความเป็นไปของสังคม จนกระทั่งสังคมได้วิวัฒนาการขึ้นมา ความสัมพันธ์ได้ขยายกว้าง
ออกไปจากเดิม ความขัดแย้งและความไม่เป็นระเบียบในสังคมก็ได้มีขึ้น จึงจำเป็นอยู่เองที่จะต้องมีกฎออกมา
เพ่ือใช้ควบคุมสังคมอีกต่อหนึ่ง โดยเฉพาะอย่างยิ่งในด้านศีลธรรมจรรยาและกฎที่ออกมานี้ก็ออกตามความ
ประสงค์ของสังคม ในอันที่จะทำให้สังคมดำเนินไปตามความมุ่งหมาย (Wanthayont, 1981)  

เมื่อกล่าวถึงศีลธรรมจรรยาตลอดถึงกฎระเบียบที่สังคมควรจะต้องตระหนักและปฏิบัติตามนั้น 
เป็นประเด็นที่น่าสนใจยิ่งและทำให้ผู้วิจัยตระหนักถึงศีลธรรมจรรยาในพุทธปรัชญาที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ดี
แล้ว และโดยพุทธจริยาก็คือโปรดสัตว์โลกหรือช่วยเหลือสัตว์โลก ดังนั้น ผู้วิจัยจึงตั้งสมมุติฐานว่าเมื่อสังคมของ
สัตว์โลกที่ประสบอยู่นั้นมีปัญหาย่อมจะมีพุทธปรัชญาใดบ้างที่จะนำมาแก้ปัญหาดังกล่าวนั้นได้โดยเฉพาะพุทธ
ปรัชญาในพระพุทธศาสนาดั้งเดิม ด้วยเหตุผลนี้ ผู้วิจัยจึงมีความสนใจทำการศึกษาวิจัยเรื่อง  “สภาพสังคมที่พึง
ปรารถนาตามแนวทางพุทธปรัชญาเถรวาท”  เพ่ือส่งเสริมสนับสนุนให้เกิดการตระหนักต่อการอยู่ร่วมกันใน
รูปแบบที่เรียกว่าสังคมอันเต็มเปี่ยมไปด้วยดุลภาพในทุกมิติ อันจะนำมาซึ่งความสุข สบงบ ร่มเย็นให้กับสังคมที่
อยู่ร่วมกันต่อไป 

 

วัตถุประสงค์ของการวิจัย  
  

 เพ่ือวิเคราะห์สภาพสังคมท่ีพึงปรารถนาตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 
 

วิธีดำเนินการวิจัย 
 

     การศึกษาสภาพสังคมที่ พึ งปรารถนาตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นการศึกษาเชิงเอกสาร  
(documentary research) โดยได้วางขอบเขตการศึกษาไว้  ดังนี้  
      1. ศึกษาและรวบรวมข้อมูลเอกสารปฐมภูมิ (Primary) ในส่วนที่ว่าด้วยเรื่องสภาพสังคมที่พึงปรารถนา
จากคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และอนุฎีกา   
      2. ศึกษาและรวบรวมข้อมูลเอกสารทุติยภูมิ (Secondary) จากหนังสือ ตำรา บทความ ข้อเขียน เอกสาร 
และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับแนวคิดสภาพสังคมที่พึงปรารถนาของนักปรัชญาตะวันตก และสภาพสังคมที่พึง 
ปรารถนาตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท 



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1247 

 

 

      3. นำข้อมูลที่ได้ทั้งหมดมาวิเคราะห์มาหาข้อสรุปและอภิปรายผล นำเสนอรายงานผลงานการวิจัยเชิง
พรรณนา รวมทั้งข้อเสนอแนะเพ่ือเป็นแนวทางในการขยายขอบเขตไปสู่งานวิจัยอื่นๆ ต่อไป  
 

ผลการวิจัย 
 

 พระพุทธศาสนาเถรวาท มีแหล่งกำเนิดอยู่ในชมพูทวีป เชื่อกันว่าชมพูทวีปในปัจจุบันก็คือประเทศ
อินเดีย  ปากีสถาน  เนปาล และบังกลาเทศ   นักวิชาการบางท่านให้ความเห็นว่าชมพูทวีปหมายถึงโลกมนุษย์
ทั้งหมด หาได้ใช่เพียง 4 ประเทศดังกล่าวมาแล้วไม่  เพ่ือให้เกิดความเข้าใจง่ายและตรงกันผู้ วิจัยจะถือเอา
ความเชื่อในปัจจุบัน เป็นสำคัญ  อินเดียคือแหล่งกำเนิดของพุทธปรัชญาเถรวาท อันเนื่องมาจาก
พระพุทธศาสนาอุบัติขึ้นที่อินเดีย  จุดมุ่งหมายของการวิจัยในครั้งนี้ก็คือต้องการค้นหา “สภาพสังคมที่พึง
ปรารถนาตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท”   เพ่ือให้เห็นสภาพของสังคมอินเดียอันเป็นบ่อเกิดของพุทธปรัชญา
เถรวาทตั้งแต่ต้นตลอดถึงสภาพของสังคมตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท ผู้วิจัยจึงขออธิบายภาพรวมกันเป็น
ลำดับไป ดังนี้ 
  จากหลักฐานที่ค้นพบมีการอธิบายว่าอินเดียดั้งเดิม  เป็นที่อยู่อาศัยของชนเผ่าดราวิเดียน หรือมิลักขะ  
เป็นชนเผ่าที่อยู่มาก่อนและอยู่มานาน เรียกว่า เป็นชนเผ่าพ้ืนเมืองเดิมมีสีผิวสีดำ    ต่อมาได้มีชนเผ่าอารยันหรือ
อริยกะ ซึ่งมีความเจริญมากกว่าได้อพยพย้ายถิ่นฐานมาจากทางเหนือ และได้ลุกไล่ชนเผ่ามิลักขะผู้ซึ่งเป็นเจ้าของ
ถิ่นเดิมให้ถ้อยร่นลงไปทางใต้    ใครไม่ยอมถ้อยก็ต้องทำสงครามกัน  ชนเผ่าพ้ืนเมืองดั้งเดิมคือมิลักขะไม่สามารถ
สู้อริยกะได้ อันเนื่องจากอาวุธยุทโธปกรณ์ของชุนเผ่าอริยกะนั้นดีกว่า  มีความเจริญมากกว่า  อริยกะเป็นชนเผ่าที่
ฉลาด มีอารยะธรรมมากมาย ได้นำความเชื่อและอารยะธรรมต่างๆ เหล่านั้นมาด้วย  และหนึ่งในนั้นคือคัมภีร์
พระเวท อริยกะมีความเชื่อต่อคัมภีร์พระเวทเป็นอย่างมาก ซึ่งได้ยกย่องให้เป็นคัมภีร์ที่ศักดิ์สิทธิ์ที่สุด  ทุกย่าง
ก้าวของชีวิตต้องดำเนินไปตามคำสอนที่ปรากฎอยู่ในคัมภีร์พระเวท กล่าวคือ บทบัญญัติที่มีอิทธิพลครอบงำ
ชีวิตและความเป็นอยู่ของสังคมและการเมืองอินเดียในสมัยนั้น ซึ่งได้ก่อให้เกิดสังคมกลุ่มขนาดใหญ่ที่เชื่อมั่น
ศรัทธาในพระเจ้า  โดยเชื่อกันว่าคัมภีร์เกิดจากเทพเจ้าประทานมาให้  คำสอนใด ๆ ที่เกิดจากคัมภีร์พระเวทถือว่า 
เป็นความจริงแท้นิรันดร์และศักดิ์สิทธิ์  ทุกคนจะต้องปฏิบัติตามอย่างยิ่งยวด คัมภีร์พระเวทได้กลายมาเป็นข้ออ้าง
ทางเหตุผลอันชอบธรรมสำหรับพิธีกรรมและกฎระเบียบต่าง ๆ กระแสแนวคิดหลักที่เกิดจากความศรัทธาในคัมภีร์
พระเวทที่ได้แสดงถึงบริบทของสังคมอินเดียอย่างชัดเจน  อาทิเช่น  เรื่องการบูชายัญ  และระบบวรรณะ
(Ngamchitcharoen, 2009)  

สมัยพุทธกาลหลังจากท่ีพระพุทธเจ้าได้ทรงตรัสรู้แล้ว พระองค์ได้ทรงทำการประกาศพระศาสนา ใน
สภาพที่ต้องเผชิญหน้าหรือปะทะกับคำสอนที่ปรากฏในคัมภีร์พระเวท  ซึ่งได้ครองงำสังคมและการเมืองอินเดียใน
ขณะนั้นแบบไม่อาจที่จะลืมหูลืมตาได้ แต่พระพุทธองค์ก็ทรงมีวิธีที่เหนือกว่าแบบค่อยเป็นค่อยไป ใช้วิธีการปฏิรูป
มากว่าการปฏิวัติ  พระองค์มิได้เข้าไปทำร้ายหรือทำลายล้างในเชิงกายภาพ แต่ทรงใช้การปฏิเสธหรือต่อต้าน
แนวคิดที่งมงายด้วยการให้เหตุผลหักล้างหรือลดทอนความเชื่อเก่าที่เคยมีลง  แม้ว่าพระพุทธองค์มีพระประสงค์



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)  1248 

 

 

อยากจะเปลี่ยนแปลงสังคมที่ปรากฏอยู่ในขณะนั้นมากเพียงใดก็ตาม  แต่พระองค์ก็เลือกที่จะไม่เข้าไปเปลี่ยน
สังคมเก่าแบบปฏิวัติ  หากแต่สร้างทางเลือกใหม่ที่มีสภาพตรงกันข้ามกับสภาพสังคมดั้งเดิม  

 ในขณะที่สังคมแบบวรรณะ 4  กำลังดำเนินไปด้วยความเข้มข้น พระพุทธเจ้าก็ได้สร้างสังคมพุทธ
บริษัท 4  ขึ้น เพ่ือเป็นทางเลือกในการแก้ปัญหาสังคมมนุษย์ในอินเดียที่ปรากฏอยู่ในขณะนั้น   พุทธบริษัท 4  
คือ ภิกษุ  ภิกษุณี  อุบาสก  และอุบาสิกา  สังคมแห่งพุทธบริษัทคือสังคมแห่งการตื่น รู้ และเบิกบาน ตื่นจาก
ความหลับใหลในความเชื่อที่ปราศจากเหตุผลที่เรียกว่า “อวิชชา”  รู้เส้นทางของการดำเนินชีวิตที่เป็นแก่นสาร  
และย่อมจะได้รับความเบิกบานใจเมื่อดำเนินไปถึงเป้าหมายแห่งความดีงามสูงสุด คือ   “พระนิพพาน”     
สังคมใหม่ที่เรียกว่า “สังคมพุทธบริษัท” นั้น พระพุทธองค์ได้แบ่งสังคมออกตามความปรารถนาของมนุษย์ใน
การเลือกเป้าหมายของชีวิตเป็นพื้นฐาน  มี  2 แบบ  คือ  
 1.สังคมฆราวาส  นั้นพบว่าเงื่อนไขทางสังคมที่สำคัญคือการปฏิบัติตามหลักศีล 5 ซึ่งเป็นหลักการ
พ้ืนฐานที่เพียงพอต่อวิถีชีวิตหรือต่อความเป็นอยู่ที่เหมาะสมแก่ฐานะของผู้ครองเรือน หลักศีล 5 นี้ พบว่า เป็น
หัวใจหลักสำคัญยิ่งยวดของสังคมชาวพุทธแบบฆราวาส  เพราะเป็นการละท้ิงแนวทางท่ีปฏิบัติแบบสังคมเก่าซึ่ง
เน้นความเชื่อหรือศรัทธาที่เกี่ยวกับเทพเจ้า การบูชายัญ และระบบวรรณะ สำหรับสังคมใหม่ที่พระพุทธเจ้า
ทรงสร้างขึ้นมานั้นต้องไม่มีการกระทำเช่นนั้นอีกต่อไป และให้ความสำคัญเรื่องการกระทำเป็นพิเศษ กล่าวคือ 
การกระทำนั้นต้องไม่ทำให้ตัวเองเดือนร้อน  คนอ่ืนเดือนร้อน และสังคมเดือนร้อน ขณะเดียวกันความชั่วนั้น
นอกจากจะไม่ทำเองแล้ว ก็ไม่ยินดีที่จะให้ใครทำ   ใครทำอย่างไรก็ย่อมได้รับผลแหล่งการกระทำอย่างนั้นอย่าง
หลีกเลี่ยงไม่ได้  การสอนเรื่องกฎแห่งการกระทำหรือกฎแห่งกรรมในสังคมพุทธบริษัทได้เป็นลักษณะพิเศษที่
โดดเด่นในสังคมใหม่นี้  สอดคล้องกับทัศนะของท่านพระพรหมคุณาภรณ์ (P.A. Payutto, 2005) ที่กล่าวว่า 
ลักษณะพิเศษของพระพุทธศาสนานั้นคือ การที่พระพุทธศาสนาได้สอนหลักกรรมวาที วิริยวาที  ที่มีใจความว่า 
สรรพสัตว์มีกรรมเป็นของตน ผู้ทำกรรมดีย่อมได้รับผลดี ผู้ทำกรรมชั่ว  ย่อมได้รับผลชั่ว สัตว์ทั้งหลายมีกรรม
เป็นของตน เป็นทายาทแห่งกรรม มีกรรมเป็นกำเนิด มีกรรมเป็นเผ่าพันธุ์ มีกรรมเป็นที่พ่ึงอาศัย กรรมย่อม
จำแนกสัตว์ให้เลวและดีต่างกัน เป็นต้น กรรมจึงเป็นกฎที่มีความยุติธรรมที่สุด เพราะทุกคนจะต้องเป็น
ผู้รับผิดชอบต่อการกระทำของตนเอง  การกระทำนั้นโดยแยกย่อยออกเป็นสุจริต 3 อย่าง คือ 1) กายสุจริต 3 
ได้แก่ เว้นจากการฆ่า   การลักขโมย การล่วงละเมิดในคนรัก 2) วจีสุจริต 4  ได้แก่ เว้นจากการพูดเท็จ พูด
ส่อเสียด  พูดคำหยาบ พูดเพ้อเจ้อ และ 3) มโนสุจริต 3 ได้แก่ การไม่ละโมบ ไม่คิดร้าย มีความเห็นเป็น
สัมมาทิฏฐิ เรียกว่าหลักการนี้ว่า “กุศลกรรมบถ 10”  เป็นต้น  
 2. สังคมสงฆ์ เป็นสังคมที่พระพุทธเจ้าสร้างขึ้นสำหรับบุคคลผู้ที่เบื่อหน่ายต่อสังคมแรกแล้ว เพราะ
สังคมแรกคือสังคมฆราวาสเป็นสังคมแห่งโลกิยะสุข  เป็นสังคมที่มีความสุขได้เช่นกัน  และก็เป็นสังคมแห่ง
ความดีงามเช่นกัน แต่ความสุขและความดีงามนั้นยังไม่สูงสุด เป็นความสุขข้ันแรกเท่านั้น  ถึงอย่างไรก็ตาม แม้
จะเป็นความสุขขั้นแรก แต่พระพุทธองค์ก็ทรงทราบว่าใครๆ ก็อยากจะอยู่ในสังคมแรกนี้   ส่วนสังคมที่สองซึ่ง
เรียกว่า “สังคมสงฆ์” นั้น พระพุทธองค์ได้วางหลักการที่สำคัญไว้คือ มรรคมีองค์ 8  อันเป็นบันได 8   และ
หลักการอันเป็นระเบียบที่เรียกว่า “พระวินัย”  เพ่ือให้เอ้ือต่อการเดินทางไปสู่เป้าหมายสูงสุดของพระศาสนาที่



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1249 

 

 

เรียกว่า “พระนิพพาน”   สังคมสงฆ์จึงเป็นสังคมอุดมคติในพุทธปรัชญาเถรวาท  พระนิพพานเป็นบรมสุข 
เป็นโลกุตรสุข เป็นสภาพที่พ้นไปจากสิ่งที่จะนำไปสู่ความสุขหรือทุกข์ใดๆ ไร้ภพชาติ   
   สรุปได้ว่า สังคมในทัศนะพระพุทธศาสนาเถรวาท : พระพุทธศาสนา เรียกสังคมว่า พุทธบริษัท แปลว่า 
ชุมนุมชาวพุทธ ซึ่งครอบคลุมกลุ่มชนที่เป็นภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก และอุบาสิกา ในกลุ่มชน 4 กลุ่มนี้ จัดย่อยลง
ได้อีกเป็น 2 กลุ่ม คือ 
          1) กลุ่มสงฆ์ คือ พระภิกษุสงฆ์ และกลุ่มภิกษุณีสงฆ์ 
          2) กลุ่มคฤหัสถ์ คือ กลุ่มอุบาสก และอุบาสิกา 
     ปัญหามีอยู่ว่า พระพุทธศาสนามีลักษณะสังคมอย่างไร ลักษณะสังคมพุทธศาสนามีลักษณะเดียวกันกับ
สังคมวิทยา สังคมศาสตร์ โดยศึกษาถึงกลุ่มทางสังคม สถาบันทางสังคม และโครงสร้างทางสังคม หากจะต่างก็
ตรงที่ชนิดของกลุ่มสังคม สถาบัน และโครงสร้างทางสังคม ซึ่งมุ่งไปที่สังคมสงฆ์ พุทธศาสนิกชน และหลัก
วิชาการทางศีลธรรมที่นำไปศึกษาชีวิต ศึกษาวัฒนธรรม ความสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์กับมนุษย์ สิ่งแวดล้อมกับ
สังคมมนุษย์ ตลอดถึงพฤติกรรมของสังคมนั้น ในเบื้องต้นนี้ เราคงต้องการทราบว่าพระพุทธศาสนามองสังคม
อย่างไร สังคมในอุดมคติเป็นอย่างไร การมองสังคมของพระพุทธศาสนานั้น มีความยุติธรรม ถือธรรมเป็น
เกณฑ์ตัดสินพฤติกรรมของมนุษย์ และสังคม ความสุข สวรรค์ นิพพานเข้าถึงได้ด้วยศีลธรรม มุ่งเน้นให้ความ
เสมอภาคกัน ทุกคนมีสิทธ์ที่จะรู้แจ้งธรรมเท่าเทียมกันไม่ได้ตัดสินที่ชาติพันธ์ ตระกูล ชนชั้นในสังคม ดังพุธ
พจน์ที่ว่า "ทิฐิอันนอนเนื่องอยู่ในหทัย สิ้นกาลนาน ของสัตว์ทั้งหลายผู้ไม่รู้ เมื่อสัตว์ทั้งหลายไม่รู้ก็พร่ำกล่าวว่า
เป็นพราหมณ์เพราะชาติ บุคคลจะชื่อว่าเป็นคนชั่วเพราะชาติก็หาไม่ จะชื่อว่าเป็นพราหมณ์เพราะชาติก็หาไม่ 
ที่แท้ ชื่อว่าเป็นคนชั่วเพราะกรรม ชื่อว่าเป็นพราหมณ์เพราะกรรม เป็นชาวนาเพราะกรรม เป็นศิลปินเพราะ
กรรม เป็นพ่อค้าเพราะกรรม เป็นคนรับใช้เพราะกรรม แม้เป็นโจรก็เพราะกรรม แม้เป็นทหารก็เพราะกรรม 
เป็นปุโรหิตเพราะกรรม แม้เป็นพระราชาก็เพราะกรรม บัณฑิตทั้งหลายมีปกติเห็นปฏิจจสมุปบาท ฉลาดใน
กรรม และวิบาก ย่อมเห็นกรรมนั้นแจ้งชัดตามความเป็นจริงอย่างนี้ว่าโลกย่อมเป็นไปตามกรรม หมู่สัตว์ย่อม
เป็นไปตามกรรม สัตว์ทั้งหลายถูกผูกไว้ในกรรม เหมือนลิ่มสลักของรถที่กำลังแล่นไปฉะนั้น  บุคคลชื่อว่าเป็น
พราหมณ์ด้วยกรรมอันประเสริฐนี้ คือ ตบะ พรหมจรรย์ สัญญมะ และทมะ กรรม 4 อย่างนี้ เป็นกรรมอัน
สูงสุดของพรหมทั้งหลาย ทำให้ผู้ประพฤติถึงพร้อมด้วยวิชชา ๓ ระงับกิเลสได้ สิ้นภพใหม่แล้ว ดูกรวาเสฎฐะ 
ท่านจงรู้อย่างนี้ว่าผู้นั้นชื่อว่าเป็นพรหม เป็นท้าวสักกะ ของบัณฑิตผู้แจ้งทั้งหลาย 

 
อภิปรายผลการวิจัย 
 

พระพุทธศาสนาเถรวาท อุบัติขึ้นที่ อินเดีย ซีกโลกตะวันออก จึงได้ชื่อว่าปรัชญาตะวันออก 
การศึกษาวิเคราะห์สภาพสังคมที่พึงปรารถนาตามแนวพุทธปรัชญาเถรวาท จึงจำเป็นต้องทราบถึงบริบทสภาพ
สังคมของอินเดีย  โดยสังคมอินเดียก่อนพุทธกาลนั้น มีสภาพสังคมที่ตกอยู่ภายใต้อิทธิพลของคัมภีร์พระเวท  
ที่ได้บ่มเพาะปัญหาและสร้างความขัดแย้งต่อคนในสังคมมาเนินนานและแผ่ขยายเรื่อยไป (Choudhary, 1971)  
ระบบวรรณะได้ทำให้สังคมเกิดความเหลื่อมล้ำต่ำสูง เกิดความไม่เท่าเทียมกันในเรื่องสิทธิและโอกาส เป็นต้น  



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)  1250 

 

 

คัมภีร์พระเวทเป็นบทบัญญัติที่มีอิทธิพลครอบงำชีวิตและความเป็นอยู่ของสังคมและการเมืองอินเดียในสมัย
นั้น ซึ่งได้ก่อให้เกิดสังคมกลุ่มขนาดใหญ่ที่เชื่อมั่นศรัทธาในพระเจ้า โดยเชื่อกันว่าคัมภีร์เกิดจากพระเจ้า
ประทานมาให้  คำสอนใดๆ ที่เกิดจากคัมภีร์พระเวทถือว่าเป็นความจริงแท้นิรันดร์และศักดิ์สิทธิ์ ทุกคนจะต้อง
ปฏิบัติตามอย่างยิ่งยวด  คัมภีร์พระเวทได้กลายมาเป็นข้ออ้างทางเหตุผลอันชอบธรรมสำหรับพิธีกรรมและ
กฎระเบียบต่าง ๆ กระแสแนวคิดหลักที่เกิดจากความศรัทธาในคัมภีร์พระเวทที่ได้แสดงถึงบริบทของสังคม
อินเดียอย่างชัดเจน  อาทิเช่น  เรื่องการบูชายัญ  และระบบวรรณะ   

การบูชายัญนั้นได้สะท้อนให้เห็นความเชื่อของมนุษย์ที่มีต่อพระเจ้าอย่างสุดจิตสุดใจของคนในยุคนั้น  
ความเชื่อดังกล่าวนั้นทำให้มนุษย์ได้ลดทอนความเป็นมนุษย์ของตนลงไปอยู่ในระนาบเดียวกันกับสัตว์เดรัจฉาน 
กล่าวคือ พร้อมที่จะฆ่ากันและกันได้ตลอดเวลาที่ต้องการ เพียงเพ่ือตอบสนองต่อความเชื่อ เป้าหมายของการ
บูชายัญนั้นก็เพ่ือประจบสอพลอเอาใจเทพเจ้า ทำให้เทพเจ้าพึงพอใจ  และเชื่อว่าเมื่อเทพเจ้าพึงพอใจแล้วท่าน
ก็จะประทานพรให้ผู้ที่บูชาท่านนั้นประสบความสุขสำเร็จดังปรารถนา   เครื่องสังเวยที่นำมาประกอบพิธีกรรม
ในการบูชายัญเริ่มจากการฆ่ามนุษย์ด้วยกันเอง มนุษย์ได้กลายเป็นเครื่องสังเวยเทพเจ้าที่ดีที่สุด พร้อมกันนั้น
เชื่อในเรื่องระบบวรรณะก็เป็นไปอย่างรุนแรงและเคร่งครัด  ยิ่ ง ทำเห็นได้ชัดถึงความไม่ เท่าเทียม             
ความเลื่อมล้ำและหาความยุติไม่ได้  สภาพวิถีชีวิตของผู้คนดำเนินไปบนความเชื่อตามคัมภีร์พระเวทว่าพระเจ้า
ได้กำหนดให้เป็นเช่นนั้นแล้ว  ทุกคนต้องยอมรับ ไม่ขัดขืน และพร้อมที่จะปฏิบัติตาม  ระบบวรรณะได้
แบ่งแยกการทำหน้าที่ความรับผิดชอบของคนในสังคมออกไปโดยปริยาย และที่สำคัญคือเปลี่ยนแปลงอะไร
ไม่ได้  เกิดมาเป็นอย่างไรก็เป็นอยู่อย่างนั้น มีหน้าที่ตามวรรณะอย่างไรก็ต้องทำหน้าที่ไปอย่างนั้น ไม่มีช่องว่าง
แห่งโอกาสที่สังคมหรือใครจะมอบให้ใครได้  อันเนื่องมาจากพระเจ้าได้กำหนดไว้เบ็ดเสร็จเด็ดขาดเช่นนั้นแล้ว  
ระบบวรรณะได้กดทับศักยภาพความเป็นมนุษย์ไว้จนหมดสิ้น  เหมือนต้องคำสาป เป็นอยู่อย่างไรก็อย่างนั้น
ตั้งแต่เกิดจนตาย (Phra Kampeerayan, 2013) 
    จากการศกึษาวิเคราะห์ข้อเสนอสภาพสังคมของนักปรัชญาทางตะวันออก ทำให้พบว่า สภาพสังคม
ที่พึงปรารถนาตามแนวพุทธปรัชญาสอดคล้องกันกับสภาพสังคมอุดมรัฐของเพลโตตรงที่ต้องการให้สังคมเป็น
สังคมคุณธรรม มีความเท่าเทียมกัน และมีความยุติธรรมเหมือนกัน  แต่นัยต่อความเข้าใจหลักการและในการ
นำไปปฏิบัติมีรายละเอียดที่มีความแตกต่างกัน เช่น คำว่า “คุณธรรม” เพลโตจะแยกกันระหว่างคุณธรรมของ
ปัจเจกชนกับคุณธรรรมของรัฐออกจากกัน  และดูจะเน้นหนักไปที่ความรับผิดชอบต่อหน้าที่ของตนมากกว่า 
แม้จะบอกว่ารวมไปถึงด้านคุณธรรมจริยธรรมด้วยก็ตามแต่ก็ยังเห็นข้อจำกัดแห่งขอบเขตของคุณธรรมในแบบ
ของเพลโตอยู่ (Plato, 1968)  ทางด้านโทมัส  มอร์เสนอว่า  สภาพสังคมที่ดีควรมีผู้ปกครองรัฐที่มีคุณธรรม
และความยุติธรรม ซึ่งเป็นสิ่งสำคัญอย่างมาก เพราะประชาชนทุกคนในรัฐอยู่ภายใต้กฎธรรมชาติ และอีกอย่าง
ความเท่าเทียมกันในระดับชนชั้นก็เป็นเรื่องที่ผู้ปกครองควรให้ความสำคัญด้วย รัฐยูโทเปียที่มอร์สร้างขึ้นนั้น
กำหนดให้ลดบทบาททางกฎหมายหรือการสร้างเงื่อนไขที่ไม่จำเป็นออกให้หมด  แต่ยังคงความเป็นศาสนาที่
เคร่งครัด เพื่อปลดปล่อยความทุกข์และความตาย (More, 1964)   ต่อมา ฮอบส์  ได้เสนอว่าสภาพสังคมดี รัฐที่
จะสมบูรณ์แบบนั้นต้องมีสัญญาประชาคม ซึ่งเป็นสัญญาที่มนุษย์ในสังคมทำกับรัฐ  เป็นสัญญาเพ่ือหลีกหนี
สภาวะตามธรรมชาติ เขาเชื่อว่าจะทำให้เป็นรัฐที่มีศักยภาพในการอำนวยประโยชน์สุขส่วนตัวแก่ประชาชน



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1251 

 

 

ของรัฐนั้นอย่างที่สุด เพราะมีผู้ปกครองที่คอยกำกับควบคุมให้พวกเขากระทำตามคำม่ันสัญญาที่ได้กระทำไว้ต่อ
กัน กล่าวคือ ประชาชนที่อยู่ภายใต้การปกครองจักต้องเคารพเชื่อฟังผู้ปกครองหรือองค์อธิปัตย์ (sovereign) 
อย่างเคร่งครัด เพราะผู้ปกครองเป็นผู้ที่ทรงไว้ซึ่งอำนาจเด็ดขาดในทุก ๆ  เรื่อง  ในขณะที่ล็อคไม่ต้องการให้
ผู้ปกครองมีสิทธิ (right) เกินขอบเขต ล็อคจึงกำหนดให้ประชาชนทำสัญญาในระหว่างประชาชนเพ่ือจัดตั้ง
สังคมขึ้นมิใช่จัดตั้งรัฐบาล รัฐบาลจึงมิใช่คู่สัญญากับประชาชน  รัฐเป็นแต่เพียงเครื่องมือ  (Instrument) เพ่ือ
บรรลุจุดประสงค์ที่สังคมต้องการ ด้วยความเชื่อมั่นในกฎแห่งธรรมชาติ (Natural Law) ล็อคจึงกำหนดให้
รัฐบาลมีหน้าที่ในการแสวงหากฎหมาย (Finding the Law) ที่ดีสำหรับประชาชน ไม่ใช่ทำหน้าที่กำหนด
กฎหมาย (Making Law) ตามเจตนารมณ์ ของผู้ปกครอง สุดท้ายทางรุสโซ เชื่อว่า  “รัฐบาลจะต้องพร้อมอยู่
เสมอที่จะสละตนให้แก่ปวงราษฎร มิใช่สละราษฎรให้แก่รัฐบาล” (Locke, 1969) แต่สภาพสังคมที่รุสโซชื่นชอบก็ คือ
สภาพสังคมแบบอภิชนาธิปไตย (Aristocracy) เมื่อศึกษาถึงบ่อเกิดแห่งการเกิดขึ้นของแนวคิดเรื่องการสร้างสังคม
อุดมคติ  พบว่า  ทั้งตะวันออกและตะวันตกมีเป้าหมายเดียวกัน คือ  “ต้องการออกจากความขับข้องหรือความ
ขัดแย้งทางสังคมที่มีสภาพไม่พึงปรารถนาในยุคนั้นที่คุกรุ่นไปด้วยความไม่เท่าเทียม ความไม่ยุติธรรม   เอารัด
เอาเปรียบ  แก่งแย่งแข่งขัน   กดข่ีข่มเข่ง   และแบ่งชนชั้น เป็นต้น”( Rousseau, 1953).    
  อย่างไรก็ตามแม้จะมีเป้าหมายที่เหมือนกันกันคือต้องการออกจากความขัดแย้งทางสังคม แล้วหันไป
สร้างทฤษฏีแห่งการสร้างสังคมในฝันขึ้น อาทิเช่น  ทางตะวันตก   เพลโต ได้พูดถึงสังคมที่สมบูรณ์แบบที่
เรียกว่า  “สังคมอุดมรัฐ หรือ รัฐในอุดมคติ”  (The Republic)  ได้กล่าวถึงลักษณะของรัฐที่ดีที่จะทำให้คนมี
ความสุข   
 ขณะที่โทมัส  มอร์ ได้เสนอ  “ทฤษฏียูโทเปีย” (Utopia) เป็นงานเขียนร้อยแก้วพรรณนาถึงสังคมบน
เกาะในจินตนาการแห่งหนึ่ง เล่าเรื่องเกี่ยวกับศาสนา ความเชื่อ ลักษณะทางสังคมและการปกครองบนเกาะ
แห่งนั้น  สร้างภาพของสังคมที่ตรงกันข้ามกันระหว่างดินแดนในจินตนาการอันเป็นแนวคิดแห่งการปกครองที่
ไม่เหมือนใครกับสภาพความเป็นจริงที่พบเห็นซึ่งหน้า เพ่ือหนีออกจากสภาพสังคมกับการเมืองที่เต็มไปด้วย
ความยุ่งเหยิงวุ่นวายในยุคสมัยนั้น รวมไปถึงการสร้าง ทฤษฎีสัญญาประชาคม (The Social Contract 
Theory)  ซึ่งเป็นทฤษฏีการสร้างเงื่อนไขทางสังคมของ โทมัส  มอร์(Thomas More)  
 โทมัส ฮอบส์ (Thomas Hobbes) และจอห์น ล็อค (John Lock)  ตลอดถึง ณอง ณากส์ รุสโซ   
(Jean Jacques Rousseau)   ก็เพ่ือต้องการเปลี่ยนแปลงสภาพสังคมอันไม่พึงปรารถนาที่ปรากฏอยู่ขณะนั้น  
ด้วยการสร้างทฤษฎีขึ้นเพ่ือนำไปสู่การแก้ไขสภาพสังคมดังกล่าวนั้น ไปสู่สภาพสังคมที่น่าพึงปรารถนา
เช่นเดียวกัน  มุ่งเน้นทฤษฏีสัญญาประชาคมนั้นเริ่มต้นที่มอร์  ต่อด้วยล็อค และพัฒนาทฤษฎีด้วยรุสโซ  ส่วน
ทางตะวันออกนั้น พระพุทธเจ้าได้สร้างสังคมพุทธบริษัทขึ้น อันประกอบด้วย 2 สังคมย่อย คือ 1) สังคม
ฆราวาส และ 2) สังคมสงฆ์  ก็ด้วยเหตุว่าต้องการเปลี่ยนแปลงแก้ไขสภาพสังคมที่เป็นอยู่ในชมพูทวีปขณะนั้น
ซ่ึงเต็มไปด้วยชนชั้น ความไม่เทา่เทียม และอยุติธรรม   
  
  



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)  1252 

 

 

สรุป 
 วิเคราะห์สภาพสังคมที่พ่ึงปรารถนาระหว่างตะวันออกและตะวันตกแล้ว พบว่า “สังคมพุทธบริษัท” 
ในพุทธปรัชญา เป็นสภาพสังคมที่พ่ึงปรารถนาที่เกิดจากทางตะวันออก  เป็นสังคมที่มีอยู่จริง มีแนวปฏิบัติจริง 
มีอายุยืนยาว มีสภาพทนต่อการเปลี่ยนแปลง โดยเฉพาะสังคมสงฆ์ มีเอกลักษณ์ที่โดดเด่น เป็นสังคมอุดมคติที่
เป็นจริงในโลกใบนี้  การดำเนินชีวิตตามรูปแบบของสังคมพุทธบริษัทนั้น  ย่อมจะยังประโยชน์มา                 
ให้สมาชิกของสังคมพุทธบริษัทตามสมควรแก่การปฏิบัติ ไม่มากก็น้ อยไม่ข้อใดก็ข้อหนึ่ ง ดังนี้  คือ  
 1) ทิฏฐธัมมิกัตถะ คือ ประโยชน์ปัจจุบัน หมายถึง  คนที่ปฏิบัติหลักการของสังคมใหม่นี้จะมีปัจจัย  4  
คือ อาหาร เครื่องนุ่งห่ม ที่อยู่อาศัย  ยารักษาโรค ตลอดถึง   มีฐานะ  มีลาภ  มีเกียรติ   มียศ  มีสรรเสริญ  
เรื่องชีวิตคู่ครอง  ความมีมิตรไมตรี อะไรต่าง ๆ  ในชีวิตปัจจุบันนี้  ในชีวิตที่มองเห็นๆ กันอยู่ นี้ จึงเรียกว่าเป็น
ประโยชน์ปัจจุบัน ซึ่งพระพุทธศาสนาก็สอนว่าเป็นจุดหมายประการหนึ่งในการดำเนินชีวิตของมนุษย์   
 2) สัมปรายิกัตถะ หมายถึง ประโยชน์เบื้องหน้าหรือภพหน้า  กล่าวคือ ตราบใดที่เรายังไม่บรรลุความ
ดีงามอันสูงสุดคือพระนิพพาน อย่างน้อยในภพหน้า ชาติหน้า เราก็จะไปเกิดที่ดีๆ ไม่ไปเกิดที่ชั่ว  ๆ นี่เป็น
ประโยชน์หรือเป็นจุดหมายขั้นสัมปรายะ คติชีวิตจะเป็นไปในทางที่ดี นี้ก็เป็นจุดหมายประการหนึ่งในทางพุทธ
ศาสนา  
 3) ปรมัตถ์ หรือ ปรมัตถะ คือ ประโยชน์อย่างสูงสุด อันหมายถึง สภาพที่ปลอดทุกข์  ความหลุดพ้นไป
จากภพชาติ   มีจิตใจปลอดโปร่งผ่องใสเบิกบานอยู่ได้ตลอดเวลา เพราะปราศจากกิเลส ที่เรียกว่า “พระ
นิพพาน” นั่นเอง ถือว่าเป็นจุดมุ่งหมายสูงสุดและเป็นประโยชน์สูงสุดของพุทธปรัชญาในพระพุทธศาสนา  เมื่อ
มองในมุมนี้หลักในการที่จะสร้างให้สมาชิกของสังคมได้ประโยชน์ต่างๆ ดังกล่าวนั้นก็มีเพียงในพุทธปรัชญาเถร
วาทอันเป็นปรัชญาตะวันออกเท่านั้น  หากแต่ปรัชญาตะวันตกหวังเพียงประโยชน์ในชาตินี้คือประโยชน์ใน
ปัจจุบันเท่านั้น   และยิ่งไปกว่านั้นก็คือ แนวคิดทางตะวันตกไม่ได้สร้างไว้เพ่ือให้สมาชิกของสังคมที่ปฏิบัติ
สังคมอุดมคติที่ตนสร้างขึ้นนั้นเดินทางไปสู่เป้าหมายของประโยชน์ในข้อที่  2 และ 3  นี่คือความแตกต่าง
ระหว่างการสร้างสภาพสังคมของทางตะวันตกมุ่งเน้นความเป็นปัจเจกบุคคลมากกว่า สภาพสังคมทาง
ตะวันออกมุ่งเน้นความเป็นส่วนร่วมตามหลักธรรมคำสอนของศาสนานั้นๆ ที่ปรากฏอยู่ในบางพระสูตรของ
คัมภีร์พระไตรปิฎก  ทำให้พบว่ามีหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทเป็นจำนวนมากที่จะมาสนับสนุนให้เกิดสภาพ
สังคมที่พึงปรารถนาขึ้น  และเป็นปัจจัยเกื้อหนุนส่งเสริมให้เกิดสภาพสังคมที่พึงปรารถนาตามแนวทางของ
พระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น  อาจจะพิจารณาจากหลักคำสอนของพระพุทธเจ้า อาทิเช่น   เบญจศีลเบญจธรรม  
วณิชชา  พรหมวิหารธรรม  สังคหวัตถุ  ราชสังคหวัตถุ  สาราณียธรรม อปริหานิยธรรม   สันโดษ และ อิทธิ
บาทเป็นสำคัญ   

 
 
 
 



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1253 

 

 

ข้อเสนอแนะ 
 

 การศึกษาวิจัยในครั้งนี้ เป็นการศึกษาสภาพสังคมที่พ่ึงปรารถนาตามแนวพระพุทธศาสนาเถรวาท  
ผลการวิจัยตามที่ปรากฏจึงจัดเป็นข้อค้นพบในด้านสังคมทางพระพุทธศาสนาเป็นสำคัญ ฉะนั้น ผู้วิจัยจึงขอ
เสนอแนะในการศึกษาวิจัยต่อไป และมีประเด็นการศึกษาวิจัยดังนี้ 
 1. วิเคราะห์สิทธิทางสังคมในพุทธปรัชญา 
 2. ศึกษาแนวคิดภารดรในพุทธปรัชญาเถรวาทกับการเปลี่ยนแปลงของสังคมโลกและคุณธรรม
ปัจเจกชนในศาสนาตะวันออก 
 

References 
Arunvej, T. (2008). Guidelines for the development of the elderly in accordance with the 

strategy of social development. Bangkok: Office of the National Economic and 
Social Development Board.  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: MCU Press. 
Ngamchitcharoen, W. (2009). Theravada Buddhism. Bangkok: Four-One Printing. 
Phra Srikampeerayan. (2013). Buddhist Philosophy. Bangkok: MCU Press. 
Phra Ratchaworamuni. (1984). Buddhism and Modern Thai society. Bangkok: Komol   
     Kiemthong Foundation. 
Inthasara, W. (2001). Ethics: Science of virtue and art of decision making. Bangkok: Bannakij. 
Thepsithar, S. (1991). Coordination with social welfare and social welfare between  
  government and private.  Bangkok: Somchai Printing. 
Locke, J.  (1969). Two Treatise of Government. Edited with An Introduction by Thomas I Cook. New 

York: Hafner Publishing Company. 
Rousseau, J. (1953). Political Writings. Translated and Edited by Frederick Watkins. Edinburgh: Thomas 

Nelson and sons. 
Hobbs, T. (1928). Leviathan. Edited with An Introduction by Michael Oakesholt Basil. Blackwell: 

Oxford. 
More, T. (1964). More’s Utopia and Its Critics. Edited by Ligeia Gallagher. Chicago: Scott Forces man 

and Company. 
Choudhary, R. (1971). Kautily’s Political Ideas and institution. India: Chaukhamba Sanskrit 

Series Offices. 


