
พุทธศาสนาเถรวาทกับมุมมองจริยธรรมเกี่ยวกับเพศสัมพันธ์ 

Theravada Buddhism and Ethical Perspectives on Sexual Intercourse 

อำนาจ ยอดทอง 
Amnat Yodthong 

มหาวิทยาลยัมหิดล 
Mahidol University, Thailand. 

Corresponding Author. Email: amchinjang@gmail.com 

บทคัดย่อ 

บทความวิจัยชิ้นนี้ เป็นการศึกษาเชิงเอกสารโดยวิธีการวิเคราะห์เนื้อหาจากคัมภีร์พระไตรปิฎก 
อรรถกถา และเอกสารงานวิจัยที ่เกี ่ยวข้อง มีวัตถุประสงค์เพื ่อ 1) ศึกษาขอบเขตและความหมายของ
เพศสัมพันธ์ในพุทธศาสนาเถรวาท และ 2) ศึกษามุมมองจริยธรรมเกี่ยวกับเพศสัมพันธ์ในพุทธศาสนาเถรวาท   

จากการศึกษาพบว่า 1) เพศสัมพันธ์ตามแนวคิดตะวันตกมี 2 ความหมาย คือ ความหมายแบบ
จารีต คือ การสอดใส่อวัยวะเพศชายเข้าไปในอวัยวะเพศหญิง  และ ความหมายแบบสมัยใหม่ ได้แก่ 
เพศสัมพันธ์กับอวัยวะอื่น เช่น ทวารหนัก หรือกับวัตถุอื่นๆ ส่วนเพศสัมพันธ์ในพุทธศาสนาเถรวาทตรงกับคำ
ว่า “การเสพเมถุนธรรม” คือ การที่บุคคลมีเจตนาหรือมีความยินดีในการสอดใส่อวัยวะเพศเข้าไปในอวัยวะ
เพศ ทวารหนัก และปาก โดยที่สุดแม้เข้าไปสัมผัสเพียงเท่าเมล็ดงา ไม่ว่าจะเป็นของชายหรือหญิง ของสัตว์
เดรัจฉานหรืออมนุษย์ เช่น ยักษ์ รวมถึงของซากศพของสัตว์เหล่านี ้ 2) ส่วนมุมมองจริยธรรมเกี ่ยวกับ
เพศสัมพันธ์ตามหลักพุทธศาสนาเถรวาทมีลักษณะสอดคล้องกับแนวคิดทฤษฎีเชิงคุณธรรมมากที่สุด เพราะ
ทฤษฎีนี้มองว่า เพศสัมพันที่ดีคือเพศสัมพันธ์ที่คนดียอมรับ ซึ่งจะต้องเป็นไปตามกฎแห่งทางสายกลาง ของ
อริสโตเติล คือ “ความพอดี” หรือ “ความพอประมาณ” ส่วนพุทธศาสนาเถรวาทมองว่าเพศสัมพันธ์ที่ดีคือ
เพศสัมพันธ์ที่ไม่ละเมิดเบญจศีลข้อ 3 งดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม และประกอบด้วยเบญจธรรมข้อ 3 
คือ สทารสันโดษ ความยินดีพอใจในสามีภรรยาของตน ซึ่งจัดเป็นทางสายกลางของชีวิตผู้ครองเรือนตามมรรค 
8 ที่เรียกว่า “สัมมากัมมันตะท่ียังมีสาสวะ” คือ การกระทำที่ถูกต้องของผู้ยังมีกิเลสอยู่ 

คำสำคัญ: เพศสัมพันธ์; จริยธรรมเกี่ยวกับเพศสัมพันธ์; จริยธรรมเซ็กส์; พุทธศาสนาเถรวาท


 บทความชิ้นนี้ปรับปรุงและแก้ไขเพิ่มเติมจากการนำเสนอเค้าร่างบทคัดย่อเรื่อง “ประเด็นจริยธรรมเกี่ยวกับเพศสัมพันธ์ใน

มุมมองพระพุทธศาสนา” ในงานประชุมวิชาการประจำปี 2562 ของสมาคมปรัชญาและศาสนาแห่งประเทศไทย ณ คณะ
สังคมศาสตร์และมนุษยศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหิดล วันท่ี 20-21 ธันวาคม พ.ศ. 2562. 


 Received February 20, 2020; Revised February 28, 2020; Accepted March 13, 2020



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.3 (May - June 2020)   1167

Abstract 
This research article is a documentary study by the methodology of content analysis 

from the Tripitakas, Commentaries, and related research papers. The objective is to 1) study 
the scope and meaning of the sexual intercourse in Theravada Buddhism, and 2) study the 
ethical perspectives on sexual intercourse in Theravada Buddhism.  

The study found that 1) the word ‘sexual intercourse’ from the western perspective 
carries with it two meanings: the traditional meaning is the penetration of a penis into a vagina, 
and the modern meaning is the having sex with other organs such as anus or with other 
objects. In Theravada Buddhism, the sexual intercourse is communicated through the word 
“Methunadhamma.” It refers to the action of a person thrusting, with intention or pleasure, 
his or her sexual organ into a sexual organ, anus, and mouth of another being, regardless of 
male or female, human, beast, or monsters (e.g. giants), including the dead body of those 
beings. 2) Even if such penetration is only a slight entering, it is considered a total sexual 
intercourse. The ethical perspective on sexual intercourse in Theravada Buddhism is consistent 
with the virtue theory because it views that good sexual intercourse is a sexual activity that is 
accepted by virtuous people, which conforms to Aristotle’s rule of the Golden Mean, i.e. 
moderation or modesty. For Theravada Buddhism, it is believed that good sexual intercourse 
refers to sexual intercourse that does not infringe on the Five Precepts, especially the Third 
Precept that entails a total abstention from sexual misconduct, and must be composed of 
the Five Virtues, especially the third virtue i.e. Sadàrasantosa which means one’s 
contentment with their own husbands or wives. It is considered the middle path of the life of 
the householder according to the Noble Eightfold Path, which is called “right action of the 
mundane,” referring to the right action of those who still have lustful desires. 

Keywords: Sexual Intercourse; Ethics of Sex; Sexual Ethics; Theravada Buddhism 

บทนำ 
เพศสัมพันธ์ถือว่าเป็นสัญชาตญาณตามธรรมชาติอย่างหนึ่งของมนุษย์และสัตว์ มีสุภาษิตโบราณ

กล่าวว่า การกิน การนอน การกลัวภัย และการสืบพันธุ ์ เป็นธรรมชาติที ่มนุษย์แล ะสัตว์มีเสมอกัน 
(Phramethidhammaporn (Prayoon Dhammacitto), 1996) ในทางชีววิทยาถือว่า การสืบพันธุ ์ เป็น
ค ุณล ักษณะร ่ วมก ันตามธรรมชาต ิ อย ่ า งหน ึ ่ ง ของส ิ ่ งม ี ช ี ว ิ ต  ( Khrueatachu, Damrongphon & 
Phokhathitiyukt (Editor), 2008) เพียงแต่การสืบพันธุ ์ของพืชและสัตว์มักจะมีอยู่ ในช่วงใดช่วงหนึ ่งเป็น
ระยะเวลาสั้นๆ ในขณะที่มนุษย์มีการสืบพันธุ์ (หรือมีเพศสัมพันธ์) ได้ตลอดเวลา (Bavornnantkul, 1993) 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2563)   1168

ในแง่สังคมจึงทำให้เกิดกฎระเบียบและการควบคุมทางสังคมขึ้น เพราะแม้เพศสัมพันธ์เป็นเรื่องส่วนตัว แต่ถือ
เป็นเรื่องของสังคมด้วย (Empradit et al. 2003) ทำให้ในแต่ละสังคมต่างมีมุมมอง ทัศนคติ และวิถีปฏิบัติ
เกี่ยวกับเรื่องเพศสัมพันธ์ที่แตกต่างกัน เพศสัมพันธ์จึงเชื่อมโยงไปสู่ประเด็นปัญหาต่างๆ ในด้านความถูก-ผิด 
ควร-ไม่ควร เหมาะสม-ไม่เหมาะสม (Bavornnantkul, 1993) มีความสัมพันธุ์กับจริยธรรมทางเพศอย่างแนบ
แน่น (Mauss, 1973, cited in Serirak, 2017) ซึ่งแน่นอนว่าจริยศาสตร์เซ็กส์ (sexual ethics) เป็นมุมมอง
หนึ่งที่สามารถช่วยอธิบายได้อีกแนวทางหนึ่ง 

มาร์ค ดิมมอค์ก และ แอนดริว ฟิสเชอร์ (Mark Dimmock and Andrew Fisher) ได้ประมวล
มุมมองเรื่องเพศสัมพันธ์ในจริยศาสตร์เซ็กส์โดยแบ่งออกเป็น 4 กลุ่ม คือ 1) แนวคิดทฤษฎีกฎธรรมชาติ 
(Natural Law Theory or NLT) ถือว่าเพศสัมพันธ์ที่ถูกต้องทางจริยธรรมคือเพศสัมพันธ์ที่มีจุดมุ่งหมายเพ่ือให้
กำเนิดชีวิต 2) แนวคิดจริยธรรมของค้านท์ (Kantian ethics) ถือว่า การมีเพศสัมพันธ์ที่ถูกต้องจะเกิดขึ้นได้
ภายในบริบทของการแต่งงานระหว่างเพศ (heterosexual) การแต่งงานที่อยู่ด้วยกันตลอดชีวิต (lifelong) 
และการแต่งงานแบบผัวเดียวเมียเดียว (monogamous marriage) เท่านั ้น 3) แนวคิดประโยชน์นิยม 
(Utilitarianism) ถือว่า เพศสัมพันธ์ที่ถูกต้องคือเพศสัมพันธ์ที่ทำให้เกิดความสุข (pleasure) โดยรวมมากกว่า
การไม่ทำอย่างนั้น และ 4) แนวคิดทฤษฎีคุณธรรม (Virtue Theory) ถือว่า เพศสัมพันธ์ที่ถูกต้องทางจริยธรรม
คือเพศสัมพันธ์ตามแบบที่คนดีทั่วไปยอมรับ และเป็นไปตามกฎแห่งทางสายกลาง (Golden Mean) ของ
อริสโตเติล (Aristotle) (Dimmock & Fisher, 2017) 

เมื่อหันมาพิจารณาประเด็นเรื ่องเพศสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาท สแมนทา อิลันกากูน 
(Samantha Ilangakoon) (Ilangakoon, 2016) มองว่า พระพุทธศาสนาเถรวาทมีมุมมองต่อเรื่องเพศสัมพันธ์
ในเชิงลบ โดยถือว่าเป็นสิ่งอันตรายที่สุดที่คอยขัดขวางไม่ให้บุคคลดำเนินไปสู่จุดหมายสูงสุดคือนิพพาน จะเห็น
ว่าในแง่นี้ สแมนทา ให้ความสำคัญกับเพศสัมพันธ์ในวิถีชีวิตของนักบวชมากที่สุด แต่จริยธรรมเรื่องเพศสัมพันธ์
ในที่นี้จะมุ่งเน้นเพศสัมพันธ์ในวิถีชีวิตของคฤหัสถ์ผู้ครองเรือน (Thai Tripitakas: 2/519/43)  หรือ ผู้บริโภค
กาม (กามโภคีบุคคล) (Thai Tripitakas: 1/281/317) ถึงแม้ว่าโลกิยสุขไม่ใช่เป้าหมายสำคัญในพุทธศาสนาเถร
วาทก็ตาม แต่ในสังคมไทยกลับมีนักวิชาการในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทท่านหนึ่งได้กล่าวถึงประเด็นนี้ 
คือ พุทธทาสภิกขุ ซึ ่งท่านมองว่า เพศสัมพันธ์มีจุดมุ ่งหมายสำคัญเพื ่อการสืบเผ่าพันธุ ์มนุษย์ เท่านั้น 
(Buddhadasa Study Group, 1999) นับว่า ท่านพุทธทาส มีมุมมองที่เป็นประเด็นปัญหาในทางจริยศาสตร์
เซ็กส์ที่สำคัญอย่างหนึ่ง ซึ่งนับเป็นสิ่งที่ท้าทายต่อมุมมองเรื่องเพศสัมพันธ์ในทางพุทธศาสนาเถรวาทเป็นอย่าง
ยิ่ง เพราะโดยทั่วไปแล้ว ชาวพุทธมักมองว่าเพศสัมพันธ์เป็นสิ่งที่ขัดขวางและอยู่ตรงข้ามกับพระนิพพาน ดังนั้น
จึงเป็นประเด็นที่น่าสนใจอย่างยิ่งว่า ตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทเพศสัมพันธ์คืออะไร มุมมองของพุทธ
ศาสนาเถรวาทเกี่ยวกับเรื่องเพศสัมพันธ์มีลักษณะเช่นใด โดยใช้มุมมองจริยศาสตร์เซ็กส์เป็นฐานสำคัญใน
การศึกษาครั้งนี้ 



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.3 (May - June 2020)   1169

วัตถุประสงค์ของการวิจัย 
     บทความวิจยันี้เปนสวนหนึ่งของโครงการวิจัยเรือ่ง "พระพุทธศาสนากับประเด็นเรื่องเพศสมัพันธในโลก

ดิจิทัล" โครงการผานการพิจารณาจากคณะกรรมการจริยธรรมการวิจัยในคนสาขาสังคมศาสตร คณะสังคมศาสตร

และมนุษยศาสตร มหาวิทยาลัยมหิดล รหัสโครงการ MUSSIRB No.: 2019/298 (B2) โดยมีวัตถุประสงคสําคัญ 

ดังนี้ 

1) เพื่อศึกษาขอบเขตและความหมายของเพศสัมพันธ์ในพุทธศาสนาเถรวาท
2) เพื่อศึกษามุมมองจริยธรรมเกี่ยวกับเพศสัมพันธ์ในพุทธศาสนาเถรวาท

วิธีดำเนินการวิจัย 

บทความวิจัยนี้ เป็นการวิจัยด้านเอกสาร (Documentary Research) โดยใช้วิธีการวิเคราะห์
เนื้อหา (content analysis) จากคัมภีร์พระไตรปิฎก เอกสาร หนังสือ และงานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง ซึ่งมีวิธี
การศึกษา ดังนี้ 1) ขั้นรวบรวมข้อมูล ศึกษาและรวบรวมข้อมูลในประเด็นที่เกี่ยวกับขอบเขตและความหมาย
ของเพศสัมพันธ์และมุมมองเกี่ยวกับประเด็นจริยธรรมเรื่องเพศสัมพันธ์ตามหลักคำสอนในพุทธศาสนาเถรวาท 
2) ขั้นวิเคราะห์ นำข้อมูลที่ได้จากการศึกษาและรวบรวมข้อมูลดังกล่าว มาศึกษาวิเคราะห์ มุมมมองเกี่ยวกับ
เพศสัมพันธ์ โดยใช้แนวคิดจริยศาสตร์เซ็กส์เป็นกรอบในการวิเคราะห์  และ 3) ขั้นสรุป สรุปผลจากการศึกษา
และนำเสนอรายงานผลการวิจัยในรูปแบบพรรณนา 

ผลการวิจัย 

1) ความหมายและขอบเขตเรื่องเพศสัมพันธ์ในพุทธศาสนาเถรวาท
คำว ่า เพศส ัมพ ันธ์  การร ่วมเพศ (sexual intercourse) หร ือ การม ี เซ ็กส์  (having sex) 

ในภาษาอังกฤษเป็นความหมายหนึ่งของคำว่า “เซ็กส์” (sex) ซึ่งเป็นกิจกรรมทางเพศอย่างหนึ่งของมนุษย์ 
(World Health Organization, 2006) พ จ น า น ุ ก ร ม  Oxford Advanced Learner's Dictionary 
ให้ความหมายว่า เพศสัมพันธ์ คือ กิจกรรมทางเพศที่แสดงออกทางร่างกาย ซึ่งโดยทั่วไปหมายถึงการสอดใส่
อวัยวะเพศชาย (penis) เข้าไปในช่องคลอดหรืออวัยวะเพศ (vagina) ของผู้หญิง (Oxford University Press, 
2020) ซึ่งเพศสัมพันธ์มีความหมายตรงๆ และชัดเจนแบบนี้ (Dimmock and Fisher, 2017) ส่วน อลัน โซเบิล 
(Soble, 2002) มองว่า ควรแยกความหมาย “เพศสัมพันธ์หรือการมีเซ็กส์” (having sex) และ “กิจกรรมทาง
เพศ” (sexual activity) ออกจากกัน เนื ่องจากเพศสัมพันธ์เป็นแนวคิดเชิงภาษาโดยทั ่วไป (ordinary 
language concept) หมายถึงเฉพาะการมีเพศสัมพันธ์ด้วยอวัยวะเพศเป็นหลัก ส่วนกิจกรรมทางเพศมี
ความหมายกว้างกว่า เพราะหมายถึงความสัมพันธุ์ทางเพศด้วยร่างกายทุกรูปแบบ ในแง่นี้เพศสัมพันธ์จัดเป็น
แนวคิดเชิงเทคนิค (technical concept)  



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2563)   1170 

 

 

สารานุกรมเพศ (Sex Encyclopedia) ของเวปไซต์ Discovery Health มองว่า ความหมายของ
เพศสัมพันธ์ที่มักนิยมใช้และถูกใช้อย่างเป็นทางการในปัจจุบันนั้น มีอยู่อย่างน้อย 3 ความหมาย และ 2 ใน 3 
นั้น ไม่ได้มีความหมายเชื่อมโยงโดยตรงกับการให้กำเนิดชีวิต ได้แก่ 1) การมีเพศสัมพันธ์ทางช่องคลอด 
(vaginal intercourse) 2) การมีเพศสัมพันธ์ทางปาก (oral intercourse) และ 3) เพศสัมพันธ์ทางทวารหนัก 
(anal intercourse) เพศสัมพันธ์ในความหมาย 2 ข้อหลังนี้ อาจเกี่ยวข้องกับการบรรลุถึงจุดสุดยอดทางเพศ 
หรือบางทีอาจเป็นเพียงการเล้าโลมกันและกันเพื่อนำไปสู่เพศสัมพันธ์ด้วยอวัยวะเพศชายและหญิง การมี
เพศสัมพันธ์จึงไม่ได้จำกัดอยู่เฉพาะระหว่างบุคคลต่างเพศเท่านั้น การมีความสัมพันธุ์กับคนเพศเดียวกัน หรือ
การมีพฤติกรรมรักร่วมเพศ ที่เกี่ยวข้องกับการสอดใส่เข้าไปในปากหรือเข้าไปในทวารหนัก ก็ถือว่าเป็นการมี
เพศสัมพันธ์เช่นเดียวกัน และอาจมีความหมายครอบคลุมถึงการมีเพศสัมพันธ์ด้วยนิ้วมือ ซึ่งอาจใช้นิ้วมือหรือ
แขน หรือการสำเร็จความใคร่ให้กันและกัน (โดยไม่มีการสอดใส่) เป็นต้น ก็ถือว่าเป็นเพศสัมพันธ์ในรูปแบบอ่ืน
เช่นเดียวกัน (Discovery Health, 2008) 

ดังนั้น “เพศสัมพันธ์” (Sexual intercourse) หรือ “การมีเซ็กส์” (having sex) มีความหมาย 2 
ประการ คือ 1) เกี่ยวข้องกับการสอดใส่อวัยวะเพศชายเข้าไปในอวัยวะเพศหญิง เป็นเพศสัมพันธ์ในความหมาย
แบบจารีตดั้งเดิม  หรือในเชิงแนวคิดทางภาษาโดยทั่วไป และ 2) ไม่เก่ียวข้องกับการสอดใส่อวัยวะเพศชายเข้า
ไปในช่องคลอดหรืออวัยวะเพศหญิง จัดเป็นเพศสัมพันธ์ในความหมายสมัยใหม่ที่ขยายออกจากความหมาย
ดั้งเดิม เป็นความหมายเชิงแนวคิดทางเทคนิค นักวิชาการมักเรียกว่า “กิจกรรมทางเพศ” ( sexual activity) 
ได้แก่ เพศสัมพันธ์ทางปาก เพศสัมพันธ์ทางทวารหนัก เพศสัมพันธ์กับอวัยวะอ่ืนๆ หรือวัตถุอื่นใด เป็นต้น  

ส่วนคำว่า “เพศสัมพันธ์” ยังไม่มีใช้ในพจนานุกรมไทย แต่มีศัพท์อื่นที่มีความหมายตรงกัน คือ 
“การร่วมเพศ” หมายถึง การร่วมรส การร่วมรสรัก หรือการร่วมรัก การร่วมประเวณี การเป็นผัวเมียกัน การ
เสพสังวาส การร่วมสังวาส หรือการอยู่ด้วยกันฉันสามีภรรยา (Royal Society, 2013) ส่วน “เพศสัมพันธ์” ใน
พุทธศาสนาเถรวาทตรงกับคำว่า “เมถุน” หรือ “เมถุนธรรม” และเรียกอาการหรือกิริยาของการมีเพศสัมพันธ์
ว่า “การเสพเมถุน” หรือ “การเสพเมถุนธรรม” ซ่ึง จากการศึกษา พระวินัยปิฎก มหาวิภังค์ สามารถประมวล
ความหมายได้ดังต่อไปนี้ 

1) อวัยวะในการมีเพศสัมพันธ์ พระวินัยระบุว่า “การเสพคือการสอดเครื่องหมายเพศเข้าไปทาง
เครื่องหมายเพศ สอดองคชาตเข้าไปทางองค์กำเนิด...” (Thai Tripitakas: 1/55/42) คำว่า “เครื่องหมายเพศ” 
นี้หมายถึง อวัยวะเพศชาย (องคชาต) และอวัยวะเพศหญิง (องค์กำเนิด) ในที่นี้จึงหมายถึง การสอดใส่อวัยวะ
เพศชายเข้าไปในอวัยวะเพศหญิง รวมถึงเข้าไปในอวัยวะอื่นที่ใช้แทนอวัยวะเพศ คือ ทวารหนัก และปาก 
(Thai Tripitakas: 1/56/43) ส่วนช่องทางอวัยวะอ่ืน เช่น หู หน้าอก มือ ไม่ถือเป็นการเสพเมถุน  

2) บุคคลทีมี่เพศสัมพันธ์ด้วย ได้แก่ การเสพเมถุนกับผู้ชาย ผู้หญิง คนไม่ชายไม่หญิง (บัณเฑาะว์
หรือกะเทย) (คนไม่ปรากฏว่าเป็นเพศชายหรือเพศหญิง เรียกว่า “บัณเฑาะว์” หรือ “กะเทย” มี 3 ประเภท 
คือ  1) กะเทยโดยกำเนิด 2) ชายผู้ถูกตอนที่เรียกว่าขันที และ 3) ชายมีราคะกล้าประพฤตินอกจารีตในทาง
เสพกามและยั่วยวนชายอื่นให้เป็นเช่นนั้น (Phrapromkhunaporn (P.A. Payutto), 2015) คนที่เป็นทั้งหญิง
ทั้งชายในคนเดียวกัน (อุภโตพยัญชนก) (Thai Tripitakas 1/56/43-44) รวมถึงเสพกับอวัยวะตนเอง เช่น คน



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.3 (May - June 2020)   1171 

 

 

หลังอ่อนก้มหน้าใช้ปากอมองคชาตของตนเอง (Thai Tripitakas: 1/71/58) อีกทั้งการเสพกับสัตว์เดรัจฉาน 
หรืออมนุษย์ เช่น ยักษ์ เปรต เป็นต้น ตลอดจนการเสพกับซากศพของมนุษย์และสัตว์ข้างต้น ส่วนการเสพกับ
สิ่งอื่นนอกจากนี้ไม่ถือเป็นการเสพเมถุน 

3) องค์ประกอบทางกาย พระวินัยระบุว่า การเสพเมถุนจะสมบูรณ์ได้นั้นให้ถือว่า ทั้งสองฝ่ายมี
การสัมผัสกันของอวัยวะเพศชายกับอวัยวะเพศหญิง หรือกับอวัยวะอื่นเช่น ทวารหนัก หรือปาก แม้เพียง
เล็กน้อยเท่าเมล็ดงา กถ็ือว่า มีการเสพเมถุนอย่างสมบูรณ์แล้ว (Thai Tripitakas: 1/55/42) 

4) องค์ประกอบทางจิตใจ องค์ประกอบนี้ถือว่า แม้มีองค์ประกอบด้านอื่นครบแต่หากขาด
องค์ประกอบทางจิตใจย่อมไม่จัดเป็นการเสพเมถุน เช่น ภิกษุรูปหนึ่งจำวัดหลับกลางวันในป่าไต้ต้นไม้ หญิงคน
หนึ่งพบและเห็นองคชาตแข็งตัวจึงนั่งคร่อม กระทำการจนเสร็จกิจ แล้วปลุกท่าน กรณีนี้ถือว่าไม่ใช่การเสพ
เมถุนเพราะไม่รู้ตัว หรือภิกษุรูปหนึ่งจำวัดหลับกลางวันในป่าไต้ต้นไม้ หญิงคนหนึ่งพบและเห็นองคชาตแข็งตัว
จึงนั่งคร่อมกระทำการเสพ เมื่อท่านรู้ตัวจึงรับลุกขึ้นหนีไป กรณีนี้ไม่ถือว่าเป็นการเสพเมถุนเพราะไม่รู้สึกยนิดี
ในการเสพ (Thai Tripitakas: 1/75/64-65) เป็นต้น องค์ประกอบทางจิตใจนี้คือ ความตั้งใจหรือความมุ่ง
หมายที่จะทำการเสพเมถุน ที่เรียกว่า “เจตนา” (Phrapromkhunaporn (P.A. Payutto), 2015) หรือมีความ
กำหนัดยินดีในขณะใดขณะหนึ่ง คือ 1) ขณะกำลังสอดเข้าไป 2) ขณะสอดเข้าไปแล้ว 3) ขณะหยุดอยู่ และ 4) 
ขณะถอนออก ย่อมถือว่าเป็นการเสพเมถุน (Thai Tripitakas: 1/58/45) ส่วนการกระทำที่ไม่มีเจตนา ไม่ยินดี 
หรือไม่รู้ ย่อมไม่เป็นการเสพเมถุน ในขณะเดียวกันหากภิกษุฝันว่ามีเจตนามีเสพเมถุนกับอดีตภรรยาของตน 
ย่อมไม่ถือว่าเสพเมถุน (Thai Tripitakas:999 1/78/66) เพราะขาดองค์ประกอบทั้งทางร่างกายและทางจิตใจ 
เนื่องจากเป็นเพียงความฝัน ไม่ใช่ความจริง 

สรุปความว่า ความหมายและขอบเขตของ “เพศสัมพันธ์” ในทางตะวันตกและในพุทธศาสนาเถร
วาทมีความสอดคล้องกันในบางประเด็น โดยที่เพศสัมพันธ์ในพุทธศาสนาเถรวาทมีความหมายที่เน้นอวัยวะใน
การมเีพศสัมพันธ์ ได้แก่ ทวารหนัก ทวารเบา และปาก ในช่องทางอย่างใดอย่างหนึ่ง และความหมายที่เน้นตัว
บุคคลที่มเีพศสัมพันธ์ร่วม ได้แก่ มนุษย์และสัตว์เดรัจฉาน ส่วนที่แตกต่างกัน คือ เพศสัมพันธ์ในทางตะวันตกมี
ความหมายครอบคลุมถึงการมีเพศสัมพันธ์กับด้วยอวัยวะอ่ืนๆ เช่น นิ้ว แขน เป็นต้น รวมถึงกับวัตถุหรือสิ่งของ
อื่นๆ ซึ่งอยู่นอกขอบเขตความหมายของเพศสัมพันธ์ในทางพุทธศาสนาเถรวาท ส่วนพุทธศาสนาเถรวาทถือว่า
เพศสัมพันธ์ทางทวารหนัก ทวารเบา และปากของอมนุษย์ รวมถึงซากศพของอมนุษย์ เช่น ยักษ์ เปรต หรือ
นาค เป็นต้น รวมถึงความหมายในด้านองค์ประกอบที่เป็นเกณฑ์ตัดสินในการมีเพศสัมพันธ์และเกณฑ์ทางจิตใจ 
ซึ่งความหมายเหล่านี้อยู่นอกขอบเขตความหมายของเพศสัมพันธ์ในทางตะวันตก 

 
2. มุมมองจริยธรรมเรื่องเพศสัมพันธ์ตามหลักคำสอนในพุทธศาสนาเถรวาท 
มุมมองเรื่องเพศสัมพันธ์ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทมีลักษณะแบบใด เมื่อพิจารณาจากกรอบ

แนวคิดทางจริยศาสตร์เซ็กส์เป็นฐาน ในที่นี้จะพิจารณามุมมองตามแนวคิดที่ มาร์ค ดิมมอค์ก และ แอนดริว 
ฟิสเชอร์ (Dimmock & Fisher, 2017) ได้กล่าวไว้ โดยแบ่งออกเป็น 4 แนวคิดที่สำคัญ คือ 1) แนวคิดทฤษฎี
กฎธรรมชาติ   2) แนวคิดจริยธรรมของค้านท์ 3) แนวคิดประโยชน์นิยม และ 4) แนวคิดทฤษฎีเชิงคุณธรรม 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2563)   1172 

 

 

พร้อมทั้งใช้แนวคิดดังกล่าวเป็นฐานในการวิเคราะห์ควบคู่กับหลักคำสั่งสอนในพระพุทธศาสนาเถรวาทว่ามี
ลักษณะเช่นเดียวกับแนวคิดทางจริยศาสตร์เซ็กส์ข้อใดบ้างหรือไม่ โดยพิจารณาดังต่อไปนี้ 

 

1) แนวคิดทฤษฎีกฎธรรมชาติ (Natural Law Theory or NLT)  
ทฤษฎีกฎธรรมชาติมองว่า สิ่งใดก็ตามจะเป็นสิ่งที่ดีได้ก็ต่อเมื่อสิ่งนั้นได้ทำหน้าที่หรือบรรลุ

เป้าหมายของมันจนสมบูรณ์แล้วเท่านั ้น ในประเด็นนี ้ นักบุญอไควนัส (St. Aquinas) และนักทฤษฎี 
กฎธรรมชาติคนอ่ืนๆ มองว่า สมรรถนะทางเพศ (sexual faculties) ของมนุษย์มีเป้าหมายที่แท้จริงเพียงอย่าง
เดียวเท่านั้น คือ การให้กำเนิดชีวิต (procreation) แสดงว่า เพศสัมพันธ์จะเป็นสิ่งที่ดีได้ ถ้ามีเป้าหมายในการ
ให้กำเนิดชีวิต และจะเป็นสิ่งที่ไม่ดี ถ้ามันทำลายเป้าหมายนี้ ทฤษฎีนี้จัดเป็นทฤษฎีแนวจารีตอย่างหนึ่ง ที่มอง
ว่าการมีเพศสัมพันธ์ก่อนแต่งงาน (premarital sex) การสำเร็จความใคร่ด้วยตนเอง (masturbation) 
เพศสัมพันธ์ระหว่างมนุษย์และสัตว์ (bestiality) การคุมกำเนิด (contraception) พฤติกรรมรักร่วมเพศ 
(homosexual acts) สื่อลามกอนาจาร (pornography) และการผิดประเวณี (คบชู้) (adultery) ทั้งหมดนี้
ล้วนผิดจริยธรรมทั้งสิ้น โดยที่การมีเพศสัมพันธ์ก่อนแต่งงานเป็นสิ่งที่ผิดเพราะเด็กและเยาวชนจะถูกนำเข้าไปสู่
โลกที่อยู่นอกขอบเขตการแต่งงานที่ปลอดภัย พฤติกรรมรักร่วมเพศไม่มีแนวโน้มที่จะนำไปสู่การให้กำเนิดชีวิต
ในภายภาคหน้า การคุมกำเนิดเป็นการทำลายเป้าหมายในการให้กำเนิดชีวิต การสำเร็จความใคร่ด้วยตนเอง
และสื่อลามกอนาจารให้ความสำคัญกับพฤติกรรมทางเพศที่อยู่ภายในตนเองเท่านั้น นอกจากนี้ยังมีความ
แตกต่างระหว่างการใช้สิ่งที่ผิดหน้าที่กับการไม่ได้ใช้อะไรเลย เช่น เราใช้มีดผิด (หน้าที่) ถ้าเราพยายามใช้มัน
เป็นคันชักไวโอลิน แต่ถ้าเราไม่ใช้มัน โดยเก็บไว้ในลิ้นชักเฉยๆ มันก็ไม่ผิด ดังนั้นการไม่ใช้สมรรถนะทางเพศ 
(รักษาพรหมจรรย์) เช่น นักบวช หรือคนโสด จึงเป็นสิ่งที่ยอมรับได้ในทางจริยธรรม (Dimmock & Fisher, 
2017) 

 

เมื่อพิจารณาเรื่องเพศสัมพันธ์จากมุมมองทฤษฎีกฎธรรมชาตินี้ ดูเหมือนว่ายังไม่ปรากฎมุมมอง
แบบนี้อย่างชัดเจนในพุทธศาสนาเถรวาท เนื่องจากเพศสัมพันธ์ระหว่างชายหญิงเป็นองค์ประกอบสำคัญอย่าง
หนึ่งในกระบวนการสืบเผ่าพันธุ์ของมนุษย์ มีพุทธพจน์ว่า “การที่หญิงชายจะให้กำเนิดบุตรนั้นจะต้องอาศัย
องค์ประกอบ 3 ประการ คือ (1) มารดาบิดาอยู่ร่วมกัน (2) มารดามีระดู (3) มีคันธัพพะ คือ สัตว์ผู้จะมาเกิดใน
ครรภ์ ที่เรียกว่า ปฏิสนธิวิญญาณ” (Thai Tripitakas: 13/411/514) จะเห็นว่า องค์ประกอบที่ 1 คือ การมี
เพศสัมพันธ์กันระหว่างบิดามารดานั่นเอง แต่ก็ไม่ปรากฎชัดเจนว่า การให้กำเนิดชีวิตจะต้องเกิดมาจากการมี
เพศสัมพันธ์เพียงอย่างเดียวเท่านั้น เพราะใน อรรถกถาพระวินัย ได้กล่าวถึงการให้กำเนิดชีวิตด้วยวิธีอ่ืนๆ เช่น 
การที่ผู้ชายใช้มือลูบคลำสะดือผู้หญิงในช่วงมีระดูแล้วตั้งท้องขึ้นมา เรียกว่า “นาภีปรามสนคัพภะ” (สุวรรณ
สามชาดก) (Thai Tripitaka & Commentaries: 1/716-178) แสดงว่า การให้กำเนิดบุตรธิดาเพื่อสืบสกุลนั้น
มีได้หลายวิธี และในหลายๆ วิธีนั้น การมีเพศสัมพันธ์จัดเป็นวิธีการหนึ่งเท่านั้น เมื่อเป็นเช่นนีจึงไม่อาจระบุได้
ว่า เพศสัมพันธ์ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทมีเป้าหมายอยู ่ที ่การให้กำเนิดบุตรธิดาได้  ถึงกระนั ้นก็มี
นักปราชญ์ไทยที่ได้รับการยอมรับในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทท่านหนึ่งเสนอแนวคิดที่สอดคล้องกับทฤษฎี
กฎธรรมชาตินี้ นั่นคือ พุทธทาส (พุทธทาสภิกขุ) โดยท่านมองว่า การสืบพันธุ์ที่แท้จริง คือ ความต้องการให้มี



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.3 (May - June 2020)   1173 

 

 

คนใหม่หรือสัตว์ตัวใหม่ออกมาเป็นวัตถุประสงค์ ส่วนกามารมณ์นั้นเป็นเพียงรสอร่อยสูงสุดทางความรู้สึก  
ซึ่งธรรมชาติเอามาจ้างให้สิ ่งที่มีความรู้สึกทั้งหลายนี้ยอมทำการสืบพันธุ์  (Buddhadasa Study Group, 
1999) ถึงแม้ว่า เราจะไม่สามารถรู้ได้ว่าท่านเชื่อเช่นนี้มีหลักฐานอ้างอิงมาจากคัมภีร์ใด หรือตีความมาจาก
ข้อความใดก็ตาม แต่อย่างน้อยก็แสดงให้เห็นมุมมองแบบทฤษฎีกฎธรรมชาติในพุทธศาสนาเถรวาทได้อย่าง
ชัดเจน 

ดังนั้น หากพิจารณาเพศสัมพันธ์ในมุมมองทฤษฎีกฎธรรมชาติและมุมมมองในพุทธศาสนาเถรวาท
ในประเด็นว่าด้วยเพศสัมพันธ์มีเป้าหมายเพื่อการให้กำเนิดชีวิตในการสืบเผ่าพันธุ์มนุษย์ โดยเฉพาะมุมมอง
พุทธทาส มีลักษณะสอดคล้องกันในประเด็นสำคัญ คือ 1) ประเด็นเรื่องเพศสัมพันธ์เพื่อให้กำเนิดชีวิตนั้นเป็น
ความต้องการของธรรมชาติ คนที่ไม่กระทำตามเจตนารมณ์ของธรรมชาตินี้ถือว่า “ผิดจริยธรรม” 2) การตั้ง
ท้องและการให้กำเนิดชีวิตถือว่าเป็นเป้าหมายตามธรรมชาติของมนุษย์ เพียงแต่ทฤษฎีกฎธรรมชาติมองว่า 
เพศสัมพันธ์ระหว่างชายหญิงจะกลายเป็นสิ่งที่ถูกต้องก็ต่อเมื่อผู้หญิงได้ตั้งท้อง ส่วน พุทธทาส มีมุมมองที่
ใกล้เคียงกัน เพราะถือว่า ธรรมชาติใช้รสอร่อยหรือความสุขของกามารมณ์มาเป็นค่าจ้างจูงใจให้มนุษย์มี
เพศสัมพันธ์เพื่อให้กำเนิดชีวิต การที่ผู้หญิงให้กำเนิดชีวิตในท้องตนเองและคลอดออกมาจึงถือว่า มนุษย์ได้ทำ
หน้าที่สืบเผ่าพันธุ์ตนเองได้อย่างสมบูรณ์แล้ว ส่วนทฤษฎีกฎธรรมชาติหมายเอาเพศสัมพันธ์และพฤติกรรมทาง
เพศภายในขอบเขตของการแต่งงาน (สมรส) เท่านั้น ส่วน พุทธทาส ไม่มีรายละเอียดในประเด็นนี้ และท่ีสำคัญ
มุมมองของท่านพุทธทาสก็ถูกตั้งคำถามจากนักวิชาการทางพุทธศาสนาเถรวาท ว่าเป็นมุมมองที่ถูกต้องหรือไม่ 

  

2) แนวคิดจริยธรรมของค้านท์ (Kantian Ethics)  
ค้านท์ (Immanuel Kant 1724 -1804) ใช้มุมมองเกี่ยวกับความเป็นอิสระ (autonomy) และความ

เคารพในตัวบุคคล (respect for a person) เป็นฐานสำคัญในการพิจารณาเรื่องเพศสัมพันธ์ โดยมองว่า การมี
เพศสัมพันธ์เป็นสิ่งที่ถูกต้องทางจริยธรรมภายในบริบทของการสมรสระหว่างบุคคลต่างเพศ (ชาย-หญิง) 
(heterosexual) การสมรสที่อยู่ด้วยกันตลอดชีวิต (lifelong) และการสมรสแบบผัวเดียวเมียเดียวเท่านั้น การ
มีเพศสัมพันธ์ที่นอกเหนือจากบริบทนี้ เช่น เพศสัมพันธ์ในเพศเดียวกัน การสำเร็จความใคร่ด้วยตนเอง การผิด
ประเวณีหรือเพศสัมพันธ์ที่นอกใจคู่สมรส (การเป็นชู้) เพศสัมพันธ์ก่อนแต่งงาน เป็นต้น ถือว่าเป็นการกระทำที่
ผิดจริยธรรมทั้งสิ้น ที่เป็นเช่นนี้เพราะเป็นไปตามกฎข้อที่ 2 (Second Formulation) ของ “คำสั่งเด็ดขาด” 
(Categorical Imperative) เขาที่ว่า “จงปฏิบัติต่อตัวคุณเองหรือต่อคนอ่ืน ในฐานะที่เขาเป็นมนุษย์เสมอ อย่า
ปฏิบัติต่อเขาในฐานะที่เป็นเครื่องมือ (ไปสู่สิ ่งอื ่น) เลย แต่จงปฏิบัติให้เท่าเทียมกันในฐานะมนุษย์ที่เป็น
เป้าหมายในตนเอง” โดยถือว่า ความต้องการทางเพศและแรงกระตุ้นทางเพศ เป็นสิ่งที่ไม่มีเกียรติหรือทำลาย
ศักดิ์ศรีความเป็นมนุษย์ บทบาทหน้าที่ของเพศสัมพันธ์จึงไม่ควรที่จะเป็นวิธีการที่มนุษย์จใช้ปฏิบัติเพ่ือคุกคาม 
(threatens) ชีวิตทางศีลธรรมของมนุษย์ด้วยกันเอง การมีเพศสัมพันธ์จึงเป็นการปฏิบัติต่อคนอื่นในฐานะที่
เป็นเครื่องมือไปสู่เป้าหมายอ่ืนอย่างชัดเจน ในแง่นี้ค้านท์มองว่า มีเพียงเหตุผลเดียวเท่านั้นที่จะทำให้การมีเพศ
สมันพันธุ์เป็นสิ่งที่ไม่ผิดจริยธรรม เหตุผลนั้นคือ “บทบาทของการแต่งงาน” (role of marriage) จึงมีเพียงใน
บริบทของการแต่งงานเท่านั้นที่ค้านท์คิดว่า เพศสัมพันธ์และความต้องการทางเพศเป็นมากกว่าการปฏิบัติต่อ



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2563)   1174 

 

 

ผู้อื่นในฐานะที่เป็นเครื่องมือไปสู่เป้าหมายที่ตนต้องการ เพราะการมีเพศสัมพันธ์ในชีวิตแต่งงานจัดเป็นการ
ปฏิบัติต่อกันในฐานะบุคคลโดยรวม (whole person) และมีการแลกเปลี่ยนอย่างเท่าเทียมกัน มันจึงเป็นเรื่อง
ของบุคคลทั้งหมด ไม่ใช่เพียงแค่อวัยวะเพศ ความต้องการทางเพศ และความสุขทางเพศเท่านั้น (Dimmock & 
Fisher, 2017) 

 

เมื่อพิจารณามุมมองนี้ในพุทธศาสนาเถรวาทพบว่า มีมุมมองสำคัญอยู่ 2 แบบด้วยกัน คือ  
แบบที่ 1 เป็นมุมมองสำหรับนักบวชหรือพระภิกษุ ผู้ดำเนินชีวิตไปสู่เป้าหมายสูงสุด คือ การ

หลุดพ้นจากกิเลส ในแง่นี้เพศสัมพันธ์จึงถูกมองว่าเป็นกิริยาชั่วหยาบ เป็นมารยาทของคนชั้นต่ำหรือผู้เลวทราม 
(Thai Tripitakas: 1/55/42) และขัดขวางการดำเนินไปสู่จุดหมายสูงสุดคือนิพพาน (Ilangakoon, 2016) ซึ่ง
จะไม่ขอกล่าวถึง 

แบบที่ 2 มุมมองและท่าทีในระดับปุถุชนผู้ครองเรือน พุทธศาสนาเถรวาทยอมรับว่า 1) เป็น
ประเวณีของชาวบ้าน 2) เป็นกิจที่จะต้องทำในที่ลับ และ 3) ต้องทำกันสองต่อสอง และ 4) มีน้ำเป็นที่สุด คือ 
สำเร็จกิจด้วยการหลั่งน้ำกาม (Thai Tripitakas: 1/55/42) แสดงให้เห็นว่า เพศสัมพันธ์ในแง่นี้พุทธศาสนา 
เถรวาทยอมรับว่าเป็นเรื่องปกติธรรมดาของชาวบ้าน จึงไม่เข้าไปยุ่งเกี่ยว ทำได้เพียงเน้นย้ำและกำชับให้มี
คุณธรรมและความรับผิดชอบต่อกันและกัน เพื่อประคับประคองชีวิตการครองเรือนให้สามารถดำเนินไปได้
อย่างมีความสุข  

ในประเด็นเรื่องเพศสัมพันธ์กับชีวิตการครองเรือนนั้น อำนาจ ยอดทอง (Yodthong, 2017) มอง
ว่า ในสังคมทั่วไปถือว่า การมีเพศสัมพันธ์เป็นพฤติกรรมของสามีภรรยาอย่างหนึ่ง  หมายความว่า คนที่ไม่ได้
เป็นสามีภรรยากันจะไม่มีสิทธิมีเพศสัมพันธ์ได้ (ตามจารีตของสังคมหรือจริยธรรมสังคม) แม้ในพระพุทธศาสนา
เถรวาทก็มีแนวคิดแบบเดียวกัน ดังจะเห็นได้จากผู้ชายหรือผู้หญิงที่ชื่อว่าเป็นสามีภรรยากันแล้วยึดถือการมี
พฤติกรรมเพศสัมพันธ์เป็นสำคัญ ทั้งนี้ไม่ว่าจะเข้าพิธีแต่งงาน หรือจะจดทะเบียนสมรสตามกฏหมายหรือไม่ก็
ตามไม่สำคัญ ข้อสำคัญอยู่ที่ว่า ได้อยู่กินเป็นสามีภรรยากันโดยเปิดเผยเท่านั้น ดังนั้นการแต่งงานหรือการสมรส
ในพุทธศาสนาเถรวาท จึงหมายถึง การรับรู้รส (ชาติ) เสมอกัน การรับรู้รส (ชาติ) เท่าเทียมกัน การมีหน้าที่
และมีคุณสมบัติเสมอกันและเท่าเทียมกัน ที่เรียกว่า “สมชีวิธรรม” หรือ “ชีวิตสมรส” คือ คุณธรรมของ
สำหรับคู่สมรสมี 4 ประการ ได้แก่ มีความเชื่อ (สมสัทธา) ความประพฤติ (สมสีลา) ความเสียสละ (สมจาคา) 
และมีปัญญาสมกัน (Yodthong, 2017) ซึ่งจะทำให้เกิดความเสมอภาคในครอบครัว เพราะต่างมีคุณธรรมและ
พฤติกรรมที ่เสมอภาคกัน อันเป็นเง ื ่อนไขสำคัญของความสุขในครอบครัว (Detboon et al., 2017)  
ซึ่งประเด็นนี้เองที่แตกต่างจากแนวคิดจริยธรรมของค้านท์ เพราะเขายอมรับเฉพาะเพศสัมพันธ์ในบทบาทของ
การแต่งงานระหว่างชายกับหญิงเท่านั้น แต่ตามหลักเบญจศีลข้อ 3 อันเป็นพุทธจริยธรรมเกี่ยวกับเพศสัมพันธ์
สำหรับผู้ครองเรือน ซึ่ง สมภาร พรหมทา (Promtha, 2005) มองว่า จริยธรรมข้อนี้มีความหมายครอบคลุมทั้ง
เพศสัมพันธ์ตามปกติระหว่างชายกับหญิง และเพศสัมพันธ์ที่ไม่เป็นไปตามปกติ ได้แก่ ระหว่างชายกับชาย และ
หญิงกับหญิง จากมุมมองนี้ย่อมแสดงว่า และในแง่นี้พุทธศาสนาเถรวาทมองกว้างกว่าจริยธรรมของค้านท์ 



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.3 (May - June 2020)   1175 

 

 

ส่วน การแต่งงาน (สมรส) ที่อยู่ด้วยกันตลอดชีวิตตามแนวคิดของค้านท์นั้น พุทธศาสนาเถรวาท
ยอมรับได้ในประเด็นนี้ เนื่องจากถือว่า คู่แต่งงานที่มีคุณธรรมจรยิธรรม และมีความรับผิดชอบหน้าที่และต่ออีก
ฝ่ายที่เป็นคู่ชีวิตของตนเองนั้น ย่อมสามารถอยู่ด้วยกันเป็นคู่ชีวิตตลอดชีวิตได้ แสดงว่า เพศสัมพันธ์ภายในชีวิต
การแต่งงานหรือนอกการแต่งงานไม่ได้ช่วยทำให้ชีวิตแต่งงานสามารถอยู่ด้วยกันได้ตลอดชีวิต แต่สิ่งหนึ่งที่
สามารถทำได้คือ คุณธรรมที่มีต่อกันนั่นเอง ซึ่งประเด็นนี้ไม่ปรากฏในจริยธรรมของค้านท์ และประเด็นต่อมา
คือ ค้านท์ยอมรับการสมรสแบบผัวเดียวเมียเดียวเท่านั้น ส่วนมุมมองพุทธศาสนาเถรวาทนั้นกลับไม่มีปรากฎที่
ชัดเจน แต่ สมเด็จพระพุทธโฆษาจารย์ (ประยุทธ ปยุตฺโต) มองว่า เบญจศีลข้อ 3 เปิดให้เกี่ยวกับจำนวนของ
คู่ครอง มิได้กำหนดไว้ตายตัวว่าคนเดียวหรือก่ีคน สุดแต่ตกลงยินยอมกันโดยสอดคล้องกับประเพณีและบัญญัติ
ของสังคม โดยถือสาระว่า ไม่ละเมิดต่อคู่ครองหรือของหวงห้ามที่เป็นสิทธิของผู้อ่ืน ไม่ละเมิดฝ่าฝืนความสมัคร
ใจของคู่กรณี และไมนอกใจคู่ครองของตน ไม่ละเมิดและไม่เสียความซื่อสัตย์ต่อกัน ก็ไม่ถือว่าผิดจริยธรรม 
(Phrapromkhunaporn (P.A. Payutto), 2014) 

 

3) แนวคิดประโยชน์นิยม (Utilitarianism)  
แนวคิดประโยชน์นิยมมองว่า เพศสัมพันธ์จะถูกหรือผิด ไม่ว่าจะเป็นเพศสัมพันธ์ก่อนสมรส 

เพศสัมพันธ์ในเพศเดียวกัน การสำเร็จความใคร่ด้วยตนเอง หรือเพศสัมพันธ์ทางปาก เป็นพฤติกรรมที่สามารถ
ยอมรับได้ในทางจริยธรรมหรือไม่ ให้พิจารณาว่า การกระทำนั้นจะทำให้เกิดความสุข (pleasure) โดยรวม
มากกว่าการไม่ทำอย่างนั้นหรือไม่ และนี่คือกฎสำคัญที่จะต้องตอบให้ได้ก่อน เพราะถ้าทำให้เกิดความสุข
โดยรวมมากกว่าถือว่า การกระทำนั้นถูกต้องตามหลักจริยธรรม แต่ถ้าตรงกันข้ามย่อมถือว่าผิดหลักจริยธรรม 
แม้ว่าประโยชน์นิยมจะให้ความสำคัญกับความสุขในเพศสัมพันธ์ กระนั้นก็ไม่ได้มุ่งสนับสนุนให้คนแสวงหา
ความสุขจากการมีเพศสัมพันธ์ให้ได้มากที่สุดเท่าที่จะทำได้ เพราะถือว่ายังมีหลายสิ่งหลายอย่างที่มนุษย์
สามารถกระทำเพ่ือเพ่ิมความสุขโดยรวมให้มากขึ้นได ้อีกท้ังการมีเพศสัมพันธ์มากเกินไปก็อาจทำให้เกิดผลเสีย
ต่อสุขภาพร่างกายและจิตใจ รวมถึงทำลายสัมพันธภาพระหว่างบุคคล การหมกมุ่นในเพศสัมพันธ์จึงทำให้
เกิดผลเสียมากกว่าที่จะได้รับความสุขในปริมาณที่มากขึ้น นอกจากนี้ เพศสัมพันธ์ไม่ใช่สิ่งที่ดีในทุกกรณี เช่น 
มองว่าการข่มขืนและการกระทำอนาจารต่อเด็ก (สำหรับเฒ่าหัวงู) เป็นสิ่งที่ผิดจริยธรรม ถึงแม้ว่าคนข่มขืนจะ
ได้รับความสุขก็ตาม แต่เมื่อพิจารณาความสุขโดยรวมแล้วกลับพบว่า ความทุกข์กายทุกข์ใจของเหยื่อ และ
ความทุกข์ของญาติ ฯลฯ มีมากกว่าหรือมีความสำคัญมากกว่าความสุขของผู้กระทำ ใขณะเดียวกัน การมี
เพศสัมพันธ์กับเพศตรงข้ามในชีวิตสมรสอาจผิดจริยธรรมได้ ถ้าหากมีการบังคับ (coercion) หรือข่มขู่ 
(threats) ส่วนประเด็นการผิดประเวณี หรือการมีคู่นอนหลายคน อาจสามารถเป็นที่ยอมรับได้ในทางจริยธรรม 
ถ้าหากปรากฎว่าทำให้มีความสุขโดยรวมเพิ่มขึ้น เช่น คู่สมรสอาจตกลงกันที่จะมีเพศสัมพันธ์กับคนอื่นเพื่อให้
ชีวิตการแต่งงานของพวกเขามีความสุขและน่าสนใจมากยิ่งขึ้นก็ได้ (Dimmock & Fisher, 2017) 

 

เมื่อพิจารณามุมมองนี้ในพระพุทธศาสนาเถรวาทพบว่า แนวคิดประโยชน์นิยมนี้แทบจะอยู่ตรง
ข้ามกับหลักการทางพระพุทธศาสนาเถรวาท เช่น การให้ความสำคัญกับความสุขที่ได้จากการมีเพศสัมพันธ์
อย่างมาก ถึงขนาดยินยอมให้สามีภรรยามีเพศสัมพันธ์กับคนอื่นได้ตามที่ต้องการ (จะกี่คนก็ได้) ซึ่งผิดหลัก



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2563)   1176 

 

 

เบญจศีล ข้อ 3 กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี การเว้นจากการประพฤติผิดในกาม และเบญจธรรม (ธรรม 5  
ที่สนับสนุนศีล 5) ข้อ 3 สทารสันโดษ คือ มีความยินดี รักใคร่พอใจ เฉพาะในสามีภรรยาของตนเท่านั้น  
ถึงกระนั้นก็ไม่สนับสนุนให้มีการข่มขืนหรือกระทำการที่รุนแรงทางเพศต่อคู่ครองของตน กลับส่งเสริมให้ทำ
หน้าที่ด้วยคุณธรรม ดังนั้น พุทธศาสนาเถรวาทจึงเน้นย้ำไปที่คุณธรรมของสามีภรรยาเป็นสำคัญ และได้
กำหนดจริยธรรมด้านหน้าที่ที่จะพึงปฏิบัติต่อกันสำหรับสามีและภรรยาเพิ่มเติมจากคุณธรรมต่างๆ อีกด้วย  
ในแง่นี้จึงมีลักษณะสอดคล้องกับแนวคิดประโยชน์ที่นิยมที่มองว่า เพศสัมพันธ์ที่รุนแรง หรือการมบังคับข่มขู่ 
และการข่มขืน ไม่ว่าจะเป็นคนที่แต่งงานแล้ว (ชีวิตในสมรส) หรือยังไม่แต่งงาน (ชีวิตนอกสมรส) ก็ตาม ย่อม
ถือว่าเป็นการกระทำท่ีผิดจริยธรรม 

อีกอย่างหนึ่ง ไม่ได้หมายความว่าพุทธศาสนาเถรวาทจะปฏิเสธความสุขจากเพศสัมพันธ์ในวิถีชีวิต
ของฆราวาสผู้ครองเรือน เพราะพระพุทธเจ้าก็ทรงยอมรับว่า เพศสัมพันธ์เป็นประเวณีของชาวบ้าน อีกทั้งใน
ระดับวิถีชีวิตของผู้ครองเรือนนั้น ความสุขจากการมเีพศสัมพันธ์จัดเป็นความสุขระดับหนึ่งที่เรียกว่า “กามสุข” 
คือ ความสุขที่เกิดขึ้นเพราะอาศัยกามคุณ 5 คือ รูป เสียง กลิ่น รส และสัมผัสทางกาย ที่น่าปรารถนา น่าใคร่ 
น่าพอใจ (Thai Tripitakas 23/34/500) โดยที่ความสุขที่ได้จากการเสพบริโภคกาม รวมการมีเพศสัมพันธ์นี้  
มี 2 ประการ คือ 1) สุข ความสุขทางกาย และ 2) โสมนัส ความสุขทางจิตใจ (Thai Tripitakas: 13/280/334) 
และความสุขทั้ง 2 นี้คือ คุณหรือประโยชน์ของกาม หรือ “กามคุณ” (Thai Tripitaka & Commentaries: 
18/197/115) ถึงกระนั้นก็ไม่ได้สนับสนุนหรือส่งเสริมให้คนเสพหรือบริโภคกามจนกลายเป็นผู้หมุ่นมุ่น อันเป็น
พฤติกรรมสุดโต่ง ที่เรียกว่า “กามสุขัลลิกานุโยค” (การหมกมุ่นอยู่ด้วยกามสุข) ซึ่งประเด็นนี้จะมีลักษณะที่
สอดคล้องกับแนวคิดประโยชน์นิยม เพียงแต่พุทธศาสนาเถรวาทมองไปไกลกว่านั้นว่า กามสุขแม้จะให้
ประโยชน์สุขแก่มนุษย์ผู้เสพ แต่ก็จัดเป็นเพียงความสุขที่บกพร่อง ก่อให้เกิดความขัดแย้งและความทุกข์ต่อ
ตนเองและสังคม จึงควรเสพหรือบริโภคกามอย่างมีสติและรู้เท่าทัน และต้องให้ เป็นไปตามทำนองคลองธรรม
และประกอบด้วยคุณธรรมที่มีต่อกัน พร้อมทั้งนำเสนอความสุขที่สูงข้ึน ประณีตขึ้น เรียกว่า “นิพพานสุข” 

 

4) ทฤษฎีเชิงคุณธรรม (Virtue Theory) 
นักทฤษฎีเชิงคุณธรรมส่วนใหญ่เช่น อาลิสเบท แอนคอมบ์ (Elizabeth Anscombe, 1919–

2001) ปีเตอร์ เกียช (Peter Geach, 1916–2013) และ โรเจอร์ สครูตั ้น (Roger Scruton, 1944) มักมี
แนวคิดสนับสนุนจริยธรรมเพศสัมพันธ์แนวจารีต (conservative sexual ethic) มีเพียงส่วนน้อยเท่านั้น เช่น 
ราชา ฮัลวานี (Raja Halwani, 1967) ที่ไม่ได้สนับสนุนแนวคิดจริยธรรมเพศสัมพันธ์แนวจารีต ดังนั้นในที่นี้จะ
พิจารณาจริยธรรมเรื่องเพศสัมพันธ์ผ่านมุมมองทฤษฎีเชิงคุณธรรม (ท่ีไม่เป็นไปตามแนวจารีต) นี้เท่านั้น 

ทฤษฎีเชิงคุณธรรมมองว่า สิ่งที่ดีคือสิ่งที่คนดีมีคุณธรรมเลือกกระทำ และการมีคุณธรรมคือการ
พัฒนาอารมณ์ (dispositions) และนิสัย (habits) เพื่อให้สามารถตอบสนองต่อสิ่งต่างๆ ในโลกตามแนวทางที่
ถูกต้อง (right way) ในช่วงเวลาที่ถูกต้อง (right time) ด้วยเหตุผลที่ถูกต้อง (right reasons) และในขอบเขต
ที่ถูกต้อง (right extent) ได้ ซึ่งจะต้องเป็นไปตามกฎแห่งทางสายกลาง (Golden Mean) ของอริสโตเติล คือ 
“ความพอดี” หรือ “ความพอประมาณ” คือ การกระทำที่อยู่กึ่งกลางระหว่างความเกิน (excess) และความ



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.3 (May - June 2020)   1177 

 

 

ขาด (deficiency) ด้วยความมั่นใจว่า เรากำลังทำด้วยเหตุผล (rationally) นั่นคือ คุณธรรม (virtuously) ตาม
หลักการนี ้ คุณธรรมที่เกี ่ยวข้องกับเพศสัมพันธ์ คือ การรู ้จักควบคุมอารมณ์อย่างเหมาะสม หรือความ
พอประมาณ (temperance) ในกรณีของการมีเพศสัมพันธ์นั้น คนดีมีคุณธรรมจะไม่กระทำด้วยแรงจูงใจทาง
เพศเพียงอย่างเดียวโดยไม่ควบคุม หรือปฏิเสธความต้องการทางเพศทั้งหมด แต่เขาจะมีเพศสัมพันธ์ในเวลาที่
เหมาะสม กับคนที่เหมาะสม และด้วยเหตุผลที่เหมาะสม วิธีหนึ่งในการพิจารณาว่าการกระทำมีลักษณะเกิน
ความพอดีหรือไม่ก็คือ “การกระทำนั ้นมีความขัดแย้งกับเป้าหมายและคุณธรรมที่ดีงามอื ่นๆ หรือไม่” 
ตัวอย่างเช่น ในด้านสุขภาพ คนที่ไม่มีความพอดีในเพศสัมพันธ์ เช่น ส่ำส่อนทางเพศ อาจจะประสบปัญหา
สุขภาพร่างกาย (physically) และอารมณ์ (emotionally) หรืออาจทำลายมิตรภาพ หรือการศึกษา ซึ่งจะทำ
ให้ไม่สามารถดำเนินไปสู่เป้าหมายชีวิตที่ดีได้ ดังนั้นเพียงแค่พิจารณาเรื่องมิตรภาพที่จะต้องถูกทำลายไปก็
เพียงพอแล้วที่จะกล่าวว่าเพศสัมพันธ์เป็นสิ่งที่ไม่ถูกต้อง (Dimmock & Fisher, 2017) 

 

เมื่อพิจารณาในมุมมองทางพระพุทธศาสนาเถรวาท เพศสัมพันธ์ในชีวิตของผู้ครองเรื ่อนเป็น
เพศสัมพันธ์ตามหลักเบญจศีล (ศีล 5) ข้อ 3 กาเมสุมิจฉาจาร ซึ่งจัดเป็น “ข้อห้าม” และเบญจธรรม (ธรรม 5)
หรือ กัลยาณธรรม (ธรรมอันดีงาม) ข้อ 3 กามสังวรหรือสทารสันโดษ รวมถึงคุณธรรมของสามีภรรยาและ
หน้าที่ของสามีภรรยาที่จะต้องปฏิบัติต่อกัน ที่เรียกว่า “ข้ออนุญาต” ซึ่งมีรายละเอียดดังต่อไปนี้ 

ประการที่ 1 หลักเบญจศีล (ศีล 5) ข้อ 3 กาเมสุมิจฉาจารา เวรมณี แปลว่า เจตนางดเว้นจาก
การประพฤติผิดในกาม” (Thai Tripitakas 11/315/302-303) โดยที่ “กาม” ในที่นี้คือ เมถุนธรรม หรือการ
เสพเมถุน (เมถุนสมาจาร) หมายถึง การมีเจตนางดเว้นจากการล่วงเกินบุคคลต้องห้าม (อคมนียฐาน) ทางกาย
ด้วยการมเีพศสัมพันธ์ (อสัทธรรม) (Thai Tripitaka & Commentaries: 17/549) โดยสาระ ได้แก่ การดำเนิน
ชีวิต ที่ปราศจากการเบียดเบียนผู้อ่ืนด้านคู่ครอง บุคคลที่รักหวงแหน ไม่ผิดประเพณีทางเพศ ไม่นอกใจคู่ครอง
ของตน (Phrapromkhunaporn (P.A. Payutto), 2014) ได้แก่ การไม่ละเมิดภรรยา/สามีตนเอง หรือไม่ละเมิด
ภรรยา/สามีของคนอื่น (Promtha, 2005) รวมถึงชายหญิงที่มีผู้ปกครองหรือมีผู้ดูแลรักษา เช่น บิดามารดา 
ชายหญิงที ่มีธรรมคุ ้มครองรักษา เช่น นักบวช และชายหญิงที ่มีกฎหมายคุ ้มครอง (Thai Tripitaka & 
Commentaries: 16/396-397)  

ประการที่ 2 เบญจธรรม (ธรรม 5) หรือ กัลยาณธรรม (ธรรมอันดีงาม) โดยเฉพาะเบญจธรรม
ข้อ 3 กามสังวร หรือสทารสันโดษ ซึ่งเป็นคุณธรรมที่สนับสนุนในการรักษาศีลข้อ 3 ได้แก่ “กามสังวร” และ 
“สทารสันโดษ” หมายความว่า การมีเพศสัมพันธ์ที่อยู่ภายในขอบเขตแห่งศีลข้อ 3 คือ การมีเพศสัมพันธ์
เฉพาะกับสามีหรือภรรยาของตนเอง ไม่ล่วงละเมิดทางกามกับสามี/ภรรยาคนอื่น หรือคนที่คนอื่นรักหวงแหน 
ชื่อว่าเป็น “กามสังวร” จึงนับว่าไม่ผิดธรรมในด้านคู่ครอง หรือ มีความรักมั่นคงต่อภรรยาหรือสามีของตน
เท่านั้น ชื่อว่า “สทารสันโดษ” (Yodthong, 2017) ข้อปฏิบัตินี้จัดเป็นพรหมจรรย์อย่างหนึ่งของผู้ครองเรือน 
เป็นความประพฤติและการดำเนินชีวิตที่ถูกต้องดีงามสำหรับปุถุชน (Namanee, 2016) 

ประการที่ 3 คุณธรรมและหน้าที่ของสามีภรรยาที่จะต้องปฏิบัติต่อกัน  พุทธศาสนาเถรวาทมี
หลักคุณธรรม และคำสอนเกี่ยวกับหน้าที่ของบุคคลในครอบครัว เพ่ือเสริมและประกอบการดำรงชีวิตในสังคม



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2563)   1178 

 

 

ให้มีความสงบสุขยิ่งขึ้น คุณธรรมและหน้าที่เหล่านี้ได้แก่ “ฆราวาสธรรม” (คุณธรรมของผู้ครองเรือน) หรือ 
“สมชีวิธรรม” (คุณธรรมของคู่สมรส) เป็นต้น คุณธรรมเหล่านี้เมื่อมีอยู่ในจิตใจของบุคคลใดหรือคู่รักใด ก็ย่อม
ทำให้เขาปฏิบัติหน้าที่ของตนเองได้อย่างถูกต้องดีงาม เป็นประโยชน์ต่อบุคคลที่ตนรัก เช่น สามีภรรยาก็ปฏิบัติ
ตนและหน้าที่ของตนได้อย่างถูกต้องสมบูรณ์ ไม่บกพร่อง และยังส่งเสริมให้ความรักที่มีต่อกันเจริญงอกงาม 
อีกด้วย  

เมื่อพิจารณาถึงจุดนี้จะพบว่า จริยธรรมเรื่องเพศสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีลักษณะ
ใกล้เคียงและสอดคล้องกับแนวคิดทฤษฎีคุณเชิงธรรมมากที่สุด จากมุมมองของทฤษฎีนี้ถือว่า เพศสัมพันธ์ที่ดี
จะต้องไม่ใช่การกระทำด้วยแรงจูงใจทางเพศอย่างเต็มที่โดยไม่ควบคุม หรือการปฏิเสธความต้องการทางเพศ
อย่างเด็ดขาด แต่เขาจะต้องมีเพศสัมพันธ์ในเวลาที่เหมาะสม กับคนที่เหมาะสม ด้วยเหตุผลที่เหมาะสม ตาม
หลักทางสายกลาง (Golden Mean) ของอริสโตเติล ซึ่งมีลักษณะสอดคล้องกับมุมมองในพุทธศาสนาเถรวาทที่
ถือว่า เพศสัมพันธ์ในชีวิตของผู้ครองเรื ่องจะต้องเป็นเพศสัมพันธ์ตามหลักเบญจศีลข้อ 3 งดเว้นจากการ
ประพฤติผิดประเวณี และเบญจธรรมที่สนับสนุนเบญจศีลข้อนี้คือ กามสังวร การระวัดระวังอย่างรอบคอบใน
การมเีพศสัมพันธ์อย่างถูกต้อง ในแง่นี้จะต้องมีลักษณะ คือ  

1) คนที่มีสามีหรือภรรยาแล้ว สามารถมีเพศสัมพันธ์กับสามีหรือภรรยาของตนเองได้เท่านั้น ตาม
ทฤษฎีเชิงคุณธรรมอาจเรียกว่า “บุคคลที่เหมาะสม” ส่วนผู้หญิงหรือผู้ชายอื่นทุกคนจัดเป็นบุคคลต้องห้าม ที่
เรียกว่าเป็น “อคมนียฐาน” อาจเรียกว่า “บุคคลที่ไม่เหมาะสม”  

2) คนโสดที่บรรลุนิติภาวะแล้ว หรือคนที่เลิกกับสามีหรือภรรยา หรือสามีหรือภรรยาเสียชีวิต 
หรือหย่าร้างแล้ว ถือว่าไม่ใช่บุคคลต้องห้ามสำหรับคนโสด ที่บรรลุนิติภาวะแล้วเช่นเดียวกัน ตามทฤษฎีเชิง
คุณธรรมอาจเรียกบุคคลที่อยู่ในวัยนี้ว่า “ช่วงเวลาที่เหมาะสม”  

3) การแต่งงานหรือการสมรสนั้นทำให้ชายหญิงกลายมาเป็น “สามี” หรือ “ภรรยา” ตาม
ประเพณี จึงจะสามารถมีเพศสัมพันธ์ได้อย่างถูกต้อง ตามทฤษฎีเชิงคุณธรรมอาจเรียกว่า “เหตุผลที่เหมาะสม”  

นอกจากนี ้การไม่ประพฤติผิดประเวณีและมีสทารสันโดษนี ้ย ัง จัดเป็น “ทางสายกลาง” 
(มัชฌิมาปฏิปทา) เป็นหนึ่งในมรรค 8 สำหรับผู้ครองเรือน เรียกว่า “สัมมากัมมันตะที่ยังมีสาสวะ” (Thai 
Tripitakas: 14/139/179) หมายถึง การกระทำที่ถูกต้องสำหรับมนุษย์ปุถุชนที่ยังมีอาสวะกิเลสอยู่ เป็นส่วน
แห่งบุญ ให้ผลคืออุปธิ (สภาวะกลั้วกิเลส) เรียกอีกอย่างว่า “สัมมากัมมันตะระดับโลกิยะ”มองในแง่วิถีชีวิตผู้
ครองเรือน จึงถือว่าเป็นข้อปฏิบัติทางสายกลางที่จะนำไปสู่ความสุขในการครองเรือน แม้เพียงชั่วคราวแบบ
โลกิยะก็ตาม ด้วยเหตุที่เป็นการไม่ข้องแวะกับที่สุด 2 อย่าง คือ การหมกมุ่นในกามารมณ์และเพศสัมพันธ์ 
(กามสุขัลลิกานุโยค) และการเว้นขาดหรือไม่ข้องแวะกับกามารมณ์อย่างเด็ดขาด เช่น นักบวช เป็นต้น (อัตตกิ
ลมถานุโยค) ซึ่งมีลักษณะที่ใกล้เคียงกับกฎแห่งทางสายกลาง ของอริสโตเติลอย่างมาก ดังนั้นประเด็นจริยธรรม
เรื่องเพศสัมพันธ์ตามหลักพระพุทธศาสนาเถรวาทจึงมีลักษณะสอดคล้องกับแนวคิดทฤษฎีคุณธรรมมากที่สุด 
ถึงแม้ว่าในแง่รายละเอียด พระมหาอภินันท์ อภินนฺโท (ภาคสุโพธิ์) (Phramaha Abhinan Abhinantho 
(Bharksupo), 2003) จะมองว่า ทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) ไม่ได้ถูกกำหนดด้วยเหตุผลของแต่ละคนเช่น
ทางสายกลางของอริสโตเติล แต่ได้เสนอหลักการ วิธีการ และเป้าหมายสูงสุด อันเป็นทางสายกลางเพียงอย่าง



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.3 (May - June 2020)   1179 

 

 

เดียวที ่เรียกว่า “เอกายนมรรค” (ทางสายเดียว) ที ่จะนำไปสู ่การหลุดพ้นจากวัฏฏะทุกข์ คือ นิพพาน  
จากมุมมองนี้หากพิจารณา “สัมมากัมมันตะอันเป็นอริยะ ที่ไม่มีอาสวะ เป็นโลกุตตระ และเป็นองค์แห่งมรรค” 
(Thai Tripitakas 14/139/179) ย่อมไม่ผิดไปจากที่ พระมหาอภินันท์ ได้วิเคราะห์เปรียบเทียบเอาไว้ เพื่อให้
เห็นความแตกต่างที่ชัดเจน ขอให้พิจารณาจุดหมายหรือเป้าหมายที่ดีหรือถูกต้อง (Aim) ตามแนวคิดของ
อริสโตเติล ซึ่งแบ่งออกเป็น 2 ประการ คือ 1) จุดหมายระหว่างทาง (Means) เป็นจุดหมายเฉพาะหน้าที่ต้อง
ผ่านเพื่อไปสู่จุดหมายอื่น และ 2) จุดหมายสุดท้าย (End) เป็นจุดหมายที่เป็นจุดจบหรือจุดสุดท้ายในตัวเอง 
ได้แก่ ความดี หรือความสุข (Ibid.)  

จะพบว่า ทางสายกลางของอริสโตเติลจัดเป็นเพียงจุดหมายระหว่างทาง (Means) ส่วนทางสาย
กลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) โดยเฉพาะ “สัมมากัมมันตะอันเป็นอริยะ” ในพุทธศาสนาเถรวาทจัดทางไปสู่จุดหมาย
สุดท้าย (End) เพียงแต่ในที ่นี ้เราไม่ได้หมายถึง “สัมมากัมมันตะอันเป็นอริยะ” แต่หมายเอาเฉพาะ 
“สัมมากัมมันตะที่ยังมีสาสวะ” ได้แก่ การอยู่ครองเรือนโดยประพฤติในเบญจศีลข้อ 3 “กาเมสุมิจฉาจาร” 
และเบญจธรรมข้อ 3 “กามสังวร” และ “สทารสันโดษ” ซึ่งจัดเป็นบุญหรือกุศล (ความดีงาม) อย่างหนึ่งในวิถี
ชีวิตของผู้ครองเรือน จึงไม่ใช่สัมมากันมันตะท่ีเป็นองค์มรรคอันจะนำไปสู่เป้าหมายสุดท้าย ดังนั้นในแง่นี้จึงอาจ
กล่าวได้ว่า ทางสายกลางของอริสโตเติล และทางสายกลาง (มัชฌิมาปฏิปทา) โดยเฉพาะสัมมากัมมันตะที่ยังมี
สาสวะ ในประเด็นเรื่องเพศสัมพันธ์ของทั้ง 2 แนวคิด จัดเป็นพฤติกรรมหรือการกระทำในระดับที่เป็นจุดหมาย
ระหว่างทาง (Means) (ตามแนวคิดของอริสโตเติล) ซึ่งนับว่ามีลักษณะสอดคล้องและตรงกันมากที่สุดใน
ประเด็นนี้ 
 
สรุป 

จากการศึกษาจะเห็นว่า ในด้านความหมายและขอบเขตเรื่องเพศสัมพันธ์ในพุทธศาสนาเถรวาทนั้น
ตรงกับคำว่า “เมถุนธรรม” โดยเรียกการมีเพศสัมพันธ์ว่า “เสพเมถุนธรรม” คือ การที่บุคคลมีเจตนาและมี
ความยินดีในการสอดใส่เครื่องหมายเพศของตนเข้าไปทางเครื่องหมายเพศช่องทางใดช่องทางหนึ่ง ได้แก่ ทวาร
หนัก ทวารเบา และปาก ไม่ว่าจะเป็นของมนุษย์ สัตว์เดรัจฉาน หรือของอมนุษย์ เช่น ยักษ์ เปรต หรือนาค 
เป็นต้น รวมถึงของตนเอง โดยที่สุดแม้สัมผัสเพียงนิดเดียวเท่าเมล็ดงา ย่อมเป็นการเสพถุนธรรม หรือมี
เพศสัมพันธ์เกิดขึ ้นแล้ว ซึ ่งมีความหมายแตกต่างจากแนวคิดตะวันตก โดยที ่มุมมองตะวันตกมองว่ า
“เพศสัมพันธ์” (Sexual intercourse) หรือ “การมีเซ็กส์” (having sex) มีความหมายกว้างมากทั ้งในแง่
ความหมายดั้งเดิมแบบจารีต หรือแนวคิดเชิงภาษาโดยทั่วไป ที่ให้ความสำคัญกับการสอดใส่อวัยวะเพศชายเข้า
ไปในอวัยวะเพศหญิง และความหมายสมัยใหม่หรือแนวคิดเชิงเทคนิค ที่ เรียกว่า “กิจกรรมทางเพศ” (sexual 
activity) ได้แก่ เพศสัมพันธ์ทางปากหรือทางทวารหนัก รวมถึงเพศสัมพันธ์กับอวัยวะอื่นๆ เช่น มือ หน้าอก 
ต้นขา หรือวัตถุอื่นๆ ซึ่งในมุมมองพุทธศาสนาไม่ครอบคลุมถึงการมีเพศสัมพันธ์กับอวัยวะอื่นนอกจากอวัยวะ
เพศ ปากและทวารหนัก รวมถึงกับวัตถุอ่ืนๆ ด้วย ส่วนการมีเพศสัมพันธ์กับอมนุษย์และซากศพของอมนุษย์อยู่
นอกเหนือความหมายและขอบเขตมุมมองในทางตะวันตก 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2563)   1180 

 

 

ส่วนในด้านมุมมองเรื่องเพศสัมพันธ์ในทางพระพุทธศาสนาเถรวาทนั้น เมื่อพิจารณาจากแนวคิดจ
ริยศาสตร์เซ็กส์พบว่า จริยธรรมเรื่องเพศสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีลักษณะใกล้เคียงและสอดคล้อง
กับแนวคิดทฤษฎีคุณธรรมมากที่สุด ถึงแม้เพศสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนาจะไม่ปรากฏชัดเจนว่ามีลักษณะ
สอดคล้องกับแนวคิดทฤษฎีกฎธรรมชาติ ที่ยอมรับเพศสัมพันธ์ที่มีเป้าหมายเพื่อให้กำเนิดชีวิตในการสืบ
เผ่าพันธุ์มนุษยเ์ท่านั้น ยกเว้นเพศสัมพันธ์ในมุมมองของพุทธทาสภิกขุที่เห็นสอดคล้องกับมุมมองนี้ ส่วนแนวคิด
จริยธรรมของค้านท์ที่ให้ความสำคัญกับความเป็นอิสระ (autonomy) และความเคารพในตัวบุคคลทั้งหมด 
(whole persons) เป็นกุญแจสำคัญสู่ความเป็นผู้มีจริยธรรม ซึ่งจะเกิดขึ้นได้เฉพาะในบทบาทของการสมรส
ต่างเพศและระบบผัวเดียวเมียเดียวเท่านั้น ซึ่งพุทธศาสนาเถรวาทก็ยอมรับมุมมองนี้เพียงแต่เหตุผลที่ยอมรับ
ต่างจากค้านท์ เพราะมุ่งให้ความสำคัญกับการไม่เบียดเบียนสามีภรรยาของตนเองและของคนอื่นเป็นสำคัญ 
สำหรับแนวคิดประโยชน์นิยมที่ยึดถือความสุขความพึงพอใจโดยรวมจากการมี เพศสัมพันธ์เป็นสำคัญ กระทั่ง
มองว ่าการผิดประเวณี (adultery) หร ือการม ีค ู ่นอนหลายคน (having multiple sexual partners)  
อาจสามารถเป็นที ่ยอมรับได้ในทางจริยธรรมได้ ถ้าหากปรากฎว่าทำให้มีความสุขโดยรวมเพิ ่มขึ้น  
ซึ่งพระพุทธศาสนาเถรวาทแม้จะยอมรับว่าเพศสัมพันธ์จะทำให้เกิดความสุขหรือความพึงพอใจที่เรียกว่ากาม
สุขก็ตาม ถึงกระนั ้นก็ไม่ยอมรับเพศสัมพันธ์ที ่ผิดทำนองคลองธรรมเช่นแนวคิดนี ้ และจริยธรรมเรื ่อง
เพศสัมพันธ์ในพระพุทธศาสนาเถรวาทมีลักษณะใกล้เคียงและสอดคล้องกับแนวคิดทฤษฎีคุณธรรมมากที่สุด 
ซึ่งถือว่าสิ่งที่ดีคือสิ่งที่คนดีมีคุณธรรมเลือกกระทำโดยจะต้องเป็นไปตามความพอประมาณตามกฎแห่งทางสาย
กลาง (Golden Mean) ของอริสโตเติล ซึ่งตรงกับเบญจศีลข้อ 3 งดเว้นจากการประพฤติผิดในกาม และมี
เบญจธรรมข้อ 3 สทารสันโดษ การยินดีพอใจในสามีภรรยาของตน ซึ่งจัดเป็นทางสายกลางตามมรรคมีองค์ 8 
ที่เรียกว่า “สัมมากันมันตะที่ยังมีสาสวะ”  
 

References 
 

Bavornnantkul. (1993). Sexuality Ethics. Bangkok: Kasetsart University. 
Buddhadasa Study Group.  (1999) . Some Aspects of sense-desire (Kàma) in the opinion of 

Buddhadasa. Bangkok: Sukkhapabjai Group. 
Detboon et al. (2017). Wife’s Perspective of Equality in Family. Journal of MCU Peace Studies, 

5(1), 41-55. 
Discovery Health. (2008). Sexual intercourse. In sex encyclopedia (Sexual Health From A – Z). 

Copyright 2002 Sinclair Intimacy Institute. Retrieved January, 1 8 , 2 0 2 0, from 
https://web.archive.org/web/20080822040701/http://health.discovery.com/centers/se
x/ sexpedia/intercourse.html. 

Empradit et al. (2003). General knowledge about sex education. 3rd edition, revised. Bangkok: 
Thammasat University. 



 Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.3 (May - June 2020)   1181 

 

 

Ilangakoon,  Samantha.  ( 2 0 16 ) .  Sexual Ethics; A Need Indeed, Buddhist Ethics as a Model. 
Cultural and Religious Studies. 4(2), 134-139. 

Khrueatachu, Damrongphon, & Phokhathitiyukt (Editor). (2008). Biology 1. Bangkok: Department 
of Biology, Faculty of Science, Mahidol University. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitakas. Bangkok: MCU Press. 
Mahamakut Buddhist University. (1993). Thai Tipitaka & Commentaries, Set of 91 Volumes. 3rd 

edition, Bangkok: Mahamakut Buddhist University Press. 
Dimmock, M. & Fisher, A. (2017). Ethics for A-Level. Cambridge, UK: Open Book Publishers. 
Namanee, P. (2016). An Analytical Study of Sadārasantosa and Stability of Family Institution. 

Journal of MCU Peace Studies. 4(1): 42-55. 
Oxford University Press. ( 2020) . Sexual intercourse (noun). In Oxford Advanced Learner's 

Dictionary (Online).  Retrieved January, 1 8 , 2 0 20 , from https://www.oxfordlearners 
dictionaries.com/definition/ english/sexual intercourse?q=sexual+intercourse. 

Phramaha Abhinan Abhinantho (Bharksupo). (2003). A Critical Study of the Middle Way in 
Theravada Buddhist Philosophy and Aristotle's Golden Means Theory. Thesis Master 
of Arts. Graduate School: Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Phramethidhammaporn (Prayoon Dhammacitto).  ( 1 9 9 6 ) .  Instinct control.  Bangkok: 
Buddhadhamma Foundation. 

Phrapromkhunaporn (P.A. Payutto). (2014). Buddhadham: Expanded version. (39th ed.). (The 8th 

edition of computer data). Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 
Phrapromkhunaporn (P.A. Payutto). (2015). Buddhist Dictionary Vocabulary version. 23rd 

edition, Bangkok: Dhammathankusolchit Foundation. 
Promtha, S. (2005). Buddhism and Ethical issues: prostitution, abortion and murder. 3rd edition. 

Bangkok: Chulalongkorn University. 
Royal Society. (2013). Royal Institute Dictionary B.C.2554. In honor of His Majesty the King, on 

the Auspicious Occasion of the 7th Royal Birthday Celebration, 5 December 2011. 
Bangkok: Royal Institute. 

Serirak, N. (2 0 1 7 ). "Sexual intercourse in a medical perspective": the meaning of sexual 
intercourse as an aesthetic activity in the writings of Thai physicians in the 1970s. 
National Academic Conference The 11th Thai Humanities Research Forum, Exploring 
Aesthetic Dimensions in the Humanities. 8-9 September 2017 at Srinakharinwirot 
University, Prasarnmit, Bangkok. Nonthaburi: Medee Graphic Company Limited. 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2563)   1182 

 

 

Soble, A. (2002). Introduction: The Fundamentals of the Philosophy of Sex. In The Philosophy 
of Sex. 4th edition. Edited by Alan Soble. Lanham;  Boulder; New York; Oxford: Rowman 
& Littlefield Publishers. 

World Health Organization. (2006) . Defining sexual health: report of a technical consultation 
on sexual health 28–31 January 2002. Geneva: World Health Organization. 

Yodthong, A. (2017). The Cohabitation of Men and Women who become one’s legal age: 
Analyze views in Buddhism. Journal of MCU Buddhapanya Review, 2(1), 77-96. 

 




