
 
 

การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิของนักศึกษาครูสมาธิ 

สถาบันพลังจิตตานุภาพ 

The Development of Emotional Intelligence by Meditation Practice  

of Meditation Teacher Students in Willpower Institute 

 

     1เจือจันท์ วังทะพันธ์, โสวิทย์ บำรุงภักดิ์ และ พระครูสุธีคัมภีรญาณ 
1Chuarchun Wangthaphan, Sowit Bamrungphak and Phrakru Sudhikhambhirayana 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตขอนแก่น                                    
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Khon kaen Campas, Thailand.                       

 1Corresponding Author. Email: juejan.2499@gmail.com 
            

บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาปัญหาความฉลาดทางอารมณ์ของนักศึกษาครูสมาธิ
สถาบันพลังจิตตานุภาพ  2) เพื่อศึกษาการปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับความฉลาดทาง
อารมณ์ 3) เพ่ือศึกษาการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิของนักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลัง
จิตตานุภาพ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก การสังเกต และการสนทนากลุ่ม   
 ผลการวิจัยพบว่า การพัฒนาปัญหาความฉลาดทางอารมณ์ของนักศึกษาครูสมาธิด้วยการปฏิบัติ
สมาธิตามแนวทางการปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนาและแนวทางของสถาบันพลังจิตตานุภาพ ที่สอดคล้องกับ
ความฉลาดทางอารมณ์ มีทั้งหมด  5 ด้าน คือ การตระหนักรู้ในตนเอง การควบคุมตนเอง การจูงใจในตนเอง  
การเข้าใจความรู้สึกของผู้อื ่น  และทักษะทางสังคม คุณธรรมที่เกิดจากการปฏิบัติสมาธิ ทำให้นักศึกษา
แสดงออกใน 3 ด้าน คือ 1) การแสดงออกทางอารมณ์  มีสติรู้เท่าทันความคิดของตนเอง และบริหารจัดการ
อารมณ์ตนเองได้ดีขึ้น  2) การแสดงออกทางพฤติกรรม (สังคม) ควบคุมตนเองโดยแสดงออกทางกายวาจา 
และเป็นมิตรกับผู้อื่นในสังคมได้ดีกว่าเดิม  3) การแสดงออกทางปัญญา มีความเชื่อมั่นในตนเองสูง มีความ
รับผิดชอบ มีเหตุผล มีความรอบคอบ และมีปัญญาฉับไวในการแก้ไขเหตุการณ์ ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นได้อย่าง
ประสิทธิภาพ นอกจากนี้ ในกระบวนการการพัฒนาจะมีกิจกรรม ได้แก่ กิจกรรมปฐมนิเทศ กิจกรรมสัมพันธ์ 
กิจกรรมการเดินจงกรม-นั่งสมาธิ กิจกรรมสวดมนต์ กิจกรรมแสดงความรู้สึก กิจกรรมการเลือกประธานรุ่น 
กิจกรรมครูพี่เลี้ยง กิจกรรมการเดินธุดงค์ ช่วยในการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ให้ดียิ่งขึ้น      
  
คำสำคัญ: การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์; ปฏิบัติสมาธิ; นักศึกษาครูสมาธิ

 
Received January 25, 2020; Revised February 26, 2020; Accepted March 21, 2020 



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1309 

 

 Abstract  
 The aims of this research were: 1) to study the problems about the emotional 
intelligence of the meditation training of student-teachers in Willpower institute; 2) to study 
the meditation practices in Buddhism inconsistent with the emotional intelligence; 3) to study 
the development of emotional intelligence by meditation training of the meditation student-
teachers in Willpower Institute. This study is qualitative research by using in-depth interviews, 
focus group discussion and observation form as its tools. 
 The research results revealed that the causes of emotional intelligence of the 
sample, according to the way of Buddhism and Willpower Institute on emotional intelligence, 
are seen in 5 aspects: 1) self-awareness, 2) self-control, 3) self-motivation, 4) understanding 
the feelings of others, and 5) social skills. The development of emotional intelligence through 
meditation training of the sample showed 3 aspects. First, the express emotions, they have 
awareness of managing emotions. Second, the sample demonstrated behavioral expression 
(social), awareness of self-control in physical and vocal expression in society friendly. Third, 
they showed the intellectual expression, be high confidence, be responsible, be reasonable, 
be thoughtful and be able to solve problems efficiently. Besides, the development process 
of emotional intelligence training was organized various activities such as orientation course, 
greeting activity, sitting and walking meditation, praying, personal expression, voting the class 
president, trainer’s activity, and Dhutanga activity. The activities would lead the sample to be 
better on emotional intelligence. 
 
Keywords: The Development of Emotional Intelligence; Meditation Training;  
       Meditation Student-Teachers 

 
บทนำ 

 สังคมไทยในปัจจุบัน ได้มีการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็วในทุกด้าน ไม่ว่าจะเป็นการเปลี่ยนแปลงทาง                        
ทางสังคม เศรษฐกิจ การเมือง โดยเฉพาะการเปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว ซึ่งอยู่ในกระแสของโลกาภิวัตน์หรือ
ผ่านสื่อไร้พรมแดนของโลกไซเบอร์ เป็นเหตุให้คนไทยได้รับวัฒนธรรมของต่างชาติผ่านเข้ามาทางสื่อทางต่าง ๆ 
มีผลทำให้มนุษย์ในยุคปัจจุบัน เกิดภาวะความตึงเครียด สับสน วิตกกังวลเป็นจำนวนมาก เช่น ปัญหายาเสพ
ติด ปัญหาการทำแท้ง ปัญหาการข่มขืน การฆ่าตัวตายเพิ่มขึ้น เกิดความเสื่อมทางด้านจริยธรรมและศีลธรรม
ขึ้นในจิตใจ สังคมมีความเครียดมากข้ึน หากเรารู้จักควบคุมอารมณ์ของตนเองได้ด้วยการปฏิบัติสมาธิ จะทำให้
ตัวเองมีสติ รู้จักคิดพินิจพิจารณาใช้ทั้งปัญญาและสติให้สอดคล้องกัน ดังนั้น การแก้ปัญหาด้วยสมาธิ จึงเป็น



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)    1310 

 

วิธีการหนึ่งที่จะช่วยในดำรงชีพ และแก้ไขปัญหาต่างๆ ได้ด้วยดี  ซึ่งสมาธิและการฝึกสมาธิ ก่อให้เกิดผลดี 2 
ประการ (Kuptrakul, 1991) คือ 1) ให้เกิดผลในทางธรรม ซึ่งเป็นการทำใจให้สงบ บริสุทธิ์ เป็นสิ่งที่ผู้ปฏิบัติ
พึงเห็นได้ด้วยตนเอง เป็นสิ่งที่ไม่มีผู้ใดทำแทนได้ และเป็นบุญกุศลเกิดขึ้นเฉพาะตัวผู้ปฏิบัติ 2) ให้ผลในทางโลก 
คือ ช่วยในการคิด การเรียนรู้ การใช้ปัญญาในการศึกษาเรื่องราวต่างๆ การควบคุมอารมณ์แน่วแน่ มีสติมั่นคง 
มีหลักยึดและควบคุมจิตใจ ซึ ่งส่งผลต่อการเจริญก้าวหน้าในส่วนรวมได้ สมาธิหรือกรรมฐานในทาง
พระพุทธศาสนามี 2 ประการ คือ สมถกรรมฐาน และวิปัสสนากรรมฐาน มีอานุภาพในการขวางกั้นนิวรณ์หรือ
กิเลสไม่ให้มาทำให้เกิดทุกข์ได้ จึงมีหลายสำนักปฏิบัติธรรมทั้งของบรรพชิต และคฤหัสถ์ได้นำไปพัฒนาเป็น
รูปแบบการเรียนการสอน ตลอดถึงเป็นหลักสูตรทั ้งระยะสั้นและระยะยาว  (Trakulsakrit, 2000) ดังเช่น 
สถาบันพลังจิตตานุภาพ ได้ทำการสอนหลักสูตรครูสมาธิ ซึ่งพระธรรมมงคลญาณ (ปัจจุบันพระพรหมมงคล
ญาณ พระอาจารย์หลวงพ่อวิริยังค์ สิรินธฺโร) ไดเ้ขียนหลักสูตรที่เรียกว่า “สมาธิไฮเทค” หรือทันสมัยตามโลกา
ภิวัตน์ จากการศึกษาและประสบการณ์ของท่านได้ศึกษาจากพระอาจารย์กงมา จิรปุญโญ และพระอาจารย์มั่น 
ภูริทฺตโต ปรมาจารย์ (Phra Dhammongkolyarn, 2011) นานถึง 50 ปี ได้รวบรวมไว้ในหลักสูตรครูสมาธิที่
เรียนแค่ 6 เดือน ทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ ในภาคปฏิบัติมีการฝึกภาคสนามเดินธุดงค์ ณ ดอยอินนทนนท์ 
จังหวัดเชียงใหม่ จึงจะจบหลักสูตรครูสมาธิโดยบริบูรณ์    
 ในการวิจัยนี้ได้ศึกษา ณ สถาบันพลังจิตตานุภาพ สาขา 17 (วัดป่าหลวง) ตำบลนาข่า อำเภอเมือง 
จังหวัดอุดรธานี เนื่องจากปัญหาของนักศึกษาครูสมาธิ สาขา 17 ในการควบคุมอารมณต์นเอง การเข้าใจบุคคล
อื่นและการอยู่ร่วมกับสังคม ซึ่งการขาดทักษะด้านอารมณ์ อันเนื่องมาจากการเปิดอายตนะภายใน คือ ตา หู 
จมูก ลิ้น กาย และใจ ไปในการรับรู้สิ่งต่าง ๆ โดยขาดการตรึกตรอง ไตร่ตรอง ใคร่ครวญ พิจารณาอย่างรอบ
ด้าน เป็นคน “จิตเปราะบาง รักง่าย หน่ายเร็ว ไม่อดทน และไม่รู้จักรอคอย” (Bamrungphak, 2015)  ทำให้
การดำเนินชีวิตและการอยู่ร่วมกับคนอ่ืนไม่ได้ผลดีเท่าที่ควร จึงทำใหผู้้เขียนสนใจที่จะศึกษาประเด็นนี้  
 แนวคิดของ Daniel Goleman นักจิตวิทยาชาวอเมริกัน ได้กล่าวถึงความฉลาดทางอารมณ์ (EQ)                
มีองค์ประกอบ 5 ด้าน คือ (1) การตระหนักรู้ในตนเอง (self-awareness) คือ ความสามารถในการตระหนักรู้
และเข้าใจอารมณ์ ความรู้สึกและแรงผลักดันของตนเอง รู้ถึงจุดอ่อนและจุดแข็งในตัวเอง รับรู้ผลกระทบที่ จะ
เกิดต่อความรู้สึกของคนอื่น (2) การควบคุมตนเอง (self-regulation) คือ ความสามารถในการควบคุมและ
เปลี่ยนแปลงทั้งอารมณ์ และการกระทำของตนเอง (3) การจูงใจในตนเอง (motivation) คือ ความรู้สึกที่
ต้องการประสบความสำเร็จมีความมุ่งมั่นในการทำงานตั้งใจปฏิบัติตามเป้าหมายด้วยความกระตือรือร้น และ
ความเพียรพยายามมองอุปสรรคให้เป็นโอกาสในการแก้ปัญหา มองว่าปัญหาทุกอย่างสามารถแก้ไขได้ (4) การ
เข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น (empathy) คือ ความสามารถในการเข้าใจที่มาหรือสาเหตุของอารมณ์และความรู้สึก
ของบุคคลอื่น การไม่ทำให้ผู้อื่นรู้สึกเสียหน้าในสถานการณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้น (5) ทักษะทางสังคม (social skills) 
คือ ความสามารถในการปรับตัวเข้ากับบุคคลทุกประเภทได้ มีความสามารถในการสร้างสัมพันธภาพกับเพ่ือน
ร่วมงานภายในองค์กร และหน่วยงานภายนอกองค์กร (Goleman, 1998)   
 จากปัญหาดังกล่าว ผู้ เขียนเห็นว่า การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิของ
นักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิตตานุภาพ จึงเป็นการนำเอากระบวนการทางอารมณ์แสดงออกมาในการ



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1311 

 

ติดต่อสื่อสารสัมพันธ์กับผู้อ่ืน รักษาความสมดุลของเหตุและผลกับอารมณ์ได้ดี เรียกว่า รู้และเข้าใจในโลกและ
ชีวิต ซ่ึงจะเป็นประโยชน์ต่อนักศึกษาในการดำรงชีวิต และการติดต่อสัมพันธ์กับผู้อื่นในชีวิตประจำวัน  
 
วัตถุประสงค์ของการวิจัย 

1. เพ่ือศึกษาปัญหาความฉลาดทางอารมณ์ของนักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิตตานุภาพ  
2. เพ่ือศึกษาการปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับความฉลาดทางอารมณ์  
3. เพื่อศึกษาการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิของนักศึกษาครูสมาธิสถาบัน

พลังจิตตานุภาพ 
 
วิธีดำเนินการวิจัย 
 1. รูปแบบการวิจัย ผู้เขียนใช้ระเบียบวิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) ภาคสนาม 
โดยการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) การสังเกต (Observation) และการสนทนากลุ่ม (Focus 
Group Discussion) เพ่ือให้ได้ข้อมูลเชิงประจักษ์  
 2. ผู้ให้ข้อมูลหลัก โดยกำหนดกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก จำนวน 30 รูป/คน ณ สถาบันพลังจิตตานุ
ภาพ สาขา 17 (วัดป่าหลวง) ตำบลนาข่า อำเภอเมือง จังหวัดอุดรธานี มีเกณฑ์การคัดเลือก ดังนี้ 1) กลุ่ม
ผู้บริหารสถาบัน จำนวน 3 คน (1) เป็นผู้สำเร็จหลักสูตรครูสมาธิ  มีความรู้ด้านการบริหารงาน (2) เป็นผู้สำเร็จ
หลักสูตรอาจาริยสาสมาธิ และมีความรู้ด้านการสอนสมาธิ (3) เป็นผู้มีจิตอาสา 2) กลุ่มอาจารย์สอนสมาธิ                 
(อาจาริยสาสมาธิ) จำนวน 7 คน (1) เป็นผู้สำเร็จหลักสูตรครูสมาธิ (2) เป็นผู้สำเร็จหลักสูตรอาจาริยสาสมาธิ 
และมีความรู้ด้านการสอนสมาธิ (3) เป็นผู้มีจิตอาสา  3) กลุ่มนักศึกษาครูสมาธิ คือ พระสงฆ์ จำนวน 3 รูป  
แม่ชี จำนวน 3 คน คฤหัสถ์ จำนวน 14 คน รวมจำนวน 20 รูป/คน (1) อายุตั้งแต่ 20 ปีขึ้นไป (2) เป็นผู้สำเร็จ
หลักสูตรครูสมาธิ (3) เป็นผู้ที่กำลังศึกษาหลักสูตรครูสมาธิ  
 3. เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัย มีอยู่ 3 แบบ คือ แบบสัมภาษณ์เชิงลึก การสังเกต และการสนทนา
กลุ่ม  
 4. การสร้างและการหาคุณภาพเครื ่องมือการวิจัย  นำแบบสัมภาษณ์มาปรับปรุงแก้ไขตามที่
อาจารย์ที่ปรึกษาแนะนำ นำข้อมูลที่ปรับปรุงแก้ไขแล้ว เสนอผู้เชี่ยวชาญเพื่อตรวจสอบความเที่ยงตรงของ
เนื้อหา (Content Validity) เพ่ือความถูกต้องของแบบสัมภาษณ์แล้วนำแบบสัมภาษณ์ไปปรับปรุงแก้ไขอีกครั้ง 

5. การเก็บรวบรวมข้อมูล  
กกกกกก  1) รวบรวมข้อมูลชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พ.ศ. 2539  และรวบรวมข้อมูลชั้นทุติยภูมิ เอกสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา ทั้งที่เป็นหนังสือ ตำรา 
เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง รวมถึงเว็บไซด์ต่าง ๆ นำไปจัดเรียงลำดับก่อนและหลังตามวัตถุประสงค์ของ
การศึกษา  



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)    1312 

 

2) ผู้เขียนติดต่อบัณฑิตศึกษา มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพื่อขอหนังสือความ
ร่วมมือในการทำวิจัยไปยังกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก จำนวน 30 รูป/คน นำแบบสัมภาษณ์ไปสัมภาษณ์เชิงลึก กลุ่ม
ผู้ให้ข้อมูลหลัก และรับแบบสัมภาษณ์คืนมาด้วยตนเอง เมื่อได้แบบสัมภาษณ์มาแล้วนำมาตรวจสอบความ
ถูกต้องของแบบสัมภาษณ์แล้วเรียงลำดับวันเวลาก่อนหลัง   

3) รวบรวมข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก การสังเกต และการสนทนากลุ่ม จากผู้ทรงคุณวุฒิ 
ศึกษาในประเด็น ปัญหาความฉลาดทางอารมณ์ของนักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิตตานุภาพ การปฏิบัติสมาธิ
ในพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับความฉลาดทางอารมณ์ และการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติ
สมาธิของนักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิตตานุภาพ เพื่อนำไปวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้ศึกษาในเชิงพรรณนาต่ อไป
 6. การวิเคราะห์ข้อมูล  
  1) วิเคราะห์ข้อมูลจากการสัมภาษณ์เชิงลึก การสังเกต และการสนทนากลุ่ม ในแต่ละประเด็นจาก
ผู้ทรงคุณวุฒิ และวิเคราะห์ข้อมูลชั้นปฐมภูมิ ได้แก่ พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
พ.ศ. 2539 และข้อมูลที่เป็นทุติยภูมิ ได้แก่ เอกสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา ทั้งที่เป็นหนังสือ ตำรา 
เอกสาร และงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง รวมถึงเว็บไซด์ต่าง ๆ  

2) วิเคราะห์ข้อมูล โดยวิธีพรรณนาวิเคราะห์  (Descriptive Analysis) ปัญหาความฉลาดทาง
อารมณ์ของนักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิตตานุภาพ การปฏิบัติสมาธิในพุทธศาสนาที่ สอดคล้องกับความ
ฉลาดทางอารมณ์ และการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิของนักศึกษาครูสมาธิสถาบัน
พลังจิตตานุภาพ และนำผลที่ได้จากการวิเคราะห์ในแต่ละประเด็นไปสังเคราะห์  

3) สรุปผลการวิจัย อภิปรายผล และข้อเสนอแนะในการทำวิจัยในครั้งต่อไป เพื่อนำไปสู่ขั้นตอน
ของการเขียนรายงานการวิจัย ตามกรอบที่กำหนดไว้ในคู่มือการทำวิทยานิพนธ์และสารนิพนธ์ของบัณฑิต
วิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

 
ผลการวิจัย          

 ผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์การวิจัย ดังนี้   
 1.ปัญหาความฉลาดทางอารมณ์ของนักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิตตานุภาพ จากการ
สัมภาษณ์ผู้ให้ข้อมูลหลัก พอสรุปได ้5 ด้าน คือ  

1) ด้านการตระหนักรู้ในตนเอง มี 5 ด้านคือ  (1) ไม่สามารถควบคุมอารมณ์ของตนเองได้ดี
เท่าที่ควร แสดงอารมณ์ในด้านไม่ดีต่อผู้อ่ืน เช่น ไม่พอใจ โกรธ ขาดเหตุผล อาฆาต (2) การไม่รับฟังความ
คิดเห็นของผู้อื่น การโต้เถียงกัน ยกตนข่มท่าน ไม่เป็นผู้พูดและผู้ฟังที่ดี (3) การ ติเตียนหรือเพ่งโทษผู้อ่ืน               
(4) ขาดความรอบคอบ ความอดทน ความเพียรในการทำงาน (5) ติด Social Media  (Jampaloay, 2019)  

2) ด้านการควบคุมตนเอง มี 4 ด้าน คือ (1) การแสดงกิริยาอาการความไม่พอใจ ไม่เก็บความรู้สึก 
(2) การแสดงความวู่วาม ฉุนเฉียว เมื่อไม่ชอบใจ ไม่พอใจ (3) การแสดงออกทางวาจาและทางกายที่ไม่
เหมาะสมกับกาลเทศะ (4) การโต้ตอบทันทีเมื่อถูกคนใส่ร้าย (Srirasa, 2019)    



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1313 

 

3) ด้านการจูงใจในตนเอง มี 4 ด้าน คือ (1) ขาดความเชื่อมั่นในตนเองและความรับผิดชอบ            
(2) ขาดความกล้าหาญและอดทน (3) มีความเครียด กระวนกระวาย ไม่ค่อยมีความเพียร (4) ขาดความ
รอบคอบ การไตร่ตรองในการทำงาน (Harigan, 2019)     

4) ด้านการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น มี 5 ด้าน คือ (1) ไม่เข้าใจความรู้สึกของคนอื่น (2) ขาด
ความเห็นอกเห็นใจผู้อื่น (3) ไม่เกรงใจผู้อื่นและทำให้ผู้อื่นเสียหน้า (4) ขาดการศึกษาท่าทีและอารมณ์ของ
เพ่ือน (5) อารมณ์ท่ีไม่ดีต่าง ๆ เข้ามาเยอะมาก เช่น หงุดหงิด รำคาญคนอื่น (Somme, 2019)    

5) ด้านทักษะทางสังคม มี 3 ด้าน คือ (1) ไม่รู ้จักกาลเทศะ ไม่มีปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับบุคคลอ่ืน                  
(2) ไม่รู้จักมารยาทในการเข้าสังคม (3) มองโลกในด้านลบ ไม่มีวาทศิลป์ในพูด (Phra Thanin Vichito, 2019)  

สรุป  ปัญหาความฉลาดทางอารมณ์ของนักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิตตานุภาพทั้ง 5 ด้าน เป็น
ปัญหาที่จะต้องนำไปพัฒนาด้วยการปฏิบัติสมาธิ เพื่อให้นักศึกษาตระหนักรู้ในตนเอง มีสติรู้เท่าทันอารมณ์
ตนเอง สามารถควบคุมตนเองให้แสดงออกได้อย่างเหมาะสม มีความรู้สึกที่ต้องการประสบความสำเร็จ                   
มีเป้าหมายด้วยความกระตือรือร้น และความเพียรพยายามมองอุปสรรคให้เป็นโอกาสในการแก้ปัญหา เข้าใจ
ความรู้สึกของผู้อื่น ไม่ทำให้ผู้อื่นรู้สึกเสียหน้าในสถานการณ์ต่างๆ มีทักษะทางสังคมสามารถปรับตัวเข้ากับ
บุคคล และสร้างสัมพันธภาพกับเพ่ือนร่วมงานภายในองค์กรและภายนอกองค์กร  

2. การปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับความฉลาดทางอารมณ์              
2.1 การปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนา แบ่งเป็นหลักใหญ่ ๆ 2 แบบ คือ  

  1) การเจริญสมาธิตามหลักสมถกรรมฐาน มีแนวทาง 4 แบบ ได้แก่ (1) การเจริญสมาธิตามวิธี
ธรรมชาติ  (2) การเจริญสมาธิตามหลักอิทธิบาท การสร้างสมาธิตามหลักอิทธิบาท (ฉันทะ วิริยะ จิตตะ 
วิมังสา) (3) การเจริญสมาธิอย่างเป็นแบบแผน กำหนดวางกันไว้เป็นรูปแบบโดยเริ่มจากการชำระศีลให้บริสุทธิ์
แล้วจึงปฏิบัติ ซึ ่งวิธีเจริญสมาธิแตกต่างกันไป คือ บริกรรมภาวนา อุปจารภาวนา และอัปปนาภาวนา                     
(4) การเจริญสมาธิอย่างสามัญหรือฝึกสมาธิ โดยใช้สติเป็นตัวนำ มี 2 วิธีคือ  (1) การฝึกเพื่อใช้งานทางปญัญา 
หรือมุ่งประโยชน์ทางปัญญา (2) การฝึกเพ่ือสร้างสมาธิล้วน ๆ หรือมุ่งลึกลงไปในทางสมาธิเพียงด้านเดียว เป็น
วิธีการเน้นสมาธิโดยตรง (Phra Dhamapitaka (P.A.Payutto), 1998)   
  2) การเจร ิญสมาธ ิตามหลักว ิป ัสสนากรรมฐาน การเจร ิญว ิป ัสสนากรรมฐานตามหลัก
พระพุทธศาสนานั้น ส่วนใหญ่แล้วใช้แนวทางการเจริญตามหลักสติปัฏฐาน 4  คือ กายานุปัสสนาสติปัฎฐาน 
ด้วยการมีสติกำหนดพิจารณากำกับ รู้เท่าทันเรื่องทางกาย จดจ่อพิจารณาความเป็นไปของกาย เวทนานุปัสส
นาสติปัฏฐาน ด้วยการตั้งสติกำหนดพิจารณาเวทนา การใช้สติจดจ่อพิจารณาความเป็นไปของเวทนา จิตตา
นุปัสสนาสติปัฎฐาน ด้วยการมีสติกำหนดพิจารณาจิต รู้เท่าทันจิต หรือรู้ทันสภาวะของจิต อารมณ์ของการ
เจริญจิตตานุปัสสนาสติปัฎฐานนี้ มุ่งให้ผู้ปฏิบัติมีสติ กำหนดรู้ทันสภาวะจิตที่เกิดขึ้นเท่านั้น เป็นการใช้สติดูจิต 
จดจ่อพิจารณาตามความเป็นไปของจิตว่า จิตของตนในขณะนั้นๆ เป็นอย่างไร ก็รู้ชัดตามที่เป็นอยู่ขณะนั้น ๆ  
และธัมมานุปัสสนาสติปัฎฐาน ด้วยการมีสติกำหนดพิจารณาธรรม รู้เท่าทันสภาวธรรม หมายถึง การใช้สติ             
จดจ่อพิจารณาต่อความเป็นไปของธรรม 6 ประการ คือ นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 6 โพชฌงค์ 7 และอริยสัจ 
4 ด้วยอารมณ์กรรมฐาน (Vipassana Department (complier), 2005) 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)    1314 

 

 2.2 การปฏิบัติสมาธิของสถาบันพลังจิตตานุภาพ ตามหลักการปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนาคือ 
หลักสมถกรรมฐานและวิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งอยู่ที่ผู้ปฏิบัติจะมุ่งจะดำเนินจิตไปทางสมถะหรือทางวิปัสสนา              
ในงานวิจัยนี้ ศึกษาเฉพาะเรื่องสมาธิเท่านั้น เป็นไปตามหลักในทางพระพุทธศาสนา การเจริญสมาธิอย่างเป็น
แบบแผนวิธีเจริญสมาธิคือ บริกรรมภาวนา (Phra Dhamapitaka (P.A.Payutto), 1998) (บริกรรมคำว่า    
“พุทโธ”) จุดประสงค์ของการทำสมาธิคือ การสะสมพลังจิต สมาธิ หมายถึง ความสงบ มี 2 แบบ ได้แก่ สมาธิ
ธรรมชาติ คือ การได้พักผ่อนและนอนหลับแต่ละครั้ง (สะสมพลังจิต 40% ถูกใช้งานหมดไปทุกวัน) และสมาธิ
ที่สร้างขึ้น เป็นการทำสมาธิอย่างเป็นรูปแบบมีขั้นตอนและกำหนดกฎเกณฑ์ ในการทำสมาธิ จึงเป็นการสร้าง
สมาธิ (สะสมพลังจิต 60% จะถูกสะสมไว้ฝังสนิทที่ฐานจิต ไม่มีวันสูญสลายไป ข้ามภพข้ามชาติ) รูปแบบในการ
ปฏิบัติสมาธิ คือ การเดินจงกรม 30 นาท ีก่อนจึงนั่งสมาธิ 30 นาที โดยกำหนดฐานจิต ซึ่งมีอยู่ 3 ฐานหลัก คือ 
หน้าผาก หัวใจ (หัวอกเบื้องซ้าย) และที่สะดือ ซึ่งจะวางที่เฉพาะใบหน้าหรือที่ปลายจมูกก็ได้ แล้วบริกรรมคำ
ว่า “พุทโธ” ไว้ในใจไม่ออกเสียง เหตุผลที่จะต้องบริกรรมคือ บุคคลทุก ๆ คนจะต้องมีอารมณ์ อารมณ์ 
หมายถึง ความนึกคิดไม่มีที่สิ้นสุด ในการควบคุมอารมณ์จะมีกองกำลังทั้ง 7 คือ พลังจิต ความรอบคอบ ความ
หยุดยั้ง ความเตือนตน  ความอดทน ความเฉียบคม  ความวางเฉย เพราะขณะจิตเป็นสมาธินั้ น กระแสจิต
พร้อมกับกองกำลังทั้ง 7 ได้ฟักตัวอย่างมีประสิทธิภาพในแต่ละจุด (จะก่อตัวเต็มที่เวลาเรานั่งสมาธิ) อันนี้เป็น
ลักษณะในตัวมันเอง เมื ่อกองกำลังทั ้ง 7 ได้รับการฝึกซ้อมจนมีประสิทธิภาพดีและค่อนข้างดี ก็อยู ่ที ่ผู้
บัญชาการจะจัดทัพอย่างไร (Phra Dhammongkolyarn, 2011) 
 2.3 การปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับความฉลาดทางอารมณ์ ขอนำเสนอใน
ประเด็นปัญหาความฉลาดทางอารมณท์ั้ง 5 ด้าน ดังนี้ 
  1) ปัญหาด้านการตระหนักรู้ในตนเอง คือ ไม่สามารถควบคุมอารมณ์ของตนเองได้ดีเท่าที่ควร 
แสดงอารมณ์ในด้านไม่ดีต่อผู้อ่ืน จากปัญหาดังกล่าว มีลักษณะเป็นคนมีโทสจริต จะต้องปฏิบัติสมาธิด้วยการ
เจริญพรหมวิหาร 4 และวัณณกสิณ 4 และเป็นคนมีโมหจริต จะต้องปฏิบัติสมาธิด้วยการเจริญอานาปานสติ 
(สต ิกำหนดลมหายใจเข ้า -ออก)  (Phra Dham Thirarat Mahamuni, 1988) ในทางพระพ ุทธศาสนา 
พระพุทธเจ้าทรงแสดงอานาปานสติสมาธิกถา “ภิกษุทั้งหลาย อานาปานสติสมาธิแม้นี้ที่เจริญแล้วทำให้มาก
แล้ว ย่อมเป็นสภาพสงบประณีต สดชื่น เป็นธรรมเครื่องอยู่เป็นสุข และทำอกุศลธรรมชั่วร้ายที่เกิดขึ้นแล้ว ๆ 
ให้อันตรธานไป สงบไปโดยเร็ว เปรียบเหมือนฝุ่นละอองที่ฟุ ้งขึ ้นท้ายฤดูร้อน ถูกฝนใหญ่นอกฤดูกาลให้
อันตรธานไป สงบไปโดยเร็ว อานาปานสติสมาธิที่เจริญแล้วอย่างไร ทำให้มากแล้วอย่างไร จึงเป็นสภาพสงบ
ประณีต สดชื่น เป็นธรรมเครื่องอยู่เป็นสุขและทำอกุศลธรรมชั่วร้ายที่เกิดขึ้นแล้ว ๆ ให้อันตรธานไป สงบไป
โดยเร็ว ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุในธรรมวินัยนี้ ไปสู่ป่าก็ดี ไปสู่โคนไม้ก็ดี ไปสู่เรือนว่างก็ดีนั่งคู้บัลลังก์ ตั้งกายตรง 
ดำรงสติไว้เฉพาะหน้า มีสติหายใจออก มีสติหายใจเข้า” (Thai Tipitaka 1/165/136-137) และแนวทางของ
สถาบันฯ การปฏิบัติสมาธิ เมื่อจิตเข้าภวังค์ จิตมีความสงบ จะเกิดความซาบซึ้งของสมาธิ เกิดแสงสว่าง เกิด
ความเย็นใจ เพราะกองกำลังทั้ง 7 ประกอบไปด้วย พลังจิต ความรอบคอบ ความหยุดยั้ง ความเตือนตน ความ
อดทน ความเฉียบคม และความวางเฉย เพราะขณะจิตเป็นสมาธินั้น กระแสจิตพร้อมกับกองกำลังทั้ง 7 ได้ฟัก
ตัวอย่างมีประสิทธิภาพในแต่ละจุด ผลที่เกิดขึ้นจะทำให้ความอยู่เย็นเป็นสุข ความชุ่มชื้น ความเพลิดเพลิน 



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1315 

 

ความมีเมตตาธรรม ความซาบซึ้งตรึงใจ มีประโยชน์ 12 ข้อคือ ทำให้หลับสบายคลายกังวล  กำจัดโรคภัยไข้
เจ็บ สมองปัญญาดี  รอบคอบก่อนทำงาน ระงับความร้ายกาจ บรรเทาความเครียด  มีความสุขพิเศษ จิตใจ
อ่อนโยน กลับใจได ้เวลาจะสิ้นลมพบทางดี เจริญวาสนาบารมี เป็นกุศล (Phra Dhammongkolyarn, 2011)   
            ดังนั้น ปัญหาด้านการตระหนักรู้ในตนเอง เป็นคนมีโทสจริตและโมหจริตจะต้องปฏิบัติสมาธิด้วยการ
เจริญพรหมวิหาร 4 วัณณกสิณ 4 และการเจริญอานาปานสติ ซึ่งจะต้องควบคุมอารมณ์ด้วยการทำสมาธิ               
บ่อย ๆ เมื่อจิตเข้าภวังค์ จิตมีความสงบจะเกิดความซาบซึ้งของสมาธิ เกิดความเย็นใจ เพราะกองกำลังทั้ง 7 ได้
ฟักตัวอย่างมีประสิทธิภาพในแต่ละจุด การปฏิบัติสมาธิทำให้รอบคอบก่อนทำงาน ระงับความร้ายกาจ บรรเทา
ความเครียด มีความสุขพิเศษ จิตใจอ่อนโยน กลับใจได้ เป็นผลให้นักศึกษาสามารถบริหารจัดการอารมณ์
ตนเองได้ดีมากขึ้น 
 2) ปัญหาด้านการควบคุมตนเอง คือ การแสดงกิริยาอาการความไม่พอใจ การแสดงออกทางวาจา
และทางกายที่ไม่เหมาะสมกับกาลเทศะ เป็นจริตหรือลักษณะนิสัยคนมีโทสจริต จะต้องเจริญกรรมฐานคือ 
พรหมวิหาร 4 (อัปปมัญญา 4) และผู้ที่มีกรรมฐานทั้ง 4 ประการอยู่ในใจย่อมได้ประโยชน์ คือ...เมตตาใน              
อารักขกัมมัฏฐาน และมีอัปปมัญญา เป็นอารมณ์ของสมถกรรมฐานที่ใช้ได้ดีในผู้มีโทสจริต ซึ่งควรแก้ไขจริยา
ด้วยการยกอารมณ์ขึ้นพิจารณาสู่ฐานเมตตา  ก็จะช่วยลดความเครียด หงุดหงิด อาฆาตพยาบาทการจองเวร              
ซึ่งกันและกันไปได้ (Pin Mudukun, 1992) และแนวทางของสถาบันฯ ได้กล่าวถึงอารมณ์นั้นมีหลากหลาย                    
มีบางอารมณ์ที่มีความรุนแรงจนเป็นเหตุให้จิตใจเศร้าหมองหรือให้ความฉุนเฉียว ตลอดจนเกิดความวุ่นวาย
ฟุ้งซ่าน หากควบคุมไม่ได้จะเกิดภัยอันตรายอย่างใหญ่ บุคคลทั้งหลายจึงพยายามหาทางระงับอารมณ์ด้วย
วิธีการต่าง ๆ เพราะเหตุว่าเรื่องใหญ่สมาธิคุมอยู่ เพราะสมาธิมีกำลัง ส่วนเรื่องเล็กคุมไม่อยู่เพราะว่าสมาธิอ่อน
กำลังลง บางทีอารมณ์รุนแรง...จะต้องแก้ไข ปมนี้คือ จุดรุนแรงถ้าเกิดบ่อย ๆ ประสาทในร่างกายจะเกิดพิการ
ได้ สมาธิเมื่อรวมแล้วความรุนแรงเหล่านี้ ได้ถูกระงับไปหรือถ้าไม่ถูกระงับไปแสดงว่า เกิดจากสาเหตุที่ไม่มี
สมาธิ ดังนั้น อารมณ์ต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นนี้ มีผลที่ให้เกิดความวุ่นวายในใจหรือความว้าวุ่น เมื่อเป็นเช่นนี้ ก็เป็น
ช่องทางของกิเลสตัวสำคัญแทรกเข้ามา คือ โทโส โมโหทั้งปวงเหล่านี้ จะเข้าถึงจุดอันตราย สมาธิช่วยควบคุม
อารมณ์ได้ ที่ได้ทำสมาธิมาเป็นระยะๆ เมื่อจิตเข้าภวังค์ จิตมีความสงบ จะเกิดความซาบซึ้งของสมาธิ เกิดแสง
สว่าง เกิดความเย็นใจ (Phra Dhammongkolyarn, 2011)   
 ดังนั ้น ปัญหาด้านการควบคุมตนเอง เป็นจริตหรือลักษณะนิสัยคนมีโทสจริต ซึ ่งจะต้องเจริญ
กรรมฐานคือ พรหมวิหาร 4 (อัปปมัญญา 4) และจะต้องควบคุมอารมณ์ด้วยการทำสมาธิเป็นประจำ หากเกิด
เรื่องใหญ่สมาธิจะควบคุมอารมณ์ได้เพราะสมาธิมีกำลัง  
 3) ปัญหาด้านการจูงใจในตนเอง คือ ขาดความเชื่อมั่นในตนเอง ขาดความรับผิดชอบ ขาดความ
รอบคอบ การไตร่ตรองในการทำงาน ผู้มีจริตเช่นนี้ควรเจริญอานาปานสติกัมมัฏฐานเหมือนกับคนโมหจริต 
(Phra Dham Thirarat Mahamuni, 1988) ซึ่งอยู่ในแนวทางในการเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏ
ฐาน 4 ในข้อกายานุปัสสนาสติปัฏฐาน “ภิกษุทั้งหลาย ทางนี้เป็นทางเดียว เพ่ือความบริสุทธิ์ของเหล่าสัตว์ เพ่ือ
ล่วงโสกะและปริเทวะ เพื่อดับทุกข์และโทมนัส เพื่อบรรลุญายธรรม เพื่อทำให้แจ้งนิพพานทางนี้คือสติปัฏฐาน 
4 ประการ...พิจารณาเห็นกายในกายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ...” (Thai Tipitaka 10/372/301) 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)    1316 

 

และในการพิจารณาลมหายใจเข้าออก “ภิกษุพิจารณาเห็นกายในกายอยู่...ไปสู่ป่าก็ดี ไปสู่โคนไม้ก็ดี ไปสู่เรือน
ว่างก็ดี นั่งคู้บัลลังก์ ตั้งกายตรง ดำรงสติไว้เฉพาะหน้า มีสติหายใจเข้า มีสติหายใจออกเมื่อหายใจเข้ายาว ก็รู้
ชัดว่าเราหายใจเข้ายาว เมื่อหายใจออกยาว ก็รู้ชัดว่าเราหายใจออกยาว...” (Thai Tipitaka 10/374/302) 
และการเจริญจิตตานุปัสสนาสติปัฎฐาน “ภิกษุพิจารณาเห็นจิตในจิตอยู่ อย่างไรคือ ภิกษุในธรรมวินัยนี้  จิตมี
ราคะก็รู้ชัดว่าจิตมีราคะ จิตปราศจากราคะก็รู้ชัดว่า จิตปราศจากราคะ จิตมีโทสะก็รู้ชัดว่าจิตมีโทสะ…จิตเป็น
สมาธิก็รู้ชัดว่าจิตเป็นสมาธิ…”(Thai Tipitaka 10/381/314-315) ซ่ึงมุ่งให้ผู้ปฏิบัติมีสติกำหนดรู้ทันสภาวะจิต
ที่เกิดขึ้นเท่านั้น โดยไม่ต้องไปปรุงแต่ง เรียกว่า เป็นการใช้สติดูจิต จดจ่อพิจารณาตามความเป็นไปของจิตว่า 
จิตของตนในขณะนั้นๆ เป็นอย่างไร เช่น จิตมีราคะ จิตไม่มีราคะ จิตมีโทสะ จิตไม่มีโทสะ จิตมีโมหะ จิตไม่มี
โมหะฯลฯ ก็รู้ชัดตามที่เป็นอยู่ขณะนั้นๆ และแนวทางของสถาบันฯ การดำเนินสมาธินั้นมีอิทธิพลสูงมากจะ
เพ่ิมพูนความทรงจำให้ดีขึ้น ช่วยให้เกิดซึ่งความเฉลียวฉลาด ลักษณะการจดจำ ตลอดจนเชาวน์ปัญญาจะวิเศษ
ขึ้น (Phra Dhammongkolyarn, 2011) ซ่ึงมีกิจกรรมด้านการจูงใจตนเอง เช่น การแสดงความรู้สึก จะช่วยใน
การสร้างความเชื่อมั่นในตนเองได้มาก  
 ดังนั้น ปัญหาด้านการจูงใจตนเอง ควรเจริญอานาปานสติกัมมัฏฐาน ซึ่งอยู่ในแนวทางในการเจริญ
วิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 การทำสมาธิสม่ำเสมอประกอบกับกิจกรรมการแสดงความรู้สึก จะ
ช่วยในการสร้างความเชื่อมั่นในตนเองได้มากขึ้น กล้าแสดงออกต่อสาธารณชน และมีความเพียรพยายามมอง
อุปสรรคให้เป็นโอกาสในการแก้ปัญหา  
 4) ปัญหาด้านการเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น คือ ไม่เข้าใจความรู้สึกของคนอื่น ขาดความเห็นอก
เห็นใจผู้อ่ืน  ไม่เกรงใจผู้อ่ืน และทำให้ผู้อื่นเสียหน้า หลักทางพระพุทธศาสนา การรับรู้อารมณ์ ในพระอภิธรรม
เรียกว่า ปสาทรูป หมายถึง ที่อาศัยอยู่ในมหาภูตรูป 4 เป็นรูปที่เห็นไม่ได้แต่กระทบได้ “รูปที่เป็นจักขายตนะ
นั้นเป็นไฉนจักษุใด เป็นปสาทรูป อาศัยมหาภูตรูป 4 นับเนื่องในอัตภาพ ที่เห็นไม่ได้แต่กระทบได้...รูปที่เป็น               
กายายตนะ นั้นเป็นไฉนกายใด เป็นปสาทรูป อาศัยมหาภูตรูป 4 นับเนื่องในอัตภาพ ที่เห็นไม่ได้แต่กระทบ             
ได้...” (Thai Tipitaka 34/596-615/190-196) ดังพระผู้มีพระภาคตรัสว่า “ภิกษุทั้งหลาย ผัสสายตนะ 6 
ประการนี้ ที่บุคคลไม่ฝึก ไม่คุ้มครอง ไม่รักษา ไม่สำรวมแล้ว ย่อมนำทุกข์มีประมาณยิ่งมาให้….ภิกษุทั้งหลาย 
ผัสสายตนะ 6 ประการนี้ ที ่บุคคลฝึกดี คุ ้มครองดี รักษาดี  สำรวมดีแล้ว ย่อมนำสุขมีประมาณยิ่งมาให้                
(Thai Tipitaka 18/94/97) ซึ่งสามารถแบ่งความรู้ได้ตามช่องทางการรับรู้ของจิตหรือทางอายตนะได้เป็น 2 
ประเภท คือ ความรู้ที่ได้ทางปัญจทวาร คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย คือ รู้เฉพาะ รูปหรือวัตถุ เสียง กลิ่น รส 
ลักษณะสิ่งที่ต้องกาย เช่น ความแข็งกระด้าง ความเย็น ร้อน อ่อน นุ่ม เป็นต้น  และความรู้ที่ได้จากมโนทวาร 
หรือความรู้ทางใจ ได้แก่ ธรรมารมณ์ คือ ความรู้สึก นึกคิด ทั้งหลายที่ใจรู้ เป็นลักษณะนามธรรม จับต้องไม่ได้
เป็นความรู้สึกที่ถูกส่งผ่านมาทางประสาทสัมผัสต่างๆ และแนวทางของสถาบันฯ การทำสมาธิที่สร้างขึ้นอย่าง
สม่ำเสมอ เจริญอิทธิบาท 4 ในการทำสมาธิ ฝึกการเข้าออกของภวังค์จนเกิดวสี จะช่วยให้มีสติ มีชวนะจิต                         
ชวนะปัญญา ทำให้จิตใจสงบไม่วุ่นวาย ตลอดการยับยั้งอารมณ์ท่ีไม่ดไีด้ (Leardsomporn, 2019)  
 ดังนั้น ปัญหาด้านการเข้าใจความรู้สึกของผู้อ่ืน ช่องทางการรับรู้ของจิตหรือทางอายตนะคือ ความรู้
ที่ได้ทางปัญจทวาร คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และความรู้ที่ได้จากมโนทวาร หรือความรู้ทางใจ ประกอบกับการ



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1317 

 

เจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน และการทำสมาธิที่สร้างขึ้น จะทำให้มีสติ มีชวนะจิต ชวนะปัญญา 
สามารถรับรู้เข้าใจความรู้สึกของผู้อื่นได้ดีขึ้น 
 5) ปัญหาด้านทักษะทางสังคม คือ ไม่รู ้จักกาลเทศะ ไม่มีปฏิสัมพันธ์ที่ดีกับบุคคลอื่น ไม่รู ้จัก
มารยาทในการเข้าสังคม มองโลกในด้านลบ ไม่มีวาทศิลป์ในพูด หลักทางพระพุทธศาสนามองว่า ความฉลาด
ทางอารมณ์ หมายถึง การพัฒนาชีวิตที่ครบมิติทั้ง 4 ด้าน คือ ด้านร่างกาย ด้านสังคม ด้านจิตใจ และด้าน
ปัญญา คือ การพัฒนาชีวิตตามหลักไตรสิกขานั่นเอง   (Phra Dhamapitaka (P.A.Payutto), 1998) การชี้วัด
ความฉลาดทางอารมณ์ในทางพระพุทธศาสนาคือ 1) ทางกาย เป็นผู้ที่ดำเนินชีวิตเกี่ยวข้องกับสภาพแวดล้อม
ทางกายภาพที่เป็นไปอย่างถูกต้องดีงาม 2) ทางอารมณ์ ความเป็นผู้มีความเจริญงอกงามทางอารมณ์ เป็นผู้มี
คุณภาพจิตที่ดี สมรรถภาพจิตที่ดี และสุขภาพจิตที่ดี 3) ทางสังคม เป็นผู้มีพฤติกรรมทางสังคมที่พัฒนาแล้ว  
4) ทางปัญญา ความเป็นผู้มีปัญญาที่เจริญแล้ว (Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto), 2003) และแนวทาง
สถาบันฯ การทำสมาธิเป็นประจำ อีกทั้งการทำกิจกรรมในหลักสูตร จะทำให้นักศึกษามีความสามารถปรับตัว
รวมถึงการมีปฏิสัมพันธ์กับคนอ่ืนดีขึ้น ดังนั้น ปัญหาด้านทักษะทางสังคม หลักทางพระพุทธศาสนามองว่าเป็น
การพัฒนาชีวิต 4 ด้าน คือ ด้านร่างกาย ด้านสังคม ด้านจิตใจ และด้านปัญญา และการทำสมาธิที่สร้างขึ้น                
จะทำให้มปีฏิสัมพันธ์กับเพ่ือนร่วมงานภายในและภายนอกองค์กรได้ดีขึ้น  
 สรุป การปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับความฉลาดทางอารมณ์ ขึ้นอยู่กับการเลือก
วิธีการเจริญกรรมฐานอย่างเหมาะสมกับจริตของผู้ปฏิบัติมี 6 ประเภทคือ คนมีราคะจริต คนมีโทสจริต คนมี 
โมหจริต คนมีสัทธาจริต คนมีพุทธิจริต และคนวิตกจริต ส่วนวิปัสสนากรรมฐานกับความฉลาดทางอารมณ์เป็น
การรู้เท่าทันอารมณ์ปัจจุบัน ผู้รู้อารมณ์ย่อมรู้ว่าจะจัดการอย่างไรกับปัญหาความฉลาดทางอารมณ์ ซึ่งการทำ
สมาธิอย่างสม่ำเสมอสะสมพลังจิตให้มีมากพอ สำหรับการประกอบกิจการงานและการดำรงชีวิต 
 3. การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิของนักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิต
ตานุภาพ ตามหลักการความฉลาดทางอารมณ์ (EQ) ของ Daniel Goleman ซึ่งมีองค์ประกอบ 5 ด้าน และ
กิจกรรมที่สอดคล้องกับความฉลาดทางอารมณ์ ได้แก่ กิจกรรมปฐมนิเทศ กิจกรรมการเดินจงกรม-นั่งสมาธิ 
กิจกรรมแสดงความรู้สึก กิจกรรมครูพี่เลี้ยง กิจกรรมสัมพันธ์ กิจกรรมสวดมนต์ กิจกรรมการเลือกประธานรุ่น 
และกิจกรรมการเดินธุดงค์ จากการสัมภาษณ์พอสรุปได ้ดังนี้ 
  1) การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิที่แสดงออกทางอารมณ์ ประกอบไปด้วย 
องค์ประกอบที่ 1 การตระหนักรู้ในตนเอง นักศึกษามีสติรู้เท่าทันอารมณ์ตนเอง บริหารจัดการอารมณ์ของ
ตนเองได้ตามสภาวธรรม และสถานการณ์ที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริง หากมีโอกาสจะสนทนาธรรมกับครู
อาจารย์เพื่อถ่ายทอดไปยังผู้อื่นเสมอ (Thamneammai, 2019) องค์ประกอบที่ 2 การควบคุมตนเอง และ
องค์ประกอบข้อ 4 การเข้าใจความรู้สึกของผู้อื่น นักศึกษาจะไม่แสดงอารมณ์ในด้านไม่ดีต่อผู้อื่น แตกต่างกับ
เมื่อยังไม่ได้พัฒนาอารมณ์ด้วยการทำสมาธิ ทำให้มีคุณธรรมประจำตน มีความรับผิดชอบ มีเหตุผลและมีความ
เมตตา (Anuwan, 2019)  2) การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิที ่แสดงออกทาง
พฤติกรรม (สังคม) ประกอบไปด้วย องค์ประกอบที่ 2 การควบคุมตนเอง สามารถควบคุมตนเองทางกายวาจา
ได้ดีขึ้น และองค์ประกอบข้อ 5 ทักษะทางสังคม เมื่อได้เรียนสมาธิแล้ว เกิดการเปลี่ยนแปลงในตัวเอง รู้จัก



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)    1318 

 

กาลเทศะและมีปฏิสัมพันธ์กับคนอื่นได้ดีขึ้น (Polpattana, 2019)  3) การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วย
การปฏิบัติสมาธิที่แสดงออกทางปัญญา ประกอบไปด้วย องค์ประกอบข้อ 3 การจูงใจในตนเอง สามารถวัดผล
การปฏิบัติสมาธิด้วยตนเอง ตามขั้นตอนการวัดผลสมาธิของสถาบันฯ เปรียบเช่นการรับประทานอาหารเราจะ
รู้สึกอ่ิมเอง ผลที่เกิดขึ้นจะทำให้เรามีสติ มีชวนะจิต ชวนะปัญญา (Supantanan, 2019)  
 
อภิปรายผลการวิจัย 
 จากผลการวิจัยสามารถอภิปรายผลได้ ดังนี้  
 การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิที ่แสดงออกทางอารมณ์   นักศึกษา
สามารถพัฒนาในด้านการตระหนักรู้ในตนเอง มีสติรู้เท่าทันความคิดของตนเองเสมอ สามารถควบคุมอารมณ์
ของตนเองได้ดีมากขึ้น ซึ่งมีกิจกรรมในการพัฒนา เช่น กิจกรรมสัมพันธ์ กิจกรรมการเดินจงกรม -นั่งสมาธิ 
กิจกรรมสวดมนต์ กิจกรรมการปฐมนิเทศนักศึกษา กิจกรรมแสดงความรู้สึก ซึ่งสอดคล้องกับ (Hoffman, 
2019) ได้ทำการศึกษาวิจัยเรื่อง “ศึกษาผลสัมฤทธิ์วิธีการสอนครูสมาธิ เพื่อนำไปใช้ในชีวิตประจำวันของ
สถาบันพลังจิตตานุภาพวัดมหาธาตุ อำเภอเมือง จังหวัดนครพนม” ผลการวิจัยพบว่า การศึกษาหลักคำสอน
เกี่ยวกับการปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนาเถรวาท เป็นการปฏิบัติสมาธิเพื่อค้นพบหนทางหรือสาเหตุแห่ง
ความเป็นจริง การรู้แจ้ง การพัฒนาจิตใจด้วยวิธีการทำสมาธิ การศึกษาวิธีการสอนครูสมาธิ พบว่า หลักสูตรครู
สมาธิมีการสอนเป็นอย่างเป็นระบบ โดยมีตำราเรียน 3 เล่ม ทั้งภาคทฤษฎีและภาคปฏิบัติ การศึกษาผลสัมฤทธิ์
วิธีการสอนครูสมาธิ เพ่ือนำไปใช้ในชีวิตประจำวันของนักศึกษาพบว่า ทำให้เกิดการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของ
ผู้เรียนในด้านต่าง ๆ คือ ด้านจิตใจ  ด้านร่างกาย ด้านครอบครัว ด้านเศรษฐกิจ และด้านสังคม  
 การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิที ่แสดงออกทางพฤติกรรม(สังคม)  
นักศึกษาสามารถควบคุมตนเองโดยแสดงออกทางกาย วาจา สมาธิสามารถช่วยลดระดับอารมณ์ต่าง ๆ ทำให้
จิตใจสงบเยือก มีความฉลาดในการแก้ไขปัญหาต่าง ๆ ได้อย่างมีประสิทธิภาพ มีปฏิสัมพันธ์กับคนอื่นดีข้ึน ซึ่งมี
กิจกรรมในการพัฒนา เช่น กิจกรรมสวดมนต์ กิจกรรมสัมพันธ์ กิจกรรมการเดินจงกรม-นั่งสมาธิ กิจกรรม
แสดงความรู้สึก  กิจกรรมจิตอาสา กิจกรรมการเดินธุดงค์ ซึ่งสอดคล้องกับ Phanthumabumroong (2008)                  
ได้ทำการศึกษาวิจัย เรื่อง “ศึกษาเปรียบเทียบการเรียนการสอนหลักสูตรครูสมาธิ: กรณีศึกษาวัดพุทธบูชาและ
วัดธรรมมงคล กรุงเทพมหานคร” ผลการศึกษาพบว่า  การเรียนในหลักสูตรครูสมาธินั้น  สามารถเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมของผู้เรียนได้ ทั้งพฤติกรรมทางกาย  หรือทางวาจา มีพฤติกรรมที่เปลี่ยนแปลงไปในทางที ่ดี ขึ้น               
รู้จักควบคุมอารมณ์ในขณะที่เรียน  หรือหลังจากที่เรียนจบหลักสูตรแล้ว  รู้เกี่ยวกับสมาธิตั้งแต่ขั้นต้นไปจนถึง
ขั้นสูงคือ  วิปัสสนา  ฌาน  ญาณ  เป็นต้น ทั้งสองวัดมีการศึกษาที่เหมือนกัน จะต่างกันเพียงหลักสูตรที่วัด
ธรรมมงคลนั้น จะมีหลายหลักสูตรเพื่อให้ผู้ปฏิบัติที่สะดวกกว่าจะปฏิบัติแบบไหนได้เลือกตามที่ตนสะดวก           
แต่ทางวัดพุทธบูชานั้นจะมีเพียงหลักสูตรเดียวคือ  หลักสูตรครูสมาธิอย่างเดียว ประโยชน์จากการเรียนใน
หลักสูตรครูสมาธิของสถาบันพลังจิตตานุภาพคือ ให้ผู้ที่สนใจในการปฏิบัติวิปัสสนาและคิดว่าการปฏิบัติเป็นวิธี
ที่ปฏิบัติยากไม่เข้าใจ และต้องการที่จะศึกษาสมาธิอย่างแท้จริงและเป็นไปตามขั้นตอน ควรที่จะมาเรียนใน
หลักสูตรนี้ เพราะเป็นหลักสูตรที่น่าสนใจและเป็นการส่งเสริมให้คนรู้จักการปฏิบัติสมาธิแบบที่เข้าใจง่าย  



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1319 

 

 การพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิที่แสดงออกทางปัญญา นักศึกษามีความ
เชื่อมั่นในความสามารถตนเอง เชื่อมั่นว่าปัญหาทุกอย่างแก้ไขได้แน่นอน ทำให้เกิดความรอบคอบในการทำงาน
ต่าง ๆ ซึ่งมีกิจกรรมในการพัฒนา เช่น กิจกรรมการแสดงความรู้สึก กิจกรรมสัมพันธ์ กิจกรรมครูพี่เลี้ยง 
กิจกรรมเลือกประธานรุ่น ซึ่งสอดคล้องกับ Kughasai and Obhasanon (2017) ได้ทำการศึกษาวิจัย เรื่อง 
“ผลของการฝึกสมาธิแบบไทชิต่อความสามารถในการวางแผนและการแก้ไขปัญหา”  ผลการวิจัยพบว่า 
ความสามารถในการวางแผนก่อนและหลังการฝึกสมาธิแบบไทชิของกลุ่มตัวอย่างไม่มีความแตกต่ างกันอย่างมี
นัยสำคัญและความสามารถในการแก้ไขปัญหาก่อน และหลังการฝึกสมาธิแบบไทชิของกลุ่มตัวอย่างมีความ
แตกต่างกันอย่าง มีนัยสำคัญ ซึ่งผลการวิจัยนี้  ได้ชี ้ให้เห็นถึงผลของการฝึกสมาธิต่อความสามารถในการ
วางแผน และแก้ไขปัญหา นำเอาองค์ความรู้ไปประยุกต์ใช้ในการสร้างเสริมสมาธิ และการทำงานของสมอง
ด้านการจัดการในการวางแผนและแก้ไขปัญหาต่อไป 
 
สรุป  
 จากการวิจัยพบว่า ปัญหาความฉลาดทางอารมณ์ของนักศึกษาครูสมาธิมี 5 ด้าน คือ การตระหนักรู้
ในตนเอง การควบคุมตนเอง  การจูงใจในตนเอง  การเข้าใจความรู้สึกของผู้อ่ืน และทักษะทางสังคม ซึ่งปัญหา
ดังกล่าวหากนักศึกษาได้ปฏิบัติสมาธิในพระพุทธศาสนาที่สอดคล้องกับความฉลาดทางอารมณ์คือ การปฏิบัติ
สมาธิในพระพุทธศาสนา และการปฏิบัติสมาธิของสถาบันพลังจิตตานุภาพ ตามหลักสมถกรรมฐานและ
วิปัสสนากรรมฐาน ซึ่งสมถกรรมฐานนั้น ผู้ปฏิบัติจะต้องเลือกอารมณ์ให้เหมาะสมกับจริตของตนเอง และการ
ทำสมาธิของสถาบันพลังจิตตานุภาพ เป็นการเจริญสมาธิแบบบริกรรมภาวนาด้วยการบริกรรม “พุทโธ”                     
ซึ่งจุดประสงค์ในการทำสมาธิคือ สะสมพลังจิต เพื่อให้ทุกคนมีพลังจิตมากพอ ในการประกอบกิจการงานและ
การดำรงชีวิต ซึ่งต้องมีพลังจิตจึงจะทำงานสำเร็จ แต่ถ้าขาดพลังจิตมากจะเป็นโรคประสาทได้ ส่วนวิปัสสนา
กรรมฐานกับความฉลาดทางอารมณ์ เป็นการรู้เท่าทันอารมณ์ปัจจุบันของตนเอง ผู้รู้อารมณ์ย่อมรู้ว่าจะจัดการ
อย่างไรกับปัญหาความฉลาดทางอารมณ์ ซึ่งในการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิของ
นักศึกษาครูสมาธิ ทำให้มีการแสดงออก 3 ด้าน คือ 1) การแสดงออกทางอารมณ์ สามารถพัฒนาในด้านการ
ตระหนักรู้ในตนเอง มีสติรู้เท่าทันความคิดของตนเองเสมอ และสามารถควบคุมอารมณ์ของตนเองได้ดีมากขึ้น 
2) การแสดงออกทางพฤติกรรม (สังคม) สามารถควบคุมตนเองได้ดีขึ้น มีมนุษย์สัมพันธ์ที่ดี ในสังคมมากขึ้น              
3) การแสดงออกทางปัญญา มีความเชื่อม่ันในตนเองสูง เชื่อมั่นว่าปัญหาทุกอย่างแก้ไขได้แน่นอน ซึ่งมีกิจกรรม
ช่วยในการพัฒนาให้ดียิ่งขึ้น  
 
  



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)    1320 

 

ข้อเสนอแนะ  
จากการวิจัย ผู้เขียนมีข้อเสนอแนะ ดังนี้ 
1. ขอเสนอแนะในการนำผลวิจัยไปใช้ 
1.1 หน่วยงานภาครัฐและเอกชน ควรนำการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิของ

นักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิตตานุภาพ ไปอบรมพนักงานเจ้าหน้าที่ เพ่ือการทำงานอย่างมีประสิทธิภาพ 
1.2. ผู้บริหารโรงเรียนของรัฐและเอกชน ควรนำการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติ

สมาธิของนักศึกษาครูสมาธิสถาบันพลังจิตตานุภาพ ไปเป็นโครงการฝึกอบรมนักเรียนอย่างเป็นรูปธรรม เพ่ือให้
นักเรียนรู้จักแนวทางการปฏิบัติสมาธิที่ถูกต้องตามหลักทางพระพุทธศาสนา 
 2. ขอเสนอแนะสำหรับการวิจัยครั้งต่อไป 

2.1 ควรศึกษาการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิกับกลุ่มศึกษาอ่ืน 
2.2 ควรศึกษาเปรียบเทียบการพัฒนาความฉลาดทางอารมณ์ด้วยการปฏิบัติสมาธิระหว่างนักศึกษา

กับพระสงฆ ์

 
References 
Anuwan, P. (2019). Interviewed. September, 29.  
Bamrungphak, S. (2015). Stop! Internal Sense-Fields: The Way of Mental Cultivation for Learning 

Enhancement. Journal of MCU Academic, 2 (Special Issue), 295-306. 
Goleman, D. (1998). Working with Emotional Intelligence. New York: Bantam Books. 
Harigan, S. (2019). Interviewed. September, 5.  
Jampaloay, T. (2019). Interviewed. September, 22.  
Kuptrakul, C. (1991). Human and Universe.  (6th). Bangkok: Suddha Printing. 
Leardsomporn, N. (2019). Interviewed. September, 21.  
Mahachulalongkornrajavidyalaya. (1996). Thai Tipitaka Mahachulalongkornrajvidyalaya 

University Edition. Bangkok: Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press.  
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1998). Buddhadhamma. Bangkok: Mahachulalongkorn 

rajavidyalaya.  
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (2003). Buddhadhamma. Bangkok: Wan Waithayakorn Book 

Project 
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto) ( 1998) .   Looking to America to solve Thai problems. 

Bangkok: Buddha Dharma Foundation. 
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto) (1998) .   Study of Needed Development Tools. (2nd ed.) 

Bangkok: Buddha Dharma Foundation.  



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1321 

 

Phra Dhammongkolyarn. (2011). Meditation Teacher Curriculum Volume 1. Bangkok:                    
Phighanee. 

Phra Dham Thirarat Mahamuni. ( 1 9 8 8 ) .  Samatha and Vipassana Meditation. Bangkok: 
Mahachulalongkornrajavidyalaya printing.   

Phra Thanin Vichito, (2019). Interviewed. September, 29.  
Pin Mudukun. (1992). Guideline for Dhamma. Bangkok: Mahamakut Buddhist University. 
Polpattana, P. (2019). Interviewed. September, 22.  
Somme, T. (2019). Interviewed. September, 30.  
Srirasa, C. (2019). Interviewed. September, 21.  
Supantanan, P. 2019). Interviewed. September, 25.  
Thamneammai, P. (2019). Interviewed. September, 21.  
Trakulsakrit, W. (2000). Adjustment Psychology. Bangkok. Academic Support Center Printing. 
Vipassana Department (compiler). (2005). Manual of Basic Vipassana Meditation. Vipassana 

Meditation for University Personnel Development. Group 6. 8-12 August. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. Ayutthaya. 


