
 
 

บทวิเคราะห์รูปแบบการปลูกฝังศีลธรรมแกเ่ยาวชนไทยบนสังคมออนไลน์ 

An Analysis of Moral Essential Model to Thai Youths on Online Society 

 
พระมหาสมศักดิ์ ธมฺมโชติโก (ธรรมโชติ) 

Phramahasomsak Dhammachotiko (Thammachot) 
คณะศาสนาและปรัชญา มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 

Religion and Philosophy, Mahamakut Buddhist University, Thailand. 
Corresponding Author. Email: dhammachotiko@gmail.com 

 

บทคัดย่อ  
 บทความวิชาการว่าด้วย “บทวิเคราะห์รูปแบบการปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชนไทยบนสังคมออนไลน์” 
เป็นการวิเคราะห์รูปแบบการปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชนไทยบนสังคมออนไลน์ และแนวทางการเสนอแนะการ
พัฒนารูปแบบการปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชนไทยบนสังคมออนไลน์ให้มีความน่าสนใจ  และชวนติดตามของ
เยาวชนไทยเพ่ือป้องกันปัญหาในทางสังคม เช่น ปัญหายาเสพติด ปัญหาโรคติดต่อทางเพศ ปัญหาความ
ก้าวร้าว ปัญหาความหมกมุ่นในเรื่องเพศ ปัญหาการทะเลาะวิวาท เป็นต้น อันเป็นปัญหาที่ส่งผลกระทบต่อ
สังคม ดังนั้น การปลูกฝังศีลธรรมในศตวรรษที่ 21 จึงต้องมีความน่าสนใจ และสามารถโน้มน้าวเยาวชนให้มี
พฤติกรรมที่ดีงาม เพ่ือเติบโตเป็นผู้ใหญ่ที่ดีในอนาคตอย่างมีประสิทธิภาพ ในระบบสังคมออนไลน์ มีรูปแบบ
การเผยแผ่มากมาย เช่น รูปแบบการโพสต์ภาพที่มีการตัดต่อที่เหมาะสม รูปแบบการทำคลิปวิดีโอธรรมะ
เตือนสติแบบสั้นๆ และแบบยาว โดยแบบยาวจะเป็นรูปแบบการนำเสนอธรรมะแบบเฮฮา รูปแบบธรรมะของ
พระสายพระป่า รูปแบบธรรมะที่เป็นวิชาการ และรูปแบบไลฟ์สด ทุกรูปแบบจะถูกแชร์บนแอพพลิเคเฟซบุ๊ค
อันเป็นแอพพลิเคชันยอดนิยมที่มีกลุ่มเยาวชนใช้อย่างหลากหลาย โดยมีเนื้อหาสาระ เช่น พุทธศาสนสุภาษิต 
สุภาษิต คำสอนของครูบาอาจารย์สายวัดป่า คำกลอน คติพจน์ เป็นต้น ซึ่งการจะทำให้เยาวชนติดตามธรรมะ
และปฏิบัติตนเป็นคนดีอย่างต่อเนื่อง จำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้องจัดทำสื่อการสอนธรรมะในรูปที่น่าสนใจมากขึ้น 
โดยมีรางวัลตอบแทนการตอบธรรมะเป็นทุนการศึกษาหรืออุปกรณ์การเรียนเป็นต้น ก็จะทำให้เยาวชนตื่นตัวที่
จะศึกษาธรรมะอย่างจริงจัง 
 

คำสำคัญ: รูปแบบการปลูกฝังศีลธรรม; เยาวชนไทย; สังคมออนไลน์ 

 
 Received January 26, 2020; Revised April 1, 2020; Accepted April 15, 2020 

mailto:dhammachotiko@gmail.com


วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)   1582 

 

 Abstract 
 The academic article “An Analysis of Moral Essential Model to Thai Youths on an 
Online Society” is designed to analyze moral essential model to Thai youth’s online society 
and a recommendation of the model development to establish the interesting and 
attractive morality to Thai youth’s online society. This is due to protect all of the social 
problems such as drug addiction, sexually transmitted deceases, strong aggressiveness, 
sexual desire addiction and wrangling problem etc. These effects are also on society. 
Therefore, the moral essential model of 21st century on online society must be interesting 
and able to convince young people to have a good behavior in order to effectively become 
good adults in the future. There are a different variety of the models such as an appropriate 
posting model of images retouched by them, a short and long video clip to remind oneself 
to do good things, and long one will be presented to be funny.  Moreover, there are also 
Dharma Web page of forest monks and academic forms and a live form of answering 
Dharma. All of the live forms must be shared on a variety of the Facebook and Line 
Applications that the youths could be used to playing. For Dharma contents of moral 
establishment to the youths, they consisted of Buddhist proverbs, general proverbs, 
teachings of Dharma special teachers from a forest temple, poems and sayings etc. which 
the youth will continually follow Dharma and become a good person, it is very important 
that teaching medias will be presented more attractively on online society by preparing 
rewards in return for answering Dharma as scholarships or learning materials etc. As above 
description, it will make the youths awake to seriously study Dharma. 
  

Keywords: Moral Essential Model; Thai Youths; Online Society 
 

บทนำ 
 ศีลธรรมมีความสำคัญต่อการพัฒนามนุษย์ในทุกระดับ และเป็น พ้ืนฐานอันดีของทุกสังคม 
(Phrakruuthesasutaporn, 2015) ที่ ใดมีศีลธรรม ที่นั่นมีสันติสุข ตรงกันข้าม ที่ ใดขาดศีลธรรม ที่นั่น
ปราศจากสันติสุข ทุกองค์กรทั้งภาครัฐและภาคเอกชน ต่างก็มีการกำหนดมาตรฐานทางศีลธรรมหรือมาตรฐาน
ทางจริยธรรมเอาไว้ ทั้งนี้ก็เพ่ือให้การปฏิบัติต่อกันเป็นไปอย่างยุติธรรม และเกิดความสงบเรียบร้อยในองค์กร 
ในขณะที่องค์กรทางศาสนาก็ถูกสังคมคาดหวังเรื่องศีลธรรมไว้สูงมาก เพราะเป็นองค์กรที่บุคลากรทางศาสนา
จะเป็นแบบอย่างที่ดีด้านศีลธรรม แต่ก็ยังมีภาพข่าวในแง่ลบอยู่เสมอ ทำให้ความคาดหวังของสังคมค่อย ๆ 
ลดลง อีกทั้งความเชื่อความศรัทธาเริ่มคลอนแคลน เมื่อสังคมคาดหวังไม่ได้จากองค์กรทางศาสนา สังคมก็เริ่ม
กำหนดตัวชี้วัดใหม่เพ่ือควบคุมพฤติกรรมของคนให้เป็นไปในทิศทางที่เหมาะสมถูกต้องดีงาม โดยนำตัวชี้วัดที่



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1583 

 

เป็นสากลเข้ามาใช้ในการควบคุมคนให้มากขึ้น  โดยเน้นไปที่องค์กรภาครัฐ อาทิ หลักธรรมาภิบาล (Good 
Governance) เป็นต้น ในขณะที่สังคมทั่วโลกต่างก็กำหนดแนวทางส่งเสริมศีลธรรมในประเทศของตนขึ้น  
เพ่ือสร้างความเชื่อมั่นว่า ประเทศของตนจะมีมาตรฐานด้านศีลธรรมที่สูงขึ้น ทำให้เกิดสถาบันการจัดทำ
ภาพลักษณ์ด้านศีลธรรมขึ้นเพ่ือประเมินภาพลักษณ์ด้านศีลธรรมให้มีลักษณะสากลที่ยอมรับกันได้ทั่วโลก เช่น 
ดัชนีภาพลักษณ์หกเหลี่ยมของ Anholt-GFK อันประกอบด้วย (1) ด้านการส่งออก (2) ด้านธรรมาภิบาล (3) 
ด้านวัฒนธรรม (4) ด้านประชาชน/คน/คุณภาพ (5) ด้านการท่องเที่ยว และ (6) ด้านการเข้าเมือง/การลงทุน 
ซึ่งเป็นการประเมินภาพลักษณ์โดยภาพรวมของแต่ละประเทศ (Anholt, 2006) 

อย่างไรก็ตาม แม้จะมีเกณฑ์การประเมินหรือตัวชี้วัดภาพลักษณ์ดีสักเพียงใด ก็เป็นเพียงผลที่สะท้อน
มาจากตัวเลขทางสถิติหรือวิธีการทางวิทยาศาสตร์หรือในเชิงวิชาการเท่านั้นโดยไม่สะท้อนถึงพฤติกรรมของคน
ที่อยู่นอกองค์กรภาครัฐ ที่ยังมีการละเมิดศีลธรรมเป็นอาจิณดังจะเห็นได้จากภาพข่าวรายวัน ที่มีการจี้ปล้น  
เข่นฆ่า กระทำชำเรากันเกิดขึ้นในสังคม ปัญหาการขาดศีลธรรมที่เกิดขึ้นกับเยาวชนมีมากมาย เช่น ปัญหา
พฤติกรรมทางเพศ การติดเกม การติดอินเตอร์เน็ต การทะเลาะเบาะแว้ง การหนีเรียน การติดพนันฟุตบอล 
การท้องก่อนแต่ง การใช้ยาเสพติด และการฆ่าตัวตาย (Mahaarch, and Kittisuksathit, 2007) ดังนั้น การ
ปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชนไทยจึงควรจะเกิดขึ้นตั้งแต่เด็กเพ่ือการเติบโตเป็นผู้ใหญ่จะได้มีความละอายต่อการ
ละเมิดศีลธรรม เพราะคำว่าเยาวชนเป็นการเปลี่ยนแปลงด้านร่างกายจิตใจ ความรู้สึก และสังคม (Steinberg, 
1996) ผู้เขียนจึงต้องการนำเสนอบทวิเคราะห์รูปแบบการปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชนไทยบนสังคมออนไลน์ให้มี
ประสิทธิภาพที่สุดเพ่ือให้สอดคล้องกับการเปลี่ยนแปลงไปของกระแสโลกโลกาภิวัตที่ข้อมูลข่าวสารสามารถ
เข้าถึงเยาวชนได้ในทุกที่ทุกเวลา และเพ่ือเผยแผ่ธรรมะต่อเยาวชนให้ห่างไกลจากอบายมุข รวมถึงป้องกัน
พฤติกรรมที่จะก่อให้เกิดความเดือดร้อนต่อสังคมไทยบนสังคมออนไลน์อย่างเหมาะสม  

 

บริบทภาวะเยาวชน  
 การกำหนดอายุของเยาวชนมีความแตกต่างกัน ดังที่ กาญจนา นาคสกุล  ได้กล่าวถึงการกำหนดอายุ
เยาวชนนั้นมีความหลากหลาย อาทิ โครงการเรือเยาวชน กำหนดอายุเยาวชนไม่เกิน 30 ปี องค์การ
สหประชาชาติกำหนดอายุ 15 ปี ถึง 25 ปีบริบูรณ์ ส่วนศาลแพ่งและพาณิชย์ของไทยกำหนดว่า เยาวชนคือผู้ที่
มีอายุเกิน 14 ปีบริบูรณ์แต่ไม่เกิน 18 ปีบริบูรณ์ สำหรับในยุโรปมีการนิยามอายุของเยาวชนดังนี้ (Naksakul, 
2015)  
 กลุ่มประเทศที่กำหนดอายุของเยาวชนที่  14/15/16 และ 29/30 ปี ได้แก่ Andorra, Albania, 
Armenia, Azerbaijan, Belarus, Bosnia and Herzegovina, Bulgeria, Denmark, Georgia, Italy 
Lithuania, Hungary, Moldova, Germany, Poland, Russia, Slovenia, Serbia, Turkey, Croatia, 
Montenegro, Czech Republic and Spain 
 กลุ่มประเทศที่กำหนดอายุของเยาวชนที่  13/15/16/ และ 24/25 ปี  ได้แก่  Ireland, Latvia, 
Switzerland และ Sweden 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)   1584 

 

 กลุ่มประเทศที่กำหนดอายุของเยาวชนที่  12/13 และ 30 ปี United Kingdom, Luxembourg, 
Malta, Norway และ Portugal 
 กลุ่มประเทศที่กำหนดอายุของเยาวชนที่ 12/14/15/16 และ 32/35 ปี ได้แก่ Greece, Cyprus, 
Romania, San Marino และ Ukraine 
 กลุ่มประเทศที่กำหนดอายุ เยาวชนที่  3/6/7 และ 25/26/30 ปี  ได้แก่  France, Estonia และ 
Iceland 
 กลุ่ มป ระเทศที่ ก ำหนดอายุ ของเยาวชนที่  0 และ 25/29/30 ปี  ได้ แก่  Austria, Belgium, 
Liechtenstein, Slavak Republic, Finland และ Netherlands 
 จากการสำรวจเบื้องต้นพบว่า การกำหนดช่วงอายุของการนิยามความหมายว่า “เยาวชน” ควรจะมี
อายุที่ 15-24 (Mahaarch, and Kittisuksathit, 2007) และ 15-29 ปี  (United Nation, 2016) ดังนั้น ใน
บทความนี้จึงได้กำหนดอายุของเยาวชนไทยที่ 15-29 ปี เนื่องจากมีความคลุมเครือของการนิยามของเยาวชน
อยู่มากแม้แต่ในประเทศไทยก็มีหลายหน่วยงานที่กำหนดช่วงอายุที่แตกต่างกัน ดังนั้น ผู้เขียนจึงกำหนดช่วง
อายุของเยาวชนไทยอยู่ท่ี “15-29 ปี” (United Nation, 2016) ตามลักษณะทีเ่ป็นที่ยอมรับของสากลโลก 
 กล่าวโดยสรุป การกำหนดช่วงอายุของเยาวชนเป็นที่ยอมรับกันที่ เป็นสากลตามที่องค์การ
สหประชาชาติได้นิยามเอาไว้ว่าอยู่ในช่วง 15-24 ปี ไม่เกิน 25 ปี แต่ในกลุ่มประเทศยุโรปหรือยูโรโซน 
(Europe Zones) ได้นิยามการกำหนดช่วงเอายุที่ 15-29 ปี ดังนั้น การกำหนดช่วงอายุแต่ละภูมิภาคมีการ
กำหนดเกณฑ์ช่วงอายุที่แตกต่างกัน แม้แต่ประเทศไทยการนิยามช่วงอายุของเยาวชนก็ยังมีความแตกต่างกัน 
ดังนั้น ในบทความนี้จึงใช้ช่วงอายุ 15-29 ปี เป็นตัวกำหนดนิยามของคำว่าเยาวชน  
     

ระดับการปลูกฝังศีลธรรม  

 ระดับที่เหมาะสมในการปลูกฝังศีลธรรมได้ดีควรจะมีอายุระหว่าง 10-11 ปี เพราะเป็นช่วงวัยที่
สามารถรับรู้ได้ถึงความผิดชอบชั่วดี โดยสามารถเชื่อมโยงปัจจัยแวดล้อมต่าง ๆ ได้ ในระดับนี้ เด็กจะเริ่ม
ตัดสินใจพิจารณาสถานการณ์และความเกี่ยวข้องโยงใยกับกลุ่มเพ่ือนมากขึ้น (Piaget, 1956) ต่อมาแนวคิด
ของ Piaget ได้รับการพัฒนาโดย Kohlberg (1976) ผู้ซึ่งแบ่งพัฒนาการศีลธรรมออกเป็น 3 ระดับ แต่ละ
ระดับจะมี 2 ขั้นตอน ดังนี้  

ระดับท่ี 1 ระดับก่อนกฎเกณฑ์สังคม (Pre-Convention) ในระดับนี้ เด็กจะได้รับการเรียนรู้พฤติกรรม
ดีไม่ดีจากผู้มีอำนาจเหนือตน เช่น ครู บิดามารดาหรือเด็กที่โตกว่า และมักจะคิดถึงผลที่ตามมา กล่าวคือ ถ้ามี
พฤติกรรมดีก็จะได้รับรางวัลเป็นเครื่องตอบแทน หากมีพฤติกรรมไม่ดีก็จะได้รับการลงโทษ โดยมี 2 ขั้นตอน 
ดังนี้ ขั้นตอนที่ 1 ขั้นการลงโทษและการเชื่อฟัง (Punishment and Obedience Orientation) ในขั้นนี้ เด็ก
จะยอมทำตามเพราะกลัวการถูกทำโทษ ขั้นตอนที่ 2 ขั้นถือผลประโยชน์ของตนเป็นใหญ่ (Instrumental 
Relativist Orientation) ในขั้นนี้ ความดีงามทั้งหลายขึ้นอยู่กับการได้รับรางวัล การกล่าวชมเชย เป็นเครื่อง
ตอบแทน  



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1585 

 

ระดับที่ 2 ระดับจริยธรรมตามกฎเกณฑ์ของสังคม (Convention) ระดับนี้ พัฒนาการศีลธรรมเป็นไป
ตามความคาดหวังของบิดามารดาและสังคมเพราะกลัวไม่เป็นที่ยอมรับของคนอ่ืน มี 2 ขั้นตอนต่อเนื่องจาก
ขั้นตอนของระดับที่ 1 ดังนี้ ขั้นตอนที่ 3 คล้อยตามผู้อ่ืน (Mutual Interpersonal Normative Morality) 
เป็นขั้นตอนที่เด็กจะทำพฤติกรรมเป็นคนดีเพ่ือเป็นที่ยอมรับของสังคม ขั้นตอนที่ 4 การทำตามกฎหมายและ
ระเบียบของสังคม (Law and Order Orientation) เป็นขั้นตอนของการไม่ละเมิดกฎหมายหรือบรรทัดฐาน
ของสังคม  

ระดับที่ 3 ขั้นภายหลังการทำตามกฎเกณฑ์หรือระเบียบของสังคม (Post-conventional Level) ใน
ขั้นตอนนี้ จะเหมาะสมกับผู้มีอายุ 20 ปีขึ้นไป เพราะมีช่วงวัยที่สามารถตีความหลักการและมาตรฐานทาง
ศีลธรรมด้วยวิจารณญาณเป็นของตนเองได้โดยปราศจากผู้มีอำนาจเหนือตนควบคุม แบ่งเป็น 2 ระดับย่อย
ต่อเนื่องจากระดับที่ 2  ดังนี้ ขั้นตอนที่ 5 ขั้นทำตามสัญญาประชาคม (Social Contract Orientation) ในขั้น
นี้ จะให้ความสำคัญกับมาตรฐานทางศีลธรรมที่สังคมยอมรับว่าเป็นสิ่งที่ดีงามที่ควรจะปฏิบัติตาม โดยพิจารณา
ประโยชน์และสิทธิของแต่ละคนก่อนใช้มาตรฐานทางศีลธรรม  ขั้นตอนที่ 6 ขั้นทำตามหลักจริยธรรมสากล 
(Universal Ethical Principle Orientation) ในขั้นนี้ให้ความสำคัญกับความดีงามที่เป็นหลักสากลเป็นที่
ยอมรับของคนในสังคมทั่วทุกมุมโลก 

โดยสรุป การปลูกฝังศีลธรรมจะให้ได้ผลดีมีประสิทธิภาพควรจะต้องกำหนดกลไกการพัฒนาศีลธรรม
ให้สอดคล้องกับแต่ละช่วงวัยที่มีศักยภาพในการรับรู้ ตีความ และการปฏิบัติตนให้สอดคล้องกับมาตรฐาน
ศีลธรรมที่เป็นหลักเกณฑ์สากล  

 

รูปแบบและเนื้อหาสาระของการใช้ระบบออนไลน์ในการปลูกฝังจริยธรรม  
จากการศึกษาพบว่า เยาวชนส่วนใหญ่มีอัตราการใช้อินเตอร์มากกว่าผู้ใหญ่ โดยเฉพาะอย่างยิ่ง จะใช้

อินเตอร์เน็ตเพ่ือการเล่นเกม ฟังเพลง และคบหาผู้คนใหม่ ๆ  นอกจากนี้ ยังเกิดเว็บไซต์ที่เป็นอันตรายต่อ
เยาวชนอีกเป็นจำนวนมาก เช่น เว็บการพนัน เว็บลามกอนาจาร ที่สามารถเข้าถึงได้ง่าย (Kaur, Anuprinya 
and Medury, 2011) และปัจจุบันมี (Software Applications) ต่าง ๆ จำนวนมาก อาทิ แอพพลิเคชันไลน์ 
(Application line) เฟ ซ บุ๊ ค  (Facebook) ท วิ ต เต อร์  (Twitter) (PhraKrusunthornsangkhapinit and 
Phrakhrubhaitigha, 2015) ยูทูป (Youtube) เว็บไซต์ (Website) (Phramedhavinaiyaros et al. 2019) 
ซึ่งแอพพลิเคชั่นดังกล่าวนี้หากใช้เป็นประโยชน์จะช่วยสามารถพัฒนาความรู้ให้ก้าวหน้าได้ จากการทบทวน
วรรณกรรมที่ผ่านมาพบว่า ปัจจุบันนี้เยาวชนมีพฤติกรรมที่ไม่ถูกต้องหลายอย่าง เช่น การติดยาเสพติด (Drug 
addiction) ความก้าวร้าว (Strong Aggressiveness) การหมกมุ่นในเรื่องเพศ (Sexual Desire Addiction) 
(Wipatasinlapin, 2017) พฤติกรรมที่ไม่งามดังที่เสนอมานี้ จะกลายเป็นปัญหาต่อสังคม เช่น ความก้าวร้าวจะ
กลายเป็นการทะเลาะวาท การจับกลุ่มกันทำกิจกรรมที่ไม่สร้างสรรค์เช่น กลุ่มที่นำรถจักรยานยนต์ออกมาขับขี่
ในช่วงกลางคืนที่ เรียกว่า “เด็กแว้น” ก็ เป็นกลุ่มที่มีความก้าวร้าวก่อความเดือนร้อนในชาวบ้านได้  
(Wipatasinlapin, 2017) 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)   1586 

 

การเผยแผ่พุทธศาสนาหรือหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าไปยังเยาวชนนั้นดูเหมือนจะเป็นการยาก
เนื่องจากว่า รูปแบบการเผยแผ่หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนาไม่น่าสนใจ เนื้อหาสาระที่นำมาเสนอก็เป็น
เรื่องที่น่าเบื่อหน่ายไม่น่าสนใจทำให้เยาวชนเริ่มเบือนหน้าหนีธรรมไปเพิ่งกิจกรรมอย่างอ่ืนที่สุ่มเสี่ยงให้เยาวชน
เสียอนาคตได้ เช่น ทำการมั่วสุมเสพยา การติดเกมที่โงหัวไม่ข้ึน หรือแม้แต่การออกมาแว้นตามท้องถนนก็เป็น
พฤติกรรมที่แสดงถึงว่า เยาวชนห่างไกลวัด ไกลธรรมะสักเพียงใด จึงเป็นอันตรายทั้งต่อตัวเยาวชนและสังคม  

การอัพโหลดหลักคำสอนของพระพุทธเจ้าทั้งที่เป็นไฟล์ (mp3, mp4) ขึ้นบนเว็บไซต์  ก็ดูเหมือนกับ
ว่าจะไม่ได้ผลที่เป็นเช่นนี้  อาจเป็นเพราะเนื้อหาการนำเสนอมีรูปแบบไม่เป็นปัจจุบันตามยุคสมัย  และไม่
น่าสนใจรูปแบบนำเสนอที่ไม่มีประสิทธิภาพนี้  อาจเป็นเพราะการขาดความรู้และทักษะของพระภิกษุ รวมถึง
เทคโนโลยีในการสอน ก็ไม่มีประสิทธิภาพและเครือข่ายการเผยแผ่ธรรมก็ไม่มีประสิทธิภาพ เพราะเหตุนี้การ
เผยแผ่ธรรมจึงไม่เข้าถึงสังคมสมัยใหม่ (Klinchan, et al. 2016) ซึ่งต้องการสิ่งที่ทันสมัย เอ้ืออำนวยความ
สะดวกสบาย การเผยแผ่ธรรมในรูปแบบเดิมจึงไม่ตอบสนองต่อเยาวชนที่เป็นกลุ่มความหวังของผู้ใหญ่ที่จะ
เติบโตเป็นเยาวชนที่ดีของชาติในอนาคต ที่ผู้ใหญ่จะต้องปลูกฝังเยาวชนให้มีพฤติกรรมที่ดีงาม  สามารถจะ
เติบโตเป็นผู้ใหญ่ที่ดีได้ในอนาคต  

การเผยแผ่ธรรมในสังคมออนไลน์จึงเป็นความหวังของการเผยแผ่ที่จะเข้าถึงเยาวชนได้ง่าย ทำให้ลด
ความอันตรายจากพระภิกษุบางรูปที่ไม่ดีที่จะคุกคามด้านเพศเป็นต้น พระพุทธองค์ตรัสว่า “ธรรมะของ
พระองค์เป็นอกาลิโก คือ ไม่จำกัดกาล” หมายความว่า การทำความดีไม่จำกัดกาล ทำเมื่อใดก็ได้ ที่ใดก็ได้ ไม่
ต้องจำเป็นต้องรอโอกาส ดังนั้น การปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชนจึงควรจะต้องสร้างจุดน่าสนใจ เหมาะสมกับยุค
สมัยโดย และเข้าถึงได้ง่ายผ่านสื่ออุปกรณ์ที่สามารถใช้ระบบออนไลน์ได้ เช่น  โทรศัพท์สมาสโฟน (Smart 
Phone) แอพพลิเคชันไลน์ (Line Application) เฟซบุ๊ค (Facebook) อินตาแกรม (Instagram) และทวิ
สเตอร์ (Twitter) เป็นต้น จากการสำรวจแอพพลิเคชันที่เยาวชนใช้กันมากที่สุดคือ (Facebook) เป็นแอพ
พลิเคชันที่มีการเปิดใช้บ่อยที่สุดราว 6 ครั้งต่อวัน (Jesse, 2015) จะเห็นได้ว่า (Facebook Manager) เป็น
แอพพลิเคชันที่เยาวชนใช้ในการพูดคุยสนทนาหรือการสื่อสารระหว่างกันมากสุด  

สำหรับรูปแบบการปลูกฝังศีลธรรมที่นิยมใช้ในกันแอพพลิเคชันก็คือ การใช้แอพพลิเคชันอ่ืนมาสร้าง
จุดสนใจโดยการจัดทำเนื้อหาเรื่องราวที่เผยแผ่บนสังคมออนไลน์ก็คือ การทำคลิปธรรมะแบบสั้นๆ ลงบนยูทูป 
(Youtube) ซึ่งมีรูปแบบที่หลากหลายเช่น รูปแบบการเผยแผ่ธรรมะสายฮาของพระมหาสมปอง ตาลปุตฺโต 
การคัดเลือกบทธรรมะสอนลูกศิษย์ของพระวัดป่าสายหลวงปู่มั่น ภู ริทัตโต หลวงตามหาบัว ญาณสัมปันโน 
และพระสงฆ์สายวัดป่าทั้งธรรมยุตินิกายและมหานิกายมานำเสนอโดยการแชร์ต่อ ๆ กัน ซึ่งก็เป็นวิธีหนึ่งที่เป็น
บทธรรมะแบบสั้น หรือพุทธพจน์ของพระพุทธเจ้าโดยการตกแต่งสีสันให้น่าสนใจในรูปแบบภาพเคลื่อนไหว
บ้าง ในรูปแบบอินโฟกราฟฟิคบ้าง นอกจากการนำเสนอธรรมะแบบสั้นแล้วอับโหลดลงบนยูทูปและแชร์ส่งต่อ
กันแล้ว ยังพบว่า รูปแบบการนำเสนอธรรมะเพ่ือปลูกฝังศีลธรรมต่อเยาวชนนั้นมักจะเป็นรูปแบบของการจัดตั้ง
คำถามประเด็นธรรมะที่น่าสนใจ การโพสต์รูปภาพที่มีข้อความธรรมะ การโพสต์คลิปวิดีโอ การเขียนบทความ
ธรรมะ แชทคุยกับธรรมกันแบบสด ๆ หรือการไลฟ์สดธรรมะ (Tangpatomwong, 2017) โดยหลักธรรมที่



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1587 

 

นำมาใช้ในการโพสต์ได้แก่ พุทธศาสนสุภาษิต สุภาษิต คำคม คำกลอน (Robinson, 2017) ซึ่งสามารถดู
รูปแบบและเนื้อหาสาระการปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชน ดังนี้  

 
รูปแบบการปลูกฝังศีลธรรมโดยสื่อออนไลน์ เนื้อหาสาระ 

-การโพสต์รูปภาพ 
-การโพสต์คลิปวิดีโอ 
-บทความสั้นๆ  
-การไลฟ์สด 
-บทความวิจัย 

-พุทธศาสนสุภาษิต  
-สุภาษิต  
-คำคม 
-คำกลอน  
-การเทศนาธรรมของพระสงฆ์สายวัดป่า 
-การเทศน์แหล่อิสาน  

 

ที่มา: ปรับปรุงจาก Tangpatomwong และ Robinson, (2017) 
 

 กล่าวโดยสรุป รูปแบบและเนื้อหาสาระของการปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชนไทยมีรูปแบบการนำเสนอที่
หลากหลายและถูกอับโหลดลงบนยูทูป (Youtube) เพ่ือแชร์ไปยังแอพพลิเคชันไลน์หรือเฟซบุ๊คอันเป็นแอพ
พลิเคชันยอดนิยมของเยาวชนโดยเนื้อหาสาระที่นำมาเสนอประกอบด้วย พุทธสุภาษิต ภาษิต คำกลอน คำคม 
และเทศนาสายวิปัสสนา ธรรมะสายวิชาการ บทสวดมนต์ ธรรมะจากรูปถ่าย การไลฟ์สดของพระสงฆ์ในการ
ทำวัตรสวดมนต์ เป็นต้น นอกจากนี้ยังมีการโพสต์ถ้อยคำที่มีเนื้อหาประทับใจอ่ืน ๆ เป็นต้น เพ่ือเป็นทางเลือก
ให้กับเยาวชนได้นำมาประยุกต์ใช้เป็นเครื่องเตือนสติตนเองก่อนทำชั่วได้ เตือนสติก่อนการตัดสินใจฆ่าตัวตาย
ได้ในภาวะที่ต้องเผชิญกับปัญหาต่าง ๆ อาทิ ปัญหาเรื่องการหมกหมุ่นด้านเพศ ปัญหายาเสพติด ปัญหาการ
ท้องก่อนแต่ง ปัญหาการทำแท้ง ฯลฯ อย่างไรก็ตาม เมื่อธรรมะที่ถูกนำมาเสนอบนสื่อออนไลน์มีอิทธิพลต่อ
เยาวชน ย่อมทำให้เยาวชนไม่ตกไปยังอบายที่ชั่วได้  
 

แนวทางการพัฒนารูปแบบการปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชนไทย 
เป็นที่ชัดเจนว่า การปลูกฝังศีลธรรมในเยาวชนยังขาดกลไกที่มีประสิทธิภาพ (Kira, and Komba, 

2015) การปลูกฝังศีลธรรมตกเป็นบทบาทหน้าที่ของสถาบันหลัก เช่น สถาบันครอบครัว สถาบันการศึกษา 
และสถาบันศาสนา ทั้งที่ในความเป็นจริง สถาบันหลักของสังคมเหล่านี้อยู่ภายใต้การกำกับดูแลจากสถาบัน
การเมืองที่มีบทบาทสำคัญในการกำหนดระเบียบกฎเกณฑ์ให้สถาบันเหล่านี้มีบทบาทหน้าที่กำหนดมาตรฐาน
ด้านศีลธรรมในสังคม แต่การครอบงำของสถาบันการเมืองต่อสถาบันครอบครัว สถาบันการศึกษา และสถาบัน
ศาสนา ส่งผลให้การปลูกฝังจริยธรรมไม่มีประสิทธิภาพ เพราะสถาบันหลักเหล่านี้ไม่บูรณาการร่วมกันหรือไม่มี
กลไกปลูกฝังศีลธรรมที่เป็นไปในทิศทางเดียวกัน ดังนั้น แม้จะมีหน่วยงานองค์กรต่าง ๆ ที่กำหนดมาตรฐาน
ทางด้านศีลธรรมที่คอยควบคุมสังคมให้เป็นระเบียบหรือสงบเรียบร้อย ก็ยังไม่ได้ผลตามที่สังคมคาดหวัง ดังนั้น 
การนำเสนอกลไกการปลูกฝังศีลธรรมในเยาวชนจึงน่าจะสะกิดใจผู้นำในสถาบันการเมืองให้ตระหนักถึง
ศีลธรรมมากขึ้น 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)   1588 

 

 การลงทุนในมนุษย์ถือเป็นการลงทุนที่คุ้มค่าที่สุดในการลงทุนทั้งหลาย เพราะการลงทุนในมนุษย์จึง
จะสามารถสร้างสันติภาพให้เกิดขึ้นในสังคมโลกได้ ยิ่งลงทุนในด้านการปลูกฝังศีลธรรมแล้ว ย่อมยืนยันได้ว่า 
จะนำสันติภาพมาสู่โลกได้ 

จากคำกล่าวที่ว่า “ตัวอย่างที่ดีมีค่ากว่าคำสอน” (Sharma, 2013) น่าจะเป็นมโนทัศน์ที่ดีต่อการ
นำไปสู่การปฏิบัติเพ่ือพัฒนากลไกการปลูกฝังศีลธรรมในเยาวชนให้มีประสิทธิภาพ การปลูกฝังศีลธรรมควรจะ
สร้างรูปแบบเชิงบูรณาการและควรจะสร้างค่านิยมให้เกิดขึ้นในสังคมไทย โดยการใช้ทฤษฎีการให้รางวัลตอบ
แทนการกระทำความดีมาช่วยในการสร้างจุดแข็งของการพัฒนากลไกการปลูกฝังศีลธรรมในเยาวชนซึ่งผู้เขียน
มองว่า หากแต่ละสถาบันหลักทำหน้าที่ไม่ประสานกันแล้ว ย่อมเป็นการยากท่ีจะปลูกฝังศีลธรรมในเยาวชนให้
มีประสิทธิภาพได้ ยิ่งในปัจจุบันข้อมูลการสื่อสารต่าง ๆ เป็นข้อมูลที่สามารถศึกษาได้ง่ายขึ้น มีเสรีภาพมากขึ้น 
การนำเสนอข้อมูลต่าง ๆ ล้วนมีข้อเท็จจริงบางส่วน สามารถโน้มน้าวผู้มีจิตใจไม่หนักแน่นให้คล้อยตามได้ง่าย
ขึ้น อิทธิพลของโลกยุคโลกาภิวัตทำให้โลกดูแคบ การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ การแลกเปลี่ยนวัฒนธรรมหรือค่านิยม
ผ่านสังคมออนไลน์ดูเหมือนจะเป็นเรื่องปกติท่ีละเมิดศีลธรรมอย่างน่าละอาย เช่น การหลอกลวงกระแสไลน์สด
ของแชร์แม่มณี คดีสะเทือนขวัญของนางแบบสาวสวยลัลลาเบล เป็นต้น ก็เป็นตัวอย่างที่สะท้อนให้เห็นถึงการ
ละเมิดศีลธรรมอย่างชัดเจนของสังคมไทย หากสังคมไทยยังเพิกเฉย การละเมิดศีลธรรมก็ยังจะต้องขยายวง
กว้างออกไป ดังนั้น ผู้เขียนจึงต้องการนำเสนอการพัฒนากลไกการปลูกฝังศีลธรรมในเยาวชน ดังนี้  

1. การพัฒนารูปแบบการบังคับใช้กฎหมายให้ยุติธรรม เสมอภาค เท่าเทียม  
การบังคับใช้กฎหมายเป็นกลไกสำคัญต่อการควบคุมสังคมเพ่ือมิให้มีการละเมิดศีลธรรมอันดีงามของ

สังคม จากการทบทวนวรรณกรรมพบว่า การคอรัปชันที่น่ารังเกียจที่สุดคือ การบังคับใช้กฎหมายที่ไม่เป็นธรรม
ของภาครัฐ แม้จะมีการอ้างว่ากระบวนการยุติธรรมเป็นไปตามกฎหมาย แต่ก็ยังมีข้ อสงสัยเกี่ยวกับความไม่
เสมอภาคในการบังคับใช้กฎหมาย ผู้มีอำนาจมักใช้กฎหมายเข้าข้างตนเองหรือพวกพ้องของตนเอง ทำให้เกิด
เสียวิพากษ์วิจารณ์ของสังคมว่า “สองมาตรฐาน” (Tangmunkongvorakul, Kane, and Wellings (2005) 
การละเมิดศีลธรรมของผู้ใช้กฎหมายย่อมเป็นหลักประกันถึงความไม่ปลอดภัยของประชาชน ดังนั้น กลไก
สำคัญของการปลูกฝังศีลธรรมที่มีประสิทธิภาพมากที่สุดคือ การพัฒนากลไกการบังคับใช้กฎหมายให้ยุติธรรม
ไม่เลือกข้าง ไม่ช่วยเหลือพวกพ้องฝ่ายตนหากกระทำความผิดอย่างโจ่งแจ้ง การบังคับใช้กฎหมายจะต้องมี
ความเสมอภาค ไม่เลือกชนชั้นวรรณะ การบังคับใช้กฎหมายที่ยุติธรรมคือการทำให้โปร่งใสไร้ข้อกังขาในทุก
ขั้นตอน ตรวจสอบได้ การใช้กฎหมายในการควบคุมพฤติกรรมของเยาวชนเป็นสิ่งที่ดี แต่การพัฒนากลไกการ
ปลูกฝังศีลธรรมให้เยาวชนละอายต่อการละเมิดกฎหมายเป็นสิ่งที่ดีกว่า ดังนั้น การมีกฎหมายไม่ได้หมายความ
ว่าจะทำให้สังคมสงบสุข แต่การปลูกฝังศีลธรรมเพ่ือให้คนละอายต่อการละเมิดกฎหมายและการบังคับใช้
กฎหมายอย่างยุติธรรม ถึงจะสามารถทำสังคมให้เกิดความสงบสุขได้ 

 
2. การพัฒนารูปแบบองค์กรภาครัฐให้พัฒนาการปลูกฝังศีลธรรมอย่างจริงจัง  
 ถึงแม้ว่าองค์กรทางการเมือง เช่น รัฐสภา จะมีบทบาทหน้าที่ในการส่งเสริมคุณธรรม จริยธรรม และ

ธรรมาภิบาล รวมถึงป้องกันและแก้ไขปัญหาการทุจริตคอร์รัปชั่น แต่ก็ยังมีองค์กรภาครัฐอ่ืนๆ เช่น สำนักงาน



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1589 

 

คณะกรรมการป้องกันและปราบปรามการทุจริตแห่งชาติ (ป.ป.ช.) สำนักคณะกรรมกา รป้องกันและ
ปราบปรามการทุจริตในภาครัฐ (ป.ป.ท.) สำนักงานป้องกันและปราบปรามการฟอกเงิน (ปปง.) สำนักงาน
ตรวจเงินแผ่นดิน (สตง.) สำนักงานผู้ตรวจการแผ่นดิน สำนักงานคณะกรรมการสิทธิมนุษยชนแห่งชาติ 
สำนักงานคณะกรรมการเลือกตั้ง (กกต.) กรมสอบสวนคดีพิเศษ (DSI) สังกัดกระทรวงยุติธรรม สำนักงาน
ตำรวจแห่งชาติ หน่วยงานภาครัฐดังกล่าวนี้ ต่างมีบทบาทอำนาจในการบังคับใช้กฎหมาย ส่วนองค์กรภาครัฐที่
มีหน้าที่ส่งเสริมพัฒนาคุณธรรมจริยธรรม เช่น คณะกรรมาธิการการศาสนา คุณธรรม จริยธรรม ศิลปะและ
วัฒนธรรมแห่งวุฒิสภา คณะกรรมการจริยธรรมข้าราชการรัฐสภา ศูนย์ส่งเสริมจริยธรรมของสำนักงาน
คณะกรรมการข้าราชการพลเรือน กรมการศาสนา ศูนย์คุณธรรม (องค์การมหาชน) สำนักงานพุทธศาสนา
แห่งชาติ สำนักงานคณะกรรมการพัฒนาระบบราชการ (ก.พ.ร.) และคณะกรรมการพิทักษ์ระบบคุณธรรม เป็น
ต้น หน่วยงานดังกล่าวมาข้างต้น ยังไม่มีพลังเพียงพอที่จะขับเคลื่อนการปลูกฝังศีลธรรมอย่างจริงจัง เนื่องจาก
ต่างกันต่างทำหน้าที่  บางครั้งก็ทับซ้อนกันเอง ทำให้ขาดการบูรณาการระหว่างหน่วยงาน (Sagarik, 
Chansukree, Cho, and Berman, 2018) จึงไม่มีประสิทธิภาพในการปลูกฝังศีลธรรม ดังนั้น องค์กรภาครัฐ
จึงควรรวมบทบาทหน้าที่คล้ายกันหรือที่มีลักษณะเดียวกันหรือใกล้เคียงกันให้อยู่ในองค์กรเดียวเพ่ือเป็น
ป้องกันการทับซ้อนบทบาทหน้าที่ระหว่างกัน  

3. การพัฒนารูปแบบองค์กรภาคเอกชนและประชาสังคมให้พัฒนาการปลูกฝังศีลธรรมอย่าง
จริงจัง  

การมีส่วนร่วมขององค์กรภาคเอกชนและภาคประชาสังคมถือว่ามีส่วนสำคัญในการส่งเสริมศีลธรรม 
(Bhatta, 2016) เช่น องค์กรสาธารณประโยชน์ มูลนิธิ สมาคม รวมถึง องค์กรภาคีสมัชชาคุณธรรมแห่งชาติ 
มูลนิธิประเทศไทยใสสะอาด องค์กรต่อต้านคอร์รัปชั่น (ประเทศไทย) สำนักข่าวอิศรา องค์กรตรวจสอบการใช้
อำนาจรัฐ (ภาคประชาชน) เป็นต้น องค์กรดังกล่าวเป็นองค์กรที่เกิดข้ึนเพ่ือต่อต้านการละเมิดศีลธรรมอันดีของ
สังคม เป็นองค์กรที่ไม่แสวงหาผลประโยชน์เพ่ือส่วนตน แต่ เป็นองค์กรที่เกิดขึ้นเพ่ือจรรโลงสังคมให้สงบ
เรียบร้อย แต่องค์กรเหล่านี้ก็ขาดพลังที่จะจัดการผู้ละเมิดศีลธรรมอย่างร้ายแรงที่เป็นฝ่ายรัฐที่มีวิธีหาช่องเพ่ือ
สร้างความชอบธรรมให้กับตนเองเนื่องจากเป็นผู้ใช้กฎหมายโดยตรง ดังนั้น การพัฒนากลไกให้องค์กร
ภาคเอกชนและประชาสังคมให้ความสำคัญกับการปลูกฝังศีลธรรมอย่างจริงจังในเยาวชนอย่างจริงจัง จะช่วย
ยกระดับคุณภาพของคนในองค์กรให้มีมโนธรรม รู้จักผิดชอบชั่วดี ที่จะไม่ละเมิดศีลธรรม อันเป็นผลดีต่อสังคม 
ประเทศชาติ  

กล่าวโดยสรุป การพัฒนากลไกการปลูกฝังศีลธรรมให้กับเยาวชนในสังคมไทยจำเป็นอย่างยิ่งที่จะต้อง
ศึกษาถึงระดับช่วงวัยให้สอดคล้องกับศักยภาพความสามารถการรับรู้ของแต่ละคนให้รู้จักผิดชอบชั่วดี เพ่ือ
ป้องกันกันการละเมิดศีลธรรมอย่างร้ายแรง อันจะส่งผลร้ายต่อสังคมที่เป็นสาเหตุให้สังคมไม่สงบสุข ดังนั้น 
การพัฒนากลไกจึงควรจะมุ่งเน้นการปลูกฝังศีลธรรมอย่างจริงจังใน 3 ประการ ดังนี้ 1) การบังคับใช้กฎหมาย
ให้ยุติธรรม เสมอภาค เท่าเทียม 2) องค์กรภาครัฐให้พัฒนาการปลูกฝังศีลธรรมอย่างจริงจัง และองค์กร
ภาคเอกชนและประชาสังคมให้พัฒนาการปลูกฝังศีลธรรมอย่างจริงจัง การพัฒนากลไกทั้งสามจะผลักดันให้



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)   1590 

 

เยาวชนในสังคมไทยรู้จักผิดชอบชั่วดี มีมโนธรรม และมีความละอายต่อการกระทำผิดศีลธรรมอันเป็นที่รังเกียจ
ของสังคมอย่างยิ่ง 

 

สรุป 
 การปลูกฝังศีลธรรมแก่เยาวชนไทยบนสังคมออนไลน์เป็นวิธีการเดียวที่จะทำให้ธรรมะหรือหลักคำ
สอนทางศาสนาเข้าถึงเยาวชนไทยได้ในทุกเมื่อที่เยาวชนต้องการโดยเฉพาะอย่างยิ่งในยุคที่มีอินเตอร์เน็ตหรือ
ระบบออนไลน์เป็นสิ่งจำเป็นต่อชีวิตประจำวัน การเผยแผ่หลักธรรมหรือการปลูกฝังศีลธรรมในสังคมออนไลน์
จะต้องดูน่าสนใจและเป็นไปตามความต้องการของเยาวชนอย่างแท้จริง กล่าวคือ มีสีสันที่สวยงาม มีธรรมะที่
กินใจ มีการนำเสนอในรูปแบบที่ประทับใจให้เป็นไปตามค่านิยมของเยาวชน หัวใจสำคัญของการปลูกฝัง
ศีลธรรมก็คือการทำให้ธรรมะกลายเป็นส่วนหนึ่งของชีวิตประจำวันของเยาวชน จากการวิเคราะห์แอพพลิเคชัน
ที่เยาวชนนิยมมากที่สุด ได้แก่ แอพพลิเคชันไลน์ ( Line Application) และแอพพลิเคชันเฟซบุ๊ค (Facebook 
Application) ดังนั้น การแชร์ลิ้งค์ข้อมูลธรรมะทั้งภาษาไทยและอังกฤษจึงมีความสำคัญในการเผยแผ่
หลักธรรมคำสั่งสอนของพระพุทธเจ้าให้แทรกซึมกลายเป็นวิถีชีวิตของเยาวชน รูปแบบและเนื้อหาสาระของ
การปลูกฝังศีลธรรมจึงควรจะเน้นไปที่การสร้างแรงจูงใจให้เยาวชนมีความศรัทธาในพระพุทธศาสนาให้มากขึ้น 
มีเหตุผลในการทำสิ่งที่สร้างสรรค์ ไม่ก่อปัญหาให้กับสังคม สร้างสรรค์สังคมไปในทิศทางที่เจริญรุ่งเรืองเพ่ือ
สร้างสังคมให้มีความสันติสุข  
 

ข้อเสนอแนะ 
 1. ข้อเสนอแนะต่อองค์การคณะสงฆ์  
  1.1 มหาเถรสมาคม ควรกำหนดมาตรการหรือกำหนดขอบเขตของการเผยแผ่ธรรมะบน
สังคมออนไลน์อย่างเหมาะสม เพ่ือให้พระสงฆ์ได้รับความคุ้มครองหรือเป็นที่ยอมรับของสังคมมากขึ้น 
นอกจากนี้จะต้องให้การสนับสนุนอย่างต่อเนื่องโดยจัดอบรมการเผยแผ่ธรรมบนสังคมออนไลน์อย่างจริงจัง 
กำหนดหลักสูตรอบรมพระสงฆ์นักเผยแผ่บนสังคมออนไลน์ให้สังคมรับรู้เพ่ือสร้า งความมั่นใจให้กับ
พุทธศาสนิกชนโดยมีประกาศนียบัตรสำหรับพระสงฆ์ผู้ผ่านการอบรม 
 2. ข้อเสนอแนะต่อมหาวิทยาลัยสงฆ์ 
  2.1 ผู้บริหารควรจัดทำหลักสูตรการเผยแผ่หลักคำสอนบนสังคมออนไลน์โดยเชิญผู้เชี่ยวชาญ
ด้านคอมพิวเตอร์ นักออกแบบภาพเคลื่อนไหวหรือแอนนิเมชันมาช่วยในการสอนหรือให้การอบรมพระสงฆ์นัก
เผยแผ่ให้ใช้เทคโนโลยีแอนนิเมชันอย่างสร้างสรรค์และน่าสนใจ เพ่ือสร้างชิ้นงานให้พระสงฆ์ได้นำมาเผยแผ่บน
สังคมออนไลน์  
 3. ข้อเสนอแนะต่อพระสงฆ์นักเผยแผ่  
  3.1 พระสงฆ์นักเผยแผ่ควรจัดกิจกรรมที่สร้างสรรค์และสร้างแรงจูงใจให้เยาวชนเข้ามาร่วม
ในกิจกรรมในการเผยแผ่ เช่น กิจกรรมการตอบธรรมะโดยใช้รางวัลเป็นเครื่องจูงใจ การจัดกิจกรรมที่



Journal of MCU Peace Studies Vol.8 No.4 (July - August 2020)   1591 

 

สร้างสรรค์เน้นความกตัญญูกตเวที การปฏิบัติตนเป็นคนดีต่อผู้มีอุปการคุณ การเปิดโอกาสให้เยาวชนแสดงผล
งานการทำความดีมาแลกรางวัลหรือกิจกรรมธนาคารความดีเพ่ือเยาวชน  
  

References 
Anholt, S. (2006). The Anholt-GMI city brands index: how the world sees the world’s cities. 
 Place  Branding and Branding. 2(1), 18-31.  
Bhatta, C. (2016). The Interface between the Sate and Civil Society in Nepal. Dhaulagiri 
 Journal of Sociology and Anthropology. 10, 63-91.  
Dayle R. Jesse. (2015). Smartphone and App Usage Among College Students: Using  
  Smartphones  Effectively for Social and Educational Needs. Proceedings of the EDSIG  
  Conference. Conference on Information Systems and Computing Education  
  Wilmingto, North Carolina USA.  
Kaur, Anuprinya & Medury, Y. (2011). Impact of the internet on teenagers’ influence on 
 family  purchases. Young Consumers insight and Ideas for Responsible Marketers. 
 12(1), 27-38.  
Kira, E, & Komba, S. (2015). Integrating Moral and Ethical Values in the General Studies 
 Syllabus at Advanced Level Secondary School in Tanzania: Challenges and 
 Opportunities.  Research Journal of Education. 1(3), 21-26. 
Kohlberg, L., & Lickona, T. (Eds) (1976). “Moral Stages and Moralization: The Cognitive-
 Developmental Approach” Moral Development and Behavior Theory, Research and 
 Social Issues. Holt, NY: Rinehart and Winston. 
Mahaarch, W., & Kttisuksathit, S. (2007). Thai Youth Happiness: Evidences from Kanchanaburi 
 Province. International Conference on “Happiness and Public Policy”. Organized by 
 Public Policy Development Office (PPDO). 
Naksakul, K. (2015). Determination of Youth Age. Office of the Royal Society. Bangkok: Office 
 of the Royal  Society. United Nation. (2016). Youth: Realities and Challenges for 
 Achieving Development with  Equality. Santiago: United Nations.  
Phrakrusunthornsangkhapinit, & Phrakhrubhaitighaatippanangorn. (2015). Propagating 
Buddhism in the Digital Age. Jouranl of Buddhist Education and Research. 1(2), 8-20. 
Phrakruuthesasutaporn. (2015). Morality for Thai Youth Development. Journal of Graduate 
 Review. 3(3), 1-17. 
Phramahasomchai Klinchan, Prarob Kaewses, & Phrarachworamethee. (2016). The 
 Propagation  of Buddhism: The Development of Format and Method of 



วารสารสนัติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 8 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2563)   1592 

 

 Approached Strategy of Thai Sangha. Journal of MCU Social Science. 5(1), 205-
 216. 
Phramedhavinaiyaros, Phramahaviroj, PhramahaSurasak, & Salinee Raggatanyoo. (2019). The 
 model of Propagation of Buddhism for People in the Twenty-sixth Buddhist Century 
 to Promote the Permanence of Buddhist. Journal of MCU Social Science. 8(4), 
  17-33. 
Piaget, J. (1956). The origins of intelligence in children. (M. Cook, Trans.). NY: International 
 University Press. 
Robinson, J. (2017). Measures for Communication Behavior Buddhist Monks of Globalization 
 Society in Thailand. Proceeding of the 17th Graduate Studies of Northern Rajabhat 
 University Network Conference. 1593-1600. 
Sagarik, D, Chansukree, P, Cho, W & Berman E. (2018). E-government 4.0 in Thailand: the role 
 of central agencies. Information Policy. 23, 343-353.  
Sharma, S. (2013). Teacher: A Social Engineer and New Directions for the 21st Century 
 Teachers. Scholarly Research Journal for Humanity Science & English Language. 1(1), 
 147-153.  
Shihab, H. (2011). Effect of Internet Drawbacks on Moral and Social Values of Users in 
 Education Australian. Journal of Basic and Applied Sciences. 5(6), 372-380. 
Steinberg, L. (1996). Adolescence. New York: McGraw-Hill Inc. 
Tangpatomwong, T. (2017). The Right Principle Model in the News Reporting Process of 
 Social  Media. Panidhana: Jouranl of Philosophy and Religion. 13(2), 287-314. 
Tangmunkongvorakul, A, Kane, R, & Wellings, K. (2005). Gender double standards in young 
 people attending sexual health services in Northern Thailand. Routledge. 7(4),  
 361-373.  
Wipatasinlapin, N. (2017). The Model of Youth Development Project, Samanera 
 Plookpanya Dhamma, Based on the Threefold Training Principles. Journal of 
 International Buddhist Studies. 8(1), 1-22. 


