
ดุซงญอ:	ประวัติศาสตร์ความขัดแย้งและ	
การรับรู้ถึงประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอย*	
Du	Song	Yor:	Histological	Conflict		

and	Contested	History	

	
1*บรรพต	ต้นธีรวงศ์	

Banpot	Thontiravong	
สาขาวิชาสันติศึกษา บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Peace Studies Program, Graduate School,  
Mahachulalongkornrajavidyalaya University 

1*Corresponding Author. Email: banpot.th@gmail.com 

บทคัดย่อ	 	
การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพแบบภาคสนาม มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาเหตุการณ์ 

ดุซงญอ ประวัติศาสตร์ความขัดแย้งและการรับรู้ถึงประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอย 2) เพื่อวิเคราะห์การรับรู้

ปัญหาความรู้สึกและการบาดแผลทางใจ และ 3) เพื่อนำเสนอกระบวนการเยียวยาบาดแผลทางใจของชุมชน

ดุซงญอ และชุมชนตำรวจพื้นที่ โดยรวบรวมวิเคราะห์ข้อมูล การสัมภาษณ์เชิงลึก สัมภาษณ์กลุ่มเฉพาะ และ

วิธีการทางสังคมมานุษย์วิทยาของคนทั้งสองชุมชน จำนวนรวม 39 คน 

ผลการวิจัยพบว่า เหตุการณ์ดุซงญอ เกิดเมื่อเดือนเมษายน 2491 ช่วงวันที่เกิดมีหลายความเห็น 

จำนวนผู้เสียชีวิตไม่ชัดเจนแน่นอน แต่เสียชีวิตทั้งฝ่ายชาวบ้านและเจ้าหน้าที่ตำรวจ ชาวบ้านดุซงญอปัจจุบัน

มีความรู้สึกเหมือนมีบาดแผลทางใจ จากการที่บรรพบุรุษของตนไม่ได้ก่อการกบฏ แต่จำเป็นต้องรวมตัวกัน

ลุกขึ้นมาต่อสู้เพื่อป้องกันตนเอง สำหรับตำรวจมองว่าเป็นเหตุการณ์การจลาจลไม่ใช่การกบฎเพราะได้รับ 

คำสั่งให้ไปปราบจลาจล และรู้สึกต่ออนุสาวรีย์ลูกปืนเป็นสัญลักษณ์แห่งการรำลึกถึงตำรวจที่เสียชีวิตใน

เหตุการณ์ในอดีต ที่เป็นรูปลุกปืนเพราะเป็นอาวุธที่ใช้ในการทำงานไม่ใช่ปฏิมากรรมแห่งความรุนแรงแต่เป็น

ความทรงจำและความเชื่อ มีความกังวลว่าการกล่าวถึงเหตุการณ์บ่อยเกินไป อาจนำไปสู่การเชื่อมโยงและ

 

* Received December 30, 2018; Revised February 10, 2019; Accepted April 29, 2019  



645Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.3 (May-June 2019)

ผลิตซ้ำความรุนแรง ปัจจุบันเวลาเจ้าหน้าที่ตำรวจออกปฏิบัติงานในพื้นที่เสี่ยงก็จะกราบไหว้อนุสาวรีย์นี้เป็น

ที่พึ่งทางใจ สำหรับแนวทางการเยียวยาการบาดแผลทางใจ ทั้งสองฝ่ายมีความเห็นสอดคล้องกันว่า รัฐควร

มองด้วยใจเป็นกลาง แสวงหาวิธีการทำความเข้าใจเกี่ยวกับประวัติศาสตร์นี้ร่วมกัน อนุสาวรีย์ลูกปืนควรใช้

เป็นสัญลักษณ์แห่งบทเรียน ส่วนกระบวนการเยียวยาด้านสาธารณสุขและด้านการศาสนาพบว่า 
 

เป็นกระบวนการใช้การพูดคุยในพื้นที่ปลอดภัย มีการแลกเปลี่ยนความรู้สึก เชื่อมโยงผสมผสานกับ
 

หลักศาสนาที่ตนเองเชื่อถือศรัทธา จนเกิดความเห็นอกเห็นใจ ให้อภัย และทางออกที่ยอมรับกันได้ ทั้งนี้ 
 

ทุกฝ่ายจะต้องมีความไว้เนื้อเชื่อใจเป็นจุดเริ่มต้นก่อน


คำสำคัญ:	 ดุซงญอ; ประวัติศาสตร์ความขัดแย้งและประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอย; บาดแผลทางใจ; การ

เยียวยา







646 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2562)

Abstract	 		

This qualitative field research is of 3 objectives: 1) to study of Du Song Yor, 

histological conflict and contested history 2) to analyze the perception problems of 

feeling and Psycho-trauma of Du Song Yor’s folks and police communities and 3) to 

present the process of psycho-trauma healing through public health and religious 

bridging. By collecting data and analysis from In-Depth Interview, Focus Group Discussion 

and Socio-Anthropological method of both Du Song Yor’s folks and police communities 

totally 39 key Informants. 

It is found that the past Du Song Yor incident happened in April, 1948; but there 

were many opinions during days of incident, and not clear amount of the dead ones but 

certainly both Du Song Yor’s folks and the police were dead. The Du Song Yor folks feel 

psycho-trauma that their ancestors did not rebel but necessarily gathered to fight for 

self-protection. For the police, they perceive that it was only a riot not rebel as they 

were ordered to suppress the riot and the Ammunition Monument does not reflect 

psycho-trauma but it was built as an honorable memorial to the passed away police and 

the design of ammunition as it was the weapon in working. Presently, when the police 

go out to risk their lives for working, they will pray for blessing of being safe at the 

monument, hence, it is not a sculpture of violence but the memory and belief of the 

police, they are worried that too often saying about the incident may linkage to others 

and produce new violence. For the way to psycho-trauma healing through public health 

and religious bridging, the two sides should have agreeable opinions that the government 

should see into it with neutral mind, mutually find the way to create better 

understanding related to the history, the Ammunition Monument should be used as the 

emblem of lesson learning. For the public health and religion psycho–trauma healing 

processes, it is found that it is a mixture processes: which is to be done in the safe 

space; exchange of information, and feelings, linked and mixed with self-belief and faith 

in their religion principles until each side shares empathy and forgiveness leading to 

mutually find acceptable solutions. However, in this bridging processes each side must 

trust each other as from the beginning. 

Keywords:	Du Song Yor; Histological Conflict and Contested History; Psycho-trauma; 

Healing 



647Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.3 (May-June 2019)

บทนำ


ดุซงญอ เป็นชื่อหมู่บ้านแห่งหนึ่ง ตั้งอยู่สุดชายแดนใต้อำเภอจะแนะ จังหวัดนราธิวาสซึ่งแม้

ประชาชนส่วนใหญ่จะเป็นชาวไทยมุสลิมกว่าร้อยละ 80 แต่ความสัมพันธ์ในอดีตกับคนส่วนน้อยซึ่งเป็นคน

ต่างศาสนาที่อาศัยอยู่บนพื้นที่เดียวกัน กลับเต็มไปด้วยภาพของความรัก ความอบอุ่น ความสมานฉันท์ช่วย

เหลือเกื้อกูลกันและกันเสมอมา ความเจริญของดุซงญอ ในอดีตกาล มีการค้าการขายติดต่อกันระหว่างคน

ไทยพุทธ-มุสลิมและคนไทยเชื้อสายจีนอย่างเป็นปกติสุข แต่กาลเวลาต่อมา เมื่อวันที่ 28 เมษายน 2491ได้

เกิดเหตุการณ์ครั้งประวัติศาสตร์ ซึ่งถูกเรียกขานกันต่อมาว่า สงครามดุซงญอ หรือ ปือแดดุซงญอ หรือบาง

คนเรียกถึงขั้นว่าเป็นกบฎดุซงญอ เป็นฝันร้ายของผู้คนจำนวนมาก กระทั่งถูกตอกย้ำด้วยไฟสงคราม ที่กำลัง

ลามเลียอยู่ในพื้นที่ 3 จังหวัดชายแดนใต้ ยะลา-ปัตตานี-นราธิวาส อยู่ในขณะนี้นับเนื่องจากเหตุการณ์ผ่าน

มากว่า 70 ปีแล้ว (Nararatanawong, 2009) 


ประวัติศาสตร์ความขัดแย้งและประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอยของเหตุการณ์ดุซงญอ เริ่มจากการ

เรียกขานเหตุการณ์ที่ต่างกันอย่างชัดเจนโดยฝ่ายราชการเรียกเหตุการณ์นี้ว่ากบฏดุซงญอและจลาจลดุซงญอ 

ขณะที่ไม่มีผู้ใดในฝ่ายนักวิชาการมุสลิมที่เรียกเหตุการณ์นี้ว่ากบฏหรือจลาจล ตรงกันข้ามมีการนำคำภาษา

มลายู มาใช้เรียกขานเหตุการณ์นี้อย่างน้อยสองคำคือคำว่า kebangkitanหรือการลุกขึ้นสู้ กับคำว่า perang

ซึ่งแปลว่าสงคราม ประการต่อมาในรายงานของทางราชการ กล่าวว่าเหตุการณ์ดุซงญอเป็นผลของการ
 

เตรียมการวางแผนต่อต้านรัฐบาลกรุงเทพฯ ในฝ่ายมลายูมุสลิมกลับเห็นว่า เหตุการณ์นี้เป็นเรื่องที่เกิดอย่าง

กะทันหัน ไม่ใช่ขบวนการที่มีเป้าหมายและการจัดองค์กรทางการเมืองตั้งแต่แรก (Satha-Anand, 2008) 


นอกจากนี้ อีกแง่มุมหนึ่งของความเชื่อที่ขัดแย้งกัน คือการเชื่อมโยงระหว่างเหตุการณ์ดุซงญอกับ 

อนุสาวรีย์ลูกปืน กล่าวคือมีผู้มีส่วนร่วมเหตุการณ์ดุซงญอเล่าความเป็นมาก่อนเกิดเหตุการณ์สรุปได้ว่าเหตุ

การณ์ดุซงญอเกิดขึ้นเพราะเหตุปัจจัยมากมาย แต่ที่สำคัญคือนับเป็นการปะทะกันครั้งใหญ่ที่สุดระหว่างฝ่าย

รัฐโดยเฉพาะฝ่ายเจ้าหน้าที่ตำรวจกับฝ่ายชาวบ้านมลายูมุสลิม และเป็นสัญลักษณ์ของการลุกขึ้นสู้ของผู้คน

ในปัตตานีต่อรัฐไทยนับแต่นั้นมา (Tapu, 2008) แต่ในมุมของรัฐไทยส่วนหนึ่งเหตุการณ์ดุซงญอนี้ถูกจดจำ

เป็นอนุสาวรีย์ลูกปืนนัยหนึ่งเป็นสัญลักษณ์การปราบกบฎ (ผู้วิจัย) จึงเกิดคำถามขึ้นว่าเหตุใดจึงเป็นรูปลูกปืน 

ความหมายของอนุสาวรีย์ลูกปืนมีความเกี่ยวข้องเชื่อมโยงกับเหตุการณ์ดุซงญอหรือไม่อย่างไรและเหตุใด

อนุสาวรีย์กบฎดุซงญอจึงแทบไม่มีใครรู้จัก (Satha-Anand, 2008) 


ในความเป็นจริงความขัดแย้งทางประวัติศาสตร์และประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอย (histological 

conflict and contested history) นั้น ประวัติศาสตร์ที่ขัดกันเป็นเรื่องปกติ การบังคับให้ประวัติศาสตร์ที่

รับรู้ต่างกันว่าเหมือนกันเป็นเรื่องไม่ปกติและไม่สมจริง ทำนองเดียวกัน ประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอยเกี่ยวกับ

อดีตของชาติใดๆ ไม่เพียงแต่จะเป็นข้อเท็จจริงหรือไม่ แต่เป็นเรื่องเล่าที่ถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นแล้วเกิดการ

ตีความอย่างหลากหลายและถูกนำไปเล่าต่อเพื่อประโยชน์ทางการเมือง (Walkowitz & Knauer, 2009) 

เหตุการณ์ดุซงญอเป็นเหตุการณ์ประวัติศาสตร์ความขัดแย้ง ที่เข้าข่ายเป็นประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอยที่น่า



648 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2562)

ศึกษา เพราะมีมิติความแตกต่างชัดเจนระหว่างผู้เล่าชาวบ้านดุซงญอที่เป็นชาวมลายูมุสลิม กับผู้เล่าฝ่ายรัฐ

ไทย ที่ตีความสาเหตุของเรื่องราวที่แตกต่างกันจึงน่าสนใจที่จะตั้งคำถามว่า ถ้าเช่นนั้นชาวบ้านดุซงญอและ

เจ้าหน้าที่ตำรวจในปัจจุบัน จะจดจำเหตุการณ์ที่ผ่านมากว่าเจ็ดทศวรรษนี้เช่นไรและยังมีร่องรอยการบาด

เจ็บทางใจมาถึงคนรุ่นปัจจุบันหรือไม่อย่างไร


ผู้วิจัยจึงมีความสนใจศึกษาวิเคราะห์ประวัติศาสตร์ความขัดแย้งและประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอย

ของเหตุการณ์ดุซงญอ ในมิติความรู้สึกนึกคิดของคนรุ่นปัจจุบันและคนร่วมสมัยในเหตุการณ์ที่ยังมีชีวิตอยู่

ของชุมชนดุซงญอ และชุมชนหน่วยงานตำรวจในพื้นที่ปัจจุบันว่าเข้าใจและตีความเหตุการณ์ว่าเป็นเช่นไร 
 

มีความเชื่อมโยงเกี่ยวข้องกับเหตุการณ์ความรุนแรงอื่นๆที่เกิดขึ้นก่อนและหลังเหตุการณ์หรือไม่อย่างไร และ

หากมีการบาดเจ็บทางจิตใจเหลืออยู่ กระบวนการเยียวยาบาดเจ็บทางใจควรเป็นอย่างไร





วัตถุประสงค์การวิจัย


1. เพื่อศึกษาเหตุการณ์ดุซงญอ ประวัติศาสตร์ความขัดแย้งและประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอย


2. เพื่อวิเคราะห์การรับรู้ปัญหาความรู้สึกและการบาดแผลทางใจของชุมชนชาวบ้านดุซงญอ และ 

ชุมชนเจ้าหน้าที่ตำรวจในพื้นที่


3. เพื่อนำเสนอกระบวนการเยียวยาบาดแผลทางใจของชุมชนดุซงญอ และชุมชนตำรวจพื้นที่





วิธีดำเนินการศึกษา


การศึกษาวิจัยในโครงการวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพแบบภาคสนาม (Qualitative Field 

Research) โดยคณะวิจัยได้ทำการศึกษาจาก คัมภีร์ คำสอนของศาสนาอิสลาม ศาสนาพุทธ ตำรา หนังสือ 

บทความวิชาการ เว็ปไซต์ และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องกับเหตุการณ์ดุซงญอ ประวัติศาสตร์ความขัดแย้ง และ

ประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอย กระบวนการเยียวยาบาดแผลทางใจ ร่วมกับการลงพื้นที่ชุมชนดุซงญอ รวมทั้ง

ลงพื้นที่ชุมชนตำรวจ จังหวัดนราธิวาส โดยการการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) สนทนากลุ่ม

เฉพาะ (Focus Group Discussion) และการฝังตัวอยู่ในพื้นที่ตำบลดุซงญอของผู้ร่วมวิจัยเพื่อเก็บรวบรวม

ข้อมูลโดยวิธีการทางสังคมมานุษยวิทยา (Research methods in Sociology and Anthropology) 


ประชากรและกลุ่มเป้าหมายผู้ให้ข้อมูลหลัก (Key Informants) ประกอบด้วย


ผู้ให้ข้อมูลสําคัญจากการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) รวม 9 คน 


ก.	บุคคลในชุมชนบ้านดุซงญอที่อยู่ในเหตุการณ์ และยังมีชีวิต จํานวน 1 คน


ข.	 บุคคลในชุมชนบ้านดุซงญอที่รับรู้เหตุการณ์ จำนวน 4 คน




649Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.3 (May-June 2019)

ค.	 เจ้าหน้าที่ตำรวจ หน่วยปฏิบัติการพิเศษ (นปพ.) จังหวัดนราธิวาสที่อยู่ในเหตุการณ์ และยังมี

ชีวิตจำนวน 1 คน


ง.	 เจา้หนา้ทีต่ำรวจ หนว่ยปฏบิตักิารพเิศษ (นปพ.) จงัหวดันราธวิาสทีร่บัรูเ้หตกุารณจ์ำนวน 2 คน


จ.	 นักวิชาการวิชาชีพการแพทย์ในพื้นที่จังหวัดชายแดนใต้จำนวน 1 คน


ฉ.	 นักการเมือง ในพื้นที่จังหวัดชายแดนใต้จำนวน 2 คน


ผู้เข้าร่วมการสนทนากลุ่มเฉพาะ (Focus Group Discussion) รวม 20 คน


กลุ่มที่ 1 กลุ่มผู้นําชุมชน ผู้นําศาสนา โต๊ะครู จํานวน 6 คน


กลุ่มที่ 2 อาสาสมัครสาธารณสุข หมู๋ที่ 1 ตําบลดุซงญอ จำนวน 7 คน


กลุ่มที่ 3 กลุ่มเจ้าหน้าที่ตำรวจ และ อดีตที่เคยรับรู้เหตุการณ์ดุซงญอ และยังคงหรือเคยปฏิบัติ

งานหน่วยปฏิบัติการพิเศษ (นปพ) จังหวัดนราธิวาส จำนวณ 7 คน


กลุ่มเป้าหมายเก็บรวบรวมข้อมูลโดยวิธีการทางสังคมมานุษยวิทยา จํานวน 10 คน


ได้แก่บุคคลและสมาชิกในครอบครัวที่สนใจรับรู้เหตุการณ์ดุซงญอ ที่อยู่อาศัยในชุมชนตําบดุซงญอ

และ อดีตหรือเจ้าหน้าที่ตำรวจ นปพ. จังหวัดนราธิวาส 





กรอบแนวคิดวิจัย





























โดยทำการศึกษาความเป็นมา/ความสำคัญ ประวัติศาสตร์ความขัดแย้งของเหตุการณ์ดุซงญอ และ

ประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอยของเหตุการณ์ดังกล่าว โดยการทบทวนเอกสาร การสัมภาษณ์เชิงลึก สัมภาษณ์

กลุ่มเป้าหมายเฉพาะและโดยการรวบรวมข้อมูลด้วยวิธีสังคมมานุษยวิทยาฝังตัวในพื้นที่ ศึกษาทำความเข้าใจ

ศึกษาความเป็นมา/

ความสำคัญของ

ความขัดแย้ง

ประวัติศาสตร์ของ

เหตุการณ์ดุซงญอ 

และประวัติศาสตร์ที่

ยังไม่ลงรอย


ศึกษาทำความเข้าใจ

บริบทและสาเหตุของ


-	การก่อการกบฎ 

(rebel)


-	การก่อการจลาจล 

(riot)


-	การลุกขึ้นต่อสู้ 

(kebangkitan)


-	สงครามปือแฎ 

(perang)


วิเคราะห์การรับรู้

ปัญหา ความรู้สึก

บาดแผลทางจิตใจ


ชาวบ้านดุซงญอ และ

เจ้าหน้าที่ตำรวจใน

พื้นที่


เสนอทางออก


-	การเยียวยา

บาดแผลทางจิตใจ


-	กระบวนการ/วิธี

การเยียวยา




650 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2562)

บริบทและ สาเหตุของการก่อการกบฏ (rebel) การก่อการจลาจล (riot) การลุกขึ้นต่อสู้ (kebangkitan) 

และสงครามปือแฏ (perang) ตามด้วยการวิเคราะห์การรับรู้ปัญหา ความรู้สึกบาดแผลทางจิตใจชาวบ้านดุ

ซงญอ และเจ้าหน้าที่ตำรวจในพื้นที่ เพื่อเสนอทางออกการเยียวยาบาดแผลทางจิตใจ และกระบวนการ/วิธี

การเยียวยา





ผลการวิจัย


1.	 ผลการวิจัย พบว่า การรับรู้ เนื้อหาสาเหตุความขัดแย้งของเหตุการณ์ดุซงญอ มีตั้งแต่ความ

เห็นต่างและความขัดแย้งที่มีลักษณะเป็นประวัติศาสตร์ความขัดแย้งอย่างชัดเจน กล่าวคือ มีความเห็น

สาเหตุที่แตกต่างระหว่างกลุ่มชาวบ้านมาเลย์มุสลิมและกลุ่มเจ้าหน้าที่ตำรวจ ในเรื่องเป็นการลุกขึ้นมาต่อสู้

ปกป้องตนเอง และเป็นเรื่องของการจลาจล ซึ่งทั้งสองกลุ่มมีความเห็นคล้ายกันในเรื่องไม่ใช่การก่อการกบฏ

ส่วนประเด็นความเห็นสาเหตุของเหตุการณ์ดุซงญอ ระหว่างกลุ่มนักวิชาการมุสลิม นักการเมืองมุสลิมท้อง

ถิ่นและระดับชาติ มีความเห็นขัดแย้งอย่างชัดเจนกับเจ้าหน้าที่รัฐในส่วนกลาง กล่าวคือเจ้าหน้าที่รัฐในส่วน

กลาง เห็นว่าเป็นการก่อการกบฏแบ่งแยกดินแดนเพราะจากของรายงานทางราชการที่เชื่อว่าเหตุการณ์
 

ดุซงญอเป็นผลของการเตรียมการวางแผนต่อต้านรัฐบาลกรุงเทพ แต่นักวิชาการฝ่ายมุสลิมกลับเห็นว่า

เหตุการณ์นี้เป็นเรื่องที่เกิดขึ้นอย่างกะทันหันไม่ใช่กระบวนการที่มีเป้าหมายและการจัดองค์กรทางการเมือง

ตั้งแต่แรก (Satha-Anand,2008) นอกจากนี้มีรายงานว่าชาวบ้านเรียกเหตุการณ์นี้ว่า ปือแฎดุซงญอ หรือ
 

สงครามดุซงญอนั้นเป็นเรื่องที่เกิดจากความเข้าใจผิด เป็นความหวาดระแวงฝ่ายบ้านเมืองว่าชาวบ้านกำลัง

ซ่องสุมกำลังคนเพื่อต่อสู้รัฐบาลและต้องการแบ่งแยกดินแดน (Salae, 2008) ส่วนนักวิชาการมุสลิม นักการ

เมืองมุสลิมท้องถิ่นและระดับชาติเห็นว่าประวัติศาสตร์ที่ถูกสร้างขึ้นโดยเจ้าหน้าที่รัฐทั้งๆที่โจรจีนเข้ามากดขี่

คนพื้นที่ ที่มีการทำพิธีอาบน้ำมันก็เพื่อไปต่อสู้ปกป้องตนเอง แต่อยู่ๆรัฐเข้าไปเกี่ยวเพราะ “หูเบา” ทำให้

กลายเป็นเรื่อง “กบฏ”นอกจากนี้อีกมุมหนึ่งขอผู้ที่บอกว่าเป็นผู้ที่ทราบความจริงรวมทั้งรัฐบาลเองมองว่า

จลาจลที่เกิดขึ้นคราวนั้น ไม่ใช่เป็นการกระทำของผู้ที่เคร่งอยู่ในคำสอนของศาสนาอิสลามแต่เป็นการกระทำ

ของผู้ที่เอาศาสนาขึ้นบังหน้าไม่ได้นับถือศาสนาอิสลามโดยแท้จริงและกระทำไปเพราะหวังประโยชน์เพื่อ

ตนเองและมีเพียงไม่กี่คน (Nilawatananonda, 1949) สำหรับกลุ่มไทยพุทธและไทยพุทธเชื้อสายจีนที่

ตำบลดุซงญอสรุปผลได้ว่า พวกเขารับรู้ว่าเคยมีเหตุการณ์ดุซงญอหรือเหตุการณ์ทุ่งยอ (ไทยพุทธ) เกิดขึ้น 

แต่ไม่ทราบสาเหตุความเป็นจริง โดยกลุ่มไทยพุทธรู้สึกว่าเราอยู่เป็นพี่น้องกันมานานแล้ว แต่มีบางคนยุแหย่

เพื่อผลประโยชน์ของตัวเอง สร้างความแตกแยก ส่วนชาวไทยพุทธเชื้อสายจีนคิดว่าตนเองเป็นเพียงผู้มาตั้ง

หลักแหล่ง ไม่ได้มีส่วนเกี่ยวข้องอะไรด้วยทำ คนจีนเขาทำมาค้าขาย ไม่ชอบการถูกเรียกค่าคุ้มครองสำหรับ

ช่วงเวลาและจำนวนผู้เสียชีวิตจากเหตุการณ์พบว่า เหตุการณ์ดุซงญอเกิดเมื่อเดือนเมษายน 2491 ช่วงวันที่

เกิดมีหลายความเห็น หนึ่งในนั้นคือ 20-21 เมษายน จำนวนผู้เสียชีวิตไม่ชัดเจนแน่นอน แต่เสียชีวิตทั้งสอง

ฝ่ายโดยชาวบ้านเสียชีวิตมากกว่าตำรวจ จากการสัมภาษณ์เชิงลึกนายอับดุลรอซัคบาโด นายกองค์การ



651Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.3 (May-June 2019)

บริหารส่วนตำบลดุซงญอ ที่สำนักงานอบต.ดุซงญอ เมื่อวันที่ 16 พฤษภาคม 2560 “จำนวนคนตายใน

เหตุการณ์ที่ว่าชาวบ้านตาย หลายร้อย คนน่าจะไม่จริงเพราะบ้านดูซงญอเวลานั้นน่าจะมีประชากรไม่ถึง 

100 คน ส่วนเจ้าหน้าที่ตำรวจที่ว่าตาย 300 คนก็น่าจะไม่จริงเช่นกันเพราะไม่มีเจ้าหน้าที่ตำรวจมากมาย

ขนาดนั้นในระยะเวลานั้น ส่วนตายจริงๆทั้งสองฝ่ายเท่าไหร่ไม่รู้ แต่ตายทั้งสองฝ่ายหลายสิบคน แต่เป็นชาว

บ้านมากกว่าตำรวจ”


2. ผลการวิเคราะห์การรับรู้ปัญหา ความรู้สึกและบาดแผลทางใจจากเหตุการณ์ดุซงญอของ

ชาวบ้านดุซงญอและชุมชนตำรวจในพื้นที่ พบว่าการรับรู้ปัญหาและความรู้สึกจากเหตุการณ์ดุซงญอของ

ชาวบ้านดุซงญอและชุมชนตำรวจในพื้นที่ในปัจจุบัน พบว่าการรับรู้และความรู้สึกของชาวบ้านดุซงญอทั้ง

สามกลุ่มมีความแตกต่างกัน กล่าวคือกลุ่มชาวมลายูมุสลิมคิดว่าเป็นฝ่ายถูกกระทำ ไม่ได้รับความยุติธรรมมา

เป็นเวลายาวนาน กลุ่มชาวไทยพุทธในพื้นที่คิดว่าเราอยู่เป็นพี่น้องกันมานานแล้วแต่มีบางคนยุแหย่สร้าง

ความแตกแยกเพื่อผลประโยชน์ของตัวเอง ส่วนกลุ่มคนจีนในพื้นที่คิดว่าตนเองเป็นเพียงผู้มาตั้งหลักแหล่งไม่

ได้มีส่วนเกี่ยวข้องอะไรด้วย เฉพาะกลุ่มชาวมลายูมุสลิมมีความรู้สึกเพิ่มเติม ว่าแม้เหตุการณ์ผ่านไปนานแล้ว

ยังรู้สึกเหมือนหนามทิ่มแทงใจเมื่อบรรพบุรุษของตนถูกกล่าวหาเป็นกบฏสำหรับคนรุ่นปัจจุบันทั้งสามกลุ่ม

พบว่าไม่ค่อยรู้เรื่องราว เพราะไม่ได้รับการบอกเล่าและไม่ได้สนใจแล้ว สำหรับกลุ่มเจ้าหน้าที่ตำรวจมองว่า

เป็นเหตุการณ์การจลาจลไม่ใช่การกบฎเพราะได้รับคำสั่งให้ไปปราบจลาจล ไม่อยากให้รื้อฟื้นกล่าวถึง

เหตุการณ์ขึ้นมาอีก เพราะจะนำไปสู่การพูดถึงสาเหตุที่อาจจะพลิกมุมใดมุมหนึ่งขึ้นมาได้ตลอดเวลา และ

อาจนำไปเชื่อมโยงกับการเกิดเหตุการณ์รุนแรงครั้งใหม่ได้ ส่วนอนุสาวรีย์ลูกปืนไม่ได้สะท้อนการบาดเจ็บทาง

ใจ แต่สร้างเป็นที่ระลึกให้เกียรติแก่ตำรวจที่เสียชีวิต ที่เป็นรูปลูกปืนเพราะเป็นอาวุธที่ใช้ในการทำงาน 

ปัจจุบันเวลาตำรวจออกไปปฏิบัติการเสี่ยงชีวิตในพื้นที่ก็จะขอพรกับอนุสาวรีย์นี้ให้ปลอดภัย จึงไม่ใช่

ปฏิมากรรมแห่งความรุนแรง แต่เป็นสัญลักษณ์ความทรงจำและความเชื่อของเจ้าหน้าที่ตำรวจนอกจากนี้เมื่อ

ผู้วิจัยสอบถามความรู้สึกเชิงลึกของคนรุ่นปัจจุบันต่อเหตุการณ์ดุซงญอ หลายคนตอบเหมือนกันว่า “ไม่อยาก

พูดถึง ไม่อยากคิดอะไรแล้วไม่มีประโยชน์อะไร”ทั้งๆที่บาดแผลทางใจนั้นยังคงมีอยู่


จะเห็นได้ว่า เหตุการณ์ดุซงญอที่มีประวัติความเป็นมากว่าเจ็ดทศวรรษ มีเรื่องเล่าที่เกิดจากการ
 

รับรู้ ความรู้สึก ค่านิยม ความเชื่อที่แตกต่างกัน ทำให้เกิดมุมมองลักษณะและสาหตุปัญหาที่หลากหลายตาม

ประสบการณ์ของผู้เล่าและผู้รับรู้ เข้าทำนองเป็นประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอยอย่างชัดเจน ส่วนเนื้อหาที่
 

ขัดแย้งกันเป็นเรื่องปกติ เพราะการบังคับให้ประวัติศาสตร์ที่ “รับรู้” ของทุกฝ่ายให้เหมือนกันเป็นเรื่องไม่

สมจริง


3. ผลการวิจัย กระบวนการเยียวยาบาดแผลทางใจด้านการสาธารณสุขและศาสนา พบว่าใน

การเยียวยาการบาดเจ็บทางใจอันเกิดจากประวัติศาสตร์ความขัดแย้งและการแข่งขันทางประวัติศาสตร์ของ

เหตุการณ์ดุซงญอ เป็นกระบวนการทางศาสนาที่เน้นการสร้างสันติภาพภายใน ซึ่งในทางพุทธศาสนาคือการ

แสวงหาวิธีการและทางออกแห่งทุกข์ ด้วยหลักอริยสัจจ์ มุ่งเยียวยาความขัดแย้งที่เหตุปัจจัยภายในจิตใจ

มนุษย์ในขั้นจิตใช้ความเพียรพยายามและปัญญาแก้เหตุปัจจัยภายนอกในขั้นศีล เพื่อลดละมิจฉาทิฏฐิ 
 



652 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2562)

โลภ โกรธ หลง ที่มีต่อกัน (Phramaha Hansa Dhammahāso, 2011) ส่วนทางศาสนาอิสลาม คือ
 

หลักศรัทธา 6 ประการที่ให้ศรัทธาต่ออัลฺลอฮ์ศรัทธาในพระคัมภีร์อังกุรอาน ศรัทธาต่อกฎสภาวการณ์และ

ยึดหลักปฏิบัติ 5 ประการตามคำสอนของท่านนบี มูฮัมหมัดผู้เป็นศาสนทูตมุ่งให้มุสลิมทุกคนต้องมีความรู้ใน

ข้อปฏิบัติทางศาสนาเป็นอย่างดี มีการรวมกลุ่มอย่างเป็นเอกภาพ กล่าวสรุปคือดำเนินวิถีชีวิตตามแนวทาง

ศรัทธาต่ออัลลอฮฺตามกฎสภาวการณ์ คือ การเกิดการตายเป็นสิ่งที่อัลลอฮฺทรงกำหนด ส่วนระหว่างดำเนิน

ชีวิตให้ยึดหลักปฏิบัติ 5 ประการดังกล่าว ส่วนการเยียวยาด้านสาธารณสุขนั้นมิใช่การรักษาพยาบาลทาง

กาย หากแต่เป็นกระบวนการเยียวยาจิตใจ เพราะคนรุ่นปัจจุบันไม่ได้เจ็บป่วยจากเหตุการณ์ หากแต่ความ

รู้สึกบาดเจ็บทางใจยังคงมีอยู่ กระบวนการเยียวยาจิตใจด้านสาธารณสุขมี 3 ขั้นตอนสำคัญ ดังนี้ ขั้นตอน

แรก กระบวนการเยียวยานี้จะต้องกระทำในพื้นที่ปลอดภัย (safe area) ขั้นตอนที่สอง กระบวนการนี้จะ

ต้องมีการพูดคุยแลกเปลี่ยน ข้อมูล ความรู้ ความรู้สึกต่อกันและกันอย่างอิสระและเสมอภาค ไม่มีฝ่ายใดมี

อำนาจเหนือฝ่ายใด (acknowledgement) และขั้นตอนที่สาม ทุกฝ่ายที่อยู่ในกระบวนการนี้ ต้องช่วยกัน

แสวงหาทางออกร่วมกัน โดยจะต้องผสมผสานกับนำหลักศาสนาที่ตนเองเชื่อศรัทธามาช่วยจนได้ทางออกที่

ยอมรับกันได้ (connection) ผลพลอยได้คือทางเยียวยาจิตใจซึ่งกันและกัน นอกจากนี้ผู้วิจัยยังพบว่า

กระบวนการเยียวยาจิตใจด้านสาธารณสุขเป็นการสร้างสันติภาพภายนอก ซึ่งทักษะการทำงานด้านการ

เยียวยาและสร้างสันติภาพ บุคลากรสาธารณสุขน่าจะเป็นกลุ่มคนสำคัญที่เป็นกลไกในการสร้างความ

สมานฉันท์ในพื้นที่ขัดแย้งรุนแรง ด้วยหลักคิดสาธารณสุขเป็นสะพาน เชื่อสันติภาพ (Health as a bridge 

to peace) ที่ใช้ความเชื่อถือไว้วางใจจากประชาชนเป็นแรงขับเคลื่อนด้วยเหตุผลที่ว่าหากบุคลากร

สาธารณสุขเมินเฉยต่อสันติภาพจะแก้ปัญหาสุขภาพไม่ได้โรคต่างๆก็จะตามมา (Thontiravong, 2016) 

เนื่องจากมีผลการศึกษาสถานการณ์สุขภาพทั่วโลก พบว่าพื้นที่ที่มีความขัดแย้ง ไม่มีสันติภาพ จะมีปัญหา

สุขภาพมากขึ้นตามไปด้วย (Jongsuevivatwong, 2015) 





องค์ความรู้จากการวิจัย	 	 


 1. การรับรู้ เนื้อหาสาเหตุความขัดแย้งของเหตุการณ์ดุซงญอ มีตั้งแต่ความเห็นต่างและความ
 

ขดัแยง้ทีม่ลีกัษณะแขง่ขนัทางประวตัศิาสตรอ์ยา่งชดัเจน กลา่วคอื มคีวามเหน็สาเหตทุีเ่ปน็ความเหน็ทีแ่ตกตา่ง

ระหว่างกลุ่มชาวบ้านมลายูมุสลิมและกลุ่มเจ้าหน้าที่ตำรวจ ในเรื่องเป็นการลุกขึ้นมาต่อสู้ปกป้องตนเอง และ

เป็นเรื่องของการจลาล ซึ่งทั้งสองกลุ่มมีความเห็นคล้ายกันในเรื่องไม่ใช่การก่อการกบฎ ส่วนประเด็นความ

เห็นสาเหตุของเหตุการณ์ดุซงญอ ระหว่างกลุ่มนักวิชาการมุสลิม นักการเมืองมุสลิมท้องถิ่นและระดับชาติ 
 

มีความเห็นขัดแย้งอย่างชัดเจนกับผู้ปกครองรัฐในส่วนกลาง กล่าวคือผู้ปกครองรัฐในส่วนกลางเห็นว่า

เป็นการก่อการกบฎแบ่งแยกดินแดน ส่วนนักวิชาการมุสลิม นักการเมืองมุสลิมท้องถิ่นและระดับชาติเห็นว่า

ประวัติศาสตร์ที่ถูกสร้างขึ้นโดยเจ้าหน้าที่รัฐทั้งๆที่โจรจีนเข้ามากดขี่คนพื้นที่ ที่มีการทำพิธีอาบน้ำมันก็เพื่อไป

ต่อสู้เพื่อปกป้องตนเอง อย่างไรก็ตามการแข่งขันทางประวัติศาสตร์แม้จะถูกนิยามว่าเป็นการบิดเบือนมรดก



653Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.3 (May-June 2019)

ของชาติและค่านิยมประจำชาติ แต่มีคุณค่าในเรื่องประวัติศาสตร์สาธารณะและการศึกษาจดจำ ในการเรียก

ร้องให้ผู้อ่านได้รับประโยชน์คือความเข้าใจด้านสังคมศาสตร์การเมือง เช่นเรื่องศาสนา เผ่าพันธุ์ ความเป็น

พลเมือง และประเทศในบริบทโลก อันอาจก่อให้เกิดการปรับเปลี่ยนความเชื่อในปัจจุบันซึ่งจะมีผลต่อ

ทางออกเชิงนโยบาย ทางการเมือง เศรษฐกิจ และสังคมการแก้ปัญหาโดยการใช้อำนาจและกำลังบังคับซึ่ง

ถือว่าเป็นวิธีการแก้ปัญหาความขัดแย้งขั้นต่ำสุดและมักลงเอยด้วยการใช้ความรุนแรง ทำให้ความขัดแย้ง

ขยายตัวมากยิ่งขึ้น (Wankoew, 2004) 


2. การเกิดบาดแผลทางใจจากประวัติศาสตร์ ทางทฤษฎีคือผลที่เกิดจากบาดแผลทางอารมณ์และ

จิตใจที่สะสมตลอดช่วงอายุขัย และจะข้ามรุ่นสู่รุ่นหากเป็นบาดแผลทางใจจากเหตุการณ์ที่รุนแรงในอดีตที่

ยากต่อการลืมเลือน แต่ผลกระทบจะสะสมและมองเห็นได้ในทัศนคติและพฤติกรรมของบุคคลและกลุ่มคน

รุ่นต่อมาบาดแผลทางใจสามารถถ่ายทอดข้ามรุ่นได้ถึงแม้คนรุ่นต่อมามิได้รับการบอกเล่าเรื่องราวหรือทราบ

แต่เพียงภาพกว้างๆ พฤติกรรมการแสดงออกบาดแผลทางใจของคนรุ่นต่อๆ มา คือพร้อมใจกันนิ่งเงียบ

เสมือนหนึ่งเหตุการณ์บาดเจ็บทางใจไม่เคยเกิดขึ้น (Yellow, 2005) 


3. หลักการเยียวยาการบาดเจ็บทางจิตใจไม่ว่าของศาสนาใด กระบวนการวิธีการอาจแตกต่างกัน 

แต่มีจุดมุ่งหมายเดียวกัน คือ สันติสุขของมวลมนุษย์ ดังนั้น ในการศึกษาวิจัย หัวข้อดุซงญอ ความขัดแย้ง

แข่งขันทางประวัติศาสตร์ กระบวนการเยียวยาบาดแผลทางใจของทั้งสองฝ่ายคือ ฝ่ายชาวบ้านดุซงญอ 
 

ซึ่งเกือบทั้งหมดเป็นมุสลิม และฝ่ายเจ้าหน้าที่ตำรวจซึงส่วนใหญ่เป็นชาวพุทธ การเสาะแสวงหากระบวนการ

วิธีการเยียวยาในกรณีนี้เป็นสิ่งท้าทาย กระบวนการนี้ชื่อว่า กระบวนการเยียวยาจิตใจด้านสาธารณสุข 

(Public Health Psycho-trauma Healing) ผสมผสานกับกระบวนการเยียวยาจิตใจด้านศาสนา 

กระบวนการเยียวยาจิตใจด้านสาธารณสุขนี้ มี 3 ขั้นตอนสำคัญ ดังนี้ ขั้นตอนแรก กระบวนการเยียวยานี้จะ

ต้องกระทำในพื้นที่ปลอดภัย (safe zone) ขั้นตอนที่สอง กระบวนการนี้จะต้องมีการพูดคุยแลกเปลี่ยน 

ข้อมูล ความรู้ ความรู้สึกต่อกันและกันอย่างอิสระและเสมอภาค ไม่มีฝ่ายใดมีอำนาจเหนือฝ่ายใด 

(acknowledgement) และขั้นตอนที่สาม ทุกฝ่ายที่อยู่ในกระบวนการนี้ ต้องช่วยกันแสวงหาทางออกร่วม

กัน โดยจะต้องผสมผสานกับนำหลักศาสนาที่ตนเองเชื่อศรัทธามาช่วยจนได้ทางออกที่ยอมรับกันได้ 

(connection) ผลพลอยได้คือทางเยียวยาจิตใจซึ่งกันและกันอีกด้วย กระบวนการเยียวยาการบาดเจ็บทาง

ใจทางศาสนา สำหรับมุสลิมยึดหลักหลักศรัทธาต่ออัลลอฮฺ และหลักปฏิบัติที่มุสลิมเคร่งครัด ส่วนชาวพุทธใช้

หลักอริยสัจจ์ คือ มองให้ออกอะไรคือทุกข์ อะไรคือสาเหตุ และเพียรพยายามแสวงหาทางออกและวิธีการ

แก้ไข ทั้งนี้ทุกฝ่ายเมื่อเข้ามามีส่วนร่วมจะต้องเริ่มต้นด้วยการไว้วางใจ เชื่อถือต่อกันควบคู่กับการให้อภัย 







654 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (พฤษภาคม-มิถุนายน 2562)

ข้อเสนอแนะ	

1. ประวัติศาสตร์ความขัดแย้งและความเป็นประวัติศาสตร์ที่ยังไม่ลงรอยของเหตุการณ์ดุซงญอ  

มีคุณค่าในเรื่องประวัติศาสตร์สาธารณะและการศึกษาจดจำ ในการเรียกร้องให้สร้างความเข้าใจด้าน

สังคมศาสตร์การเมือง อาจก่อให้เกิดการปรับเปลี่ยนความเชื่อในปัจจุบันซึ่งจะมีผลต่อทางออกเชิงนโยบาย 

ทางการเมือง เศรษฐกิจ และสังคมแห่งสันติสุข ดังนั้น ภาคการเมือง ภาคความมั่นคง ภาคนักวิชาการ  

ภาคประชาชนและเจ้าหน้าที่ในพื้นที่ ควรร่วมกันปรับเปลี่ยนความเชื่อใหม่ให้มีผลปรากฏจริง 

2. ในพื้นที่ขัดแย้งรุนแรงของจังหวัดชายแดนใต้บุคลากรสาธารณสุขเป็นกลุ่มคนสำคัญที่จะเป็น

กลไกในการสร้างสันติภาพตามหลักคิด “สาธารณสุข สะพานเชื่อมสันติภาพ” (Health as a bridge to 

peace) เนื่องจากความเชื่อถือไว้วางใจ การพัฒนาศักยภาพแก่บุคลากรสาธารณสุขในจังหวัดชายแดนใต้ให้มี

บทบาทในการประสานความเข้าใจและสร้างสันติภาพภายนอก และผสมผสานกับการส่งเสริมสนับสนุนการ

ใช้บทบัญญัติศาสนาของผู้นำศาสนาในพื้นที่สร้างสันติภาพภายใน เป็นสิ่งที่ศูนย์อำนวยการบริหารจังหวัด

ชายแดนใต้ควรให้ความสำคัญในเชิงกำหนดเป็นนโยบาย 

Islamjc S. (2017). Faith and Practice Principles. Retrieved June 7, 2017, from http://

muslimchiangmai  

Jongsuevivatwong,V. Hasuwonakit,S. & Boegli,C. (2015).	Healing Thailand Southernmost 

Fire, Foundation for Southernmost Healing and Reconciliation, Songkhla. 

Paul J. & Angela J. (2011). When Blood and Bones Cry Out: Journeys through the 

Soundscape of Healing and Reconciliation, Oxford University Press, USA.  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996).Tripitaka in Thai Version Program of 

Edition.version1: 11, Mahachulalongkornrajavidyalaya University Press, Bangkok. 

Muhamad Saiyid Romdorvee, Supreme Religious Leader of The Arab Republic. (2007). 

Keynote Speech in The Occasion of receiving Philosophy of Liberal Art in Islamic 

Studies Degree, Songkhlanakharin University Press, Songkhla. 

Nararatanawong, C. (2009). A Memory Book of Southern Provinces, Quality Art Press, 

Bangkok. 

References	



655Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.3 (May-June 2019)

Nilawatananonda, P. (1949). A Book of Royal Cremation Devoted to the Pass away 

Polices in Du Song YorRiot incident, Aksornprasert Press, Bangkok.


Phra Brahmagunabhorn (P.A.Payutto). (2006). Buddhadharmma. Sahathammik Printing, 

Bangkok.


Phramaha Hansa Dhammahāso, (2011). Buddhist Peaceful Means :Integration of Principle 

and Instrument for Conflict Management, 21 Century Publishing, Bangkok.


Veyaree, D. (2017). Psycho-trauma Healing by Islamic Principle, Retrieved June 7, 2017, 

from http://www.wamythai.org.


Wasi, P. (2004). “Healing and Back Home, Healing and Life Reconciliation Manual” 

Center for Academic Co-operation and Support in Southernmost Conflict and 

Violence, IQ Media Press, Bangkok.


Walkowitz, D. & Knauer,M. (2009). Contested Histories in Public Space : Memory, Race, 

and Nation, Duke University Press, UK.


Satha-Anand C. (2008). Violence and “Truth” Management, Pattani in Half a Century, 

Thammasart University Press,Bngkok.


United Methodist New Service. (2017). Contested History. Retrieved October 28, 2018, 

from http://www.spui25.nl/spui25en/events/contested-histories 


Yellow M. (2005). “Native Americans Suffer From ‘Historical Trauma’ Researcher Says”


Yoder C. (2015). Truama Healing, When Violence Strikes and Community Security Is 

Threatened, Good Books Press, USA.



