
คำสอนเชิงสัญลักษณ์ที่ปรากฏในพิธีกรรม

ทางพระพุทธศาสนามหายาน* 

Symbolic
Teaching
as
Depicted
in

the
Mahayana
Ceremony


1ทวีศักดิ์
คูวัฒนา,
สุวิญ
รักสัตย์
และ
พระเมธาวินัยรส

1Thaveesak
Kuwattana,
Suvin
Ruksat
and
Phramedhavinaiyaros


มหาวิทยาลัยมหามกุฏราชวิทยาลัย 
Mahamakut Buddhist University. 

1Corresponding Author. Email: Pennykuwattananon@gmail.com 
 

บทคัดยอ
 

บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ 1) เพื่อศึกษาพิธีกรรมของพระพุทธศาสนามหายาน 2) เพื่อศึกษา

คำสอนเชิงสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนามหายาน 3) เพื่อบูรณาการพิธีกรรมของพระพุทธศาสนามหายาน
ด้วยคำสอนเชิงสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนามหายาน และ 4) เพื่อนำเสนอแนวทางและการสร้างองค์
ความรู้ใหม่เกี่ยวกับรูปแบบการบูรณาการพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนามหายานด้วยคำสอนเชิงสัญลักษณ์
ทางพระพุทธศาสนามหายาน การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ จากการวิเคราะห์เอกสาร และ การ
สัมภาษณ์เชิงลึกแบบมีโครงสร้าง 

ผลการวิจัยพบว่า พิธีกรรมเป็นการประกอบพิธีที่นำไปสู่เป้าหมายทางใจเป็นสำคัญ พิธีกรรมใน
พระพุทธศาสนามหายานประกอบขึ้นเพื่อสร้างศรัทธา ความศักดิ์สิทธิ์และแนวทางปฏิบัติตามอุดมคติ
มหายาน สัญลักษณ์ที่ใช้ในพิธีกรรมเป็นกุศโลบายในการเผยแผ่คำสอนโดยเชื่อมโยงสัมพันธ์กับหลักคำสอน
สำคัญในพระพุทธศาสนา  

การบูรณาการสัญลักษณ์เชิงคำสอนพระพุทธศาสนามหายานในพิธีกินเจแฝงอยู่ในการบูชา
พระพุทธเจ้าทั้ง 7 พระองค์และพระโพธิสัตว์อีก 2 องค์เป็นการดำรงตนให้เป็นไปตามองค์คุณของ
พระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์ ได้แก่ มหากรุณา มหาปัญญา และมหาอุบาย รวมถึงมหาบารมี มหาปณิธาน 
คำสอนเชิงสัญลักษณ์ในพิธีกรรมทั้งหมดสังเคราะห์เป็นองค์ความรู้ใหม่ คือ การแปลงทุกกิจกรรมให้เป็นบุญ 
สั่งสมเกื้อหนุนเติมเต็มบารมี ไม่แบ่งแยกธรรมออกจากชีวิต ชีวิตอยู่กับกิจกรรม ทุกกิจกรรมเป็นบุญบารมี 
เรียกว่า “MMP” Model  

คำสำคัญ: พิธีกรรม; คำสอนเชิงสัญลักษณ์; พระพุทธศาสนามหายาน 

 

* Received September 04, 2018; Revised August 07, 2019; Accepted August 07, 2019 



1141Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.4 (July-August 2019)

Abstract
 


This research article has objectives: 1) To study the ritual of Mahayana, 2) To 

study the symbolic teaching in the Mahayna, 3) To integrate the ceremony in the 

Mahayana with the symbolic teaching in the Mahayana, and 4) To propose a new 

knowledge on the pattern of the integration of the Mahayana ceremony with the 

symbolic teaching.The research methodology was a documentary qualitative research 

and a structure of in dept interview.  

The results were indicated
that Rituals are as the procedure that emphasized on 

immense of mental needs. Mahayana ceremony are performed with a deliberative faith, 

holiness and practice through the Mahayana ideal. Symbols used in the ceremony are as 

the technic to creating the propagation of teaching meaningfully related with Buddhism. 

The integration of the doctrinal symbols in the vegetarian festival ceremony 

refers to worship the seven Buddhas and the two Bodhisattvas. It has been done by 

following themselves in accordance with the teachings of each Buddha, namely the 

great perfection, the great vow and the great compassion. The symbolic teaching in all 

ceremonies synthesized as a new body of knowledge is transforming all activities into 

merit for supporting and accumulating the perfection. The knowledge is not to divide life 

from the Dhamma. Life should be generated in activities and all activities must be 

accumulated merit to fulfill the perfections called “MMP” model. 

Key
words: Rituals; symbolic teachings; Mahayana Buddhism 



1142 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2562)

บทนำ


พระพุทธศาสนาที่ปรากฏอยู่ในโลกปัจจุบันมักมีการนำไปปรับเข้ากับวิถีชีวิตวัฒนธรรมของคนที่

นับถือในแต่ละประเทศ เนื่องจากคำสอนในพระพุทธศาสนานั้นเป็นคำสอนเกี่ยวกับชีวิตและการพัฒนาตน 

พระพุทธศาสนามหายานในประเทศไทย มีการเผยแพร่ไปอย่างกว้างขวาง โดยเฉพาะในด้านพิธีกรรม 
 

ซึ่งเป็นพิธีกรรมเกี่ยวกับพระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ และเทศกาลต่างๆ จึงกล่าวได้ว่าพิธีกรรมมีความสำคัญใน

ฐานะเป็นส่วนหนึ่งของศาสนาหรือที่เรียกว่า ศาสนพิธี จากงานวิจัยของกนกวรรณ โกมลิทธิพงศ์ แสดงให้

เห็นว่า “การเผยแผ่ของคณะสงฆ์จีนนิกาย ได้มีความเจริญรุ่งเรืองเป็นอย่างมาก โดยเฉพาะในด้านพิธีกรรม 

ซึ่งเป็นพิธีกรรมเกี่ยวกับพระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ และเทศกาลต่างๆ ของชาวจีน” (Komlithipong, 

2007) แม้พิธีกรรมมิใช่แก่นของศาสนา แต่เป็นการกระทำที่น้อมนำให้มนุษย์เข้าถึง โน้มน้าวจิตใจให้ใฝ่ใน

การทำความดีและเกิดความเลื่อมใสศรัทธาในศาสนา พิธีกรรมเป็นเสมือนสื่อกลาง ที่จะนำผู้ปฏิบัติไปสู่หลัก

ธรรมคำสอนและถึงจุดหมายสูงสุดของศาสนา โดยมีอุปกรณ์ประกอบพิธี กิริยาท่าทาง และถ้อยคำที่เป็น

สัญลักษณ์ในพิธีกรรมที่จะนำพาไปสู่เป้าหมาย ดังนั้น คำสอนที่อยู่ในรูปแบบของสัญลักษณ์ต่างๆ ที่ปรากฏ

ในพิธีกรรมทางศาสนา จึงมีความสำคัญอย่างยิ่งทำให้สามารถเข้าถึงแก่นแท้ของศาสนาได้


เมื่อพิธีกรรมได้มีบทบาทในการเผยแผ่พระพุทธศาสนามหายาน จุดสำคัญจึงอยู่ที่ความเข้าใจของผู้

ประกอบพิธีกรรม และผู้เข้าร่วมจะรู้ถึงแก่นแท้และหลักคำสอนในพระพุทธศาสนาในพิธีกรรมหรือไม่ 

อุปกรณ์เชิงสัญลักษณ์เหล่านั้นมีที่มาอย่างไร สื่อถึงอะไร สามารถอธิบายตามหลักธรรมของพระพุทธศาสนา

มหายานได้อย่างไร การบูชาพระพุทธเจ้าและพระมหาโพธิสัตว์ในพิธีกรรมกลายมาเป็นเทพเจ้าไปอย่างไร 

และมีหน้าที่สื่ออะไร นอกจากการอธิบายคำสอนพระพุทธศาสนามหายานที่เกิดจากพิธีกรรมและการนำ

สัญลักษณ์มาเป็นจุดกำหนดในองค์ประกอบพิธีกรรมได้แล้ว พิธีกรรมและคำสอนเชิงสัญลักษณ์สามารถเป็น

เครื่องมือพัฒนาคุณภาพชีวิตได้หรือไม่ ทำให้เข้าถึงแก่นแท้ของหลักธรรมได้หรือไม่ รวมทั้งพิธีกรรมเหล่านี้

เป็นเครื่องรักษาพระพุทธศาสนาได้หรือไม่ อย่างไร ปัญหาวิจัยที่ควรค่าต่อการศึกษาค้นคว้าเพื่อนำมาเป็น
 

คำตอบและสามารถสร้างเป็นรูปแบบในการบูรณาการพิธีกรรมกับคำสอนทางพระพุทธศาสนามหายานได้

อย่างไร 


ด้วยเหตุผลดังกล่าวผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษา คำสอนเชิงสัญลักษณ์ที่ปรากฏในพิธีกรรมทาง

พระพุทธศาสนามหายาน ทั้งนี้เพื่อจะนำหลักธรรมคำสอนที่ได้ไปเผยแผ่ให้กับสังคมได้อย่างถูกต้องและยัง

เป็นแนวทางให้กับการปฏิบัติของพุทธศาสนิกชน เพื่อให้สังคมเกิดความดีงาม และก่อให้เกิดความสงบ

ร่มเย็นแก่ชนทั้งหลายตามแนวทางแห่งวิถีพระพุทธศาสนามหายานสืบไป







1143Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.4 (July-August 2019)

วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาพิธีกรรมของพระพุทธศาสนามหายาน


2.	 เพื่อศึกษาคำสอนเชิงสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนามหายาน


3.	 เพื่อบูรณาการพิธีกรรมของพระพุทธศาสนามหายานด้วยคำสอนเชิงสัญลักษณ์ทางพระพุทธ

ศาสนามหายาน


4.	 เพื่อนำเสนอแนวทางและการสร้างองค์ความรู้ใหม่เกี่ยวกับ “รูปแบบการบูรณาการพิธีกรรม

ทางพระพุทธศาสนามหายานด้วยคำสอนเชิงสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนามหายาน”





วิธีการดำเนินการวิจัย


การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพแบบวิจัยเอกสาร(Documentary Qualitative Research) 

โดยใช้วิธีการวิจัยดังนี้


1.	 การศึกษาในเชิงเอกสาร (Documentary Study) ทำการศึกษาและรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร

และหลักฐานที่เกี่ยวข้องทั้งเอกสารปฐมภูมิ (Primary Sources) จากคัมภีร์สำคัญของพระพุทธศาสนา

มหายาน และข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Sources) จากการศึกษาค้นคว้าเก็บข้อมูลจากเอกสารบันทึกการ

ทำพิธีกรรม องค์ประกอบการทำพิธีกรรม สัญลักษณ์ศาสตร์ เอกสารทางวิชาการ วารสาร เว็บไซต์

วิทยานิพนธ์ บทความ บทวิจารณ์และงานวิจัยต่างๆ ที่เกี่ยวข้อง


2.	 การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth interview) แบบเจาะจงบุคคลที่เกี่ยวข้องกับพิธีกรรม

พระพุทธศาสนามหายาน (Key Performance Person) จำนวน 8 รูป/คน 


3.	 วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการศึกษาค้นคว้าข้อมูลปฐมภูมิและข้อมูลภาคสนามเกี่ยวกับการ

สัมภาษณ์เชิงลึก และสังเคราะห์สรุปผลและนำเสนอองค์ความรู้ใหม่ 





ผลการวิจัย


ในการศึกษาวิเคราะห์ สังเคราะห์ข้อมูลจากการทำวิจัยทุกขั้นตอนตามวัตถุประสงค์ เพื่อให้คำตอบ

ตามโจทย์วิจัย ผลวิจัยตามวัตถุประสงค์ พบว่า


1.	พิธีกรรมของพระพุทธศาสนามหายาน พบว่า


พิธีกรรม คือการกระทำที่มนุษย์พึ่งปฏิบัติต่อความเชื่อ เป็นขั้นตอนมีระเบียบวิธีเพื่อให้เป็นสื่อหรือ

หนทางที่จะนำมาซึ่งความสำเร็จ (Ruksat, 2009) ทั้งนี้เพื่อตอบสนองความต้องการทางใจหรือความเชื่อของ

มนุษย์ที่ทำให้เกิดความรู้สึกว่า มีความสบายใจ ความเป็นสิริมงคลและความศักดิ์สิทธิ์ จึงมีการสอดแทรก

หลักธรรมไว้ในพิธีกรรมต่างๆ เพราะบางคนไม่ชอบฟังการสั่งสอนแต่ชอบพิธีกรรม จึงใช้กุศโลบายให้ศึกษา

ธรรมจากพิธีกรรม




1144 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2562)

พระพุทธศาสนามีอุดมคติเพื่อขนสัตว์ให้ข้ามพ้นวัฏสงสาร ในมหาปรัชญาปารมิตาอรรถกถา 

อาจารย์นาคารชุนได้อธิบายไว้ว่า พระพุทธศาสนามีเอกรสเดียว คือ รสแห่งวิมุตติความรอดพ้นจากปวงทุกข์ 

(Phothananta, 1969) แต่ชนิดของรสมี 2 ชนิด คือ ชนิดแรกเพื่อตัวเอง ชนิดที่สองเพื่อตัวเองและสรรพ

สัตว์ด้วย มหายานจึงมีปนิธานมุ่งพุทธภูมิเพื่อขนสัตว์ให้พ้นทุกข์จนหมดสิ้น จึงมีหลักคำสอนสำคัญของแต่ละ

นิกายที่แยกออกมามาก นิกายหลักๆ ก็คือ นิกายมาธยามิก เน้นหลักธรรมศูนยตา และปฏิจจสมุปบาทโดยมี

วิธีการถ่ายทอดเป็นวิภาษวิธี นิกายโยคาจาร เน้นอาลยวิญญาณ เน้นพีชะ การปฏิบัติทางจิต นิกายวัชรยาน 

เน้นรหัสที่จะเข้าถึงสภาวะที่แท้ เน้นการปฏิบัติที่ต้องผ่านพลังพุทธเทวะ นิกายสุขาวดี เน้นการทำบุญ 
 

การระลึกถึงพระอมิตาพุทธะ การเปล่งคำและการรักษาศีลให้เคร่งครัด และนิกายเซน เน้นการฝึกจิตที่

ถ่ายทอดทางโกอาน ซาเซน เพื่อบรรลุซาโตริ 


พิธีกรรมที่กำหนดไว้ในวินัยปิฎกเป็นพิธีกรรมเฉพาะของสงฆ์และพิธีกรรมที่กระทำร่วมกันทั้งสงฆ์

และคฤหัสถ์ เช่น พิธีสังฆกรรมและพิธีบำเพ็ญบุญต่างๆ ทั้งพระสงฆ์และคฤหัสถ์มีหน้าที่ต่อกันและกันในการ

ประกอบพิธี หรือพิธีกงเต็กจะมีในส่วนของญาติผู้วายชนก็เข้ามาร่วมในพิธี พิธีกรรมมีวิวัฒนาการจาก

ต้นแบบจนได้รับอิทธิพลจากแนวคิดของศาสนา วัฒนธรรม ประเพณีที่มีต่อกันและกันจึงมีการปรับเปลี่ยน

และพัฒนาจนมาถึงปัจจุบัน โดยเฉพาะพิธีกรรมในประเทศไทยที่สำคัญๆ ได้แก่ พิธีกินเจ พิธีทิ้งกระจาดและ

พิธีกงเต็ก เป็นต้น


2.	คำสอนเชิงสัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนามหายาน พบว่า 


สัญลักษณ์ คือ คำพูด ภาษา วัตถุ สิ่งของ การกระทำ เหตุการณ์ รูปแบบ บุคคล หรือสิ่งที่ทำให้

ประจักษ์ สิ่งแทน เสนอแนะ นิมิตร สิ่งที่มีความหมายครอบคลุมต่อสิ่งอื่น การสื่อสาร การแสดงถึงความ

จริง (Pantarangsee, 2000) เป็นตัวอย่างแสดงถึงความสัมพันธ์ที่สอดคล้องกัน การเข้าใจด้วยปัญญา ทั้งที่

มองเห็นและมองไม่เห็น มีความสัมพันธ์กับมนุษย์อยู่ในโครงสร้างของสังคม สัญลักษณ์เชื่อมกับพิธีกรรม

อย่างแนบสนิท เช่น สัญลักษณ์ทางศาสนาสามารถแสดงถึงจินตนาการ เปรียบเสมือนประตูที่ใช้เปิดไป

หาความจริง พิธีกรรมทางศาสนาที่สามารถแสดงออกมาเป็นกิจกรรมต่างๆ ได้หลายรูปแบบ เช่น ดนตรี

สามารถใช้สื่ออารมณ์ความรู้สึก สถาปัตยกรรมสามารถแสดงถึงจุดมุ่งหมายของศาสนาได้ สัญลักษณ์จึงมี

ความเป็นมาควบคู่กับมนุษย์และวิวัฒนาการของมนุษย์ที่สามารถสร้างสิ่งแทนความรู้ ความเข้าใจ ความรู้สึก 

และความเชื่อ จนสามารถกลายเป็นศาสตร์ประการหนึ่งขึ้นมาที่เรียกว่า สัญวิทยา 


สัญลักษณ์ทางศาสนานั้นมีจุดประสงค์ที่ต้องการสร้างความศรัทธาเชื่อมั่นต่อคำสอน พลังอำนาจ

ของศาสดา คำสอน มนตร์ ธารณี เทพเจ้า ด้วยเหตุนี้จึงมีองค์ประกอบร่วมกับสัญลักษณ์ คือ


1.	พิธีกรรม เป็นองค์ประกอบส่วนหนึ่งของสัญลักษณ์ทางศาสนาที่สร้างความประทับใจ คุณค่า 

ความปลอดภัย ความเข้าใจ และความสุขต่อศาสนิก เป็นรูปธรรมที่มีไว้เพื่อรักษาและจัดระเบียบทางศาสนา

ให้มีแนวทางเดียวกัน 




1145Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.4 (July-August 2019)

2.	ความศักดิ์สิทธิ์ เป็นสิ่งที่มีความเกี่ยวข้องกับพิธีกรรม เนื่องจากเป็นความเชื่อของศาสนิก 

ความศักดิ์สิทธิ์ได้มาจากการประกอบพิธีกรรมที่เชื่อว่าสามารถดลบันดาลโชคลาภหรือแก้ไขปัญหาต่างๆ 
 

ให้คลี่คลายลงได้ 


3.	ความศรัทธา เป็นสิ่งที่สืบเนื่องมาจากพิธีกรรมและความศักดิ์สิทธิ์ จนกระทั่งเกิดความศรัทธา

ของศาสนิก ความศรัทธานั้นสามารถแบ่งออกได้เป็น 2 รูปแบบคือ ความศรัทธาที่เป็นความเชื่อตามกันมา 

เป็นประเพณีตั้งแต่บรรพบุรุษ จากการบอกเล่า และความศรัทธาโดยใช้ปัญญาพิจารณาโดยมีหลักเหตุและ

ผล หากถูกต้องหรือเป็นจริงจึงศรัทธาตามนั้น 


สัญลักษณ์ทางพระพุทธศาสนามหายานที่เห็นได้เด่นชัดคือ อุปกรณ์เครื่องใช้ในพิธีกรรม มนต์ และ

มุทระ สัญลักษณ์ที่ใช้กันโดยทั่วไปคือ “ดอกบัว” เนื่องจากดอกบัวเป็นดอกไม้บริสุทธิ์ มีความหมายลึกซึ้ง 

ดอกบัวแต่ละชนิดยังหมายถึงเทพเจ้าหรือ พระโพธิสัตว์แต่ละ พระองค์ เช่น ดอกบัวสีแดง หมายถึง 
 

เทพอัปสรและเทวดาทั่วไป ดอกบัวสีขาวหมายถึงพระอวโลกิเตศวรโพธิสัตว์ ดอกบัวสีน้ำเงิน หมายถึง
 

เจ้าแม่ตารา ดอกบัวสีชมพู หมายถึงพวกอสูร ยังมีสัญลักษณ์อื่นๆ อีก เช่น พระรัตนไตรจะมีสัญลักษณ์เป็น

รูปทรงกลมรีรูปไข่ที่มีเปลวไฟล้อมรอบ สวัสติกะจะมีลักษณะเป็นการขีดไคว่ โดยเฉพาะโยคะหัตถศาสตร์

มุทราได้รับการนำมาใช้เพื่อประกอบพิธีกรรมในฐานะตัวแทนของพระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ทั้งหลาย 

สัญลักษณ์ในพระพุทธศาสนามหายานมีความโดดเด่นมาก เพราะได้นำสัญลักษณ์มาประกอบพิธีกรรมจน

มหายานิกชนเกิดความเลื่อมใส เกิดพลังศรัทธาเข้ามานับถือพระพุทธศาสนา ยิ่งมหายานในธิเบตได้พัฒนา

รูปแบบของสัญลักษณ์ศาสตร์มาใช้จนเกิดความเป็นความลึกลับ เป็นพลังจิตที่แฝงอยู่ในสัญลักษณ์ทุกอย่าง 

ไม่ว่าจะเป็นมัณฑละ มุทรา ธารณี รวมถึงอุปกรณ์ของใช้ในพิธีกรรม


3.	บูรณาการพิธีกรรมของพระพุทธศาสนามหายานด้วยคำสอนเชิงสัญลักษณ์ทาง

พระพุทธศาสนามหายาน พบว่า พิธีกรรมของพระพุทธศาสนามหายานที่ใช้ในงานวิจัยนี้คือ พิธีกินเจ 

พิธีทิ้งกระจาด และพิธีกงเต็ก จากการบูรณาการพิธีกรรมทั้ง 3 ประเภทด้วยคำสอนเชิงสัญลักษณ์ใน

พระพุทธศาสนามหายานจึงพบว่า 


1.	คำสอนเชิงสัญลักษณ์ของพระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์ในพิธีกินเจ


หลักการที่แท้ของพิธีกินเจคือ การไม่รับประทานเนื้อ สำหรับพระสงฆ์แล้วการไม่รับประทานเนื้อ

นั้นเป็นข้อวัตรปฏิบัติของพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนามหายานทุกแห่ง คำสอนที่แฝงอยู่ในพิธีนี้อยู่ที่การบูชา

พระพุทธเจ้าทั้ง 7 พระองค์และพระโพธิสัตว์ 2 พระองค์ ในประเด็นนี้สามารถศึกษาวิเคราะห์คำสอนออก

จากการบูชาพระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์ซึ่งเกี่ยวเนื่องกับพระพุทธศาสนาโดยตรง และพระพุทธเจ้านี้ก็ได้

รับการแปลความหมายเทียบกับดาวประจำวันจึงถือว่า มีอิทธิพลต่อความเชื่อเป็นอย่างมาก เทพเจ้าประจำ

ดาวทั้ง 9 อันได้แก่ พระอาทิตย์ พระจันทร์ ดาวพระอังคาร ดาวพระพุทธ ดาวพระพฤหัสบดี ดาวพระศุกร์ 

ดาวพระเสาร์ พระราหู และพระเกตุ สัญลักษณ์ทางคำสอนก็คือ พระพุทธศาสนามหายานกลับมีกุศโลบาย

อธิบายผ่านพระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์ แสดงให้เห็นว่า เป็นความฉลาดสามารถในการปรับความเชื่อของ



1146 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2562)

ประชาชนให้ตั้งอยู่บนฐานของพระพุทธศาสนา ในประเด็นนี้จึงได้บูรณาการให้เห็นถึงว่า พระพุทธเจ้าและ

พระโพธิสัตว์ทั้ง ๙ พระองค์นั้น เมื่อมองเชิงคำสอนผ่านพระองค์ท่านจะได้หลักปฏิบัติอย่างถูกต้องและ

สอดคล้องกับพระพุทธศาสนามหายานที่ให้ความสำคัญกับกุศโลบาย เมื่อวิเคราะห์เข้าไปสู่สัญลักษณ์จาก

พระนามของพระพุทธเจ้าแต่ละพระองค์ก็พบว่า เกี่ยวเนื่องกับหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาทั้งสิ้น 


สัญลักษณ์ในคำสอนพระพุทธศาสนามหายานที่พบในพิธีกินเจอีกส่วนหนึ่งก็คือ อุปกรณ์ในการสวด

ประกอบพิธี ที่ใช้ร่วมกับพิธีสวดมนต์ โดยตีความออกมาเป็นปริศนาธรรม เพื่อให้เกิดเป็นแนวทางปฏิบัติ 

นอกเหนือจากวัตถุประสงค์ของการใช้อุปกรณ์เพื่อความพร้อมเพรียงแห่งการสวดมนต์ และนอกจากเป็นการ

บูชาพระพุทธเจ้า พระโพธิสัตว์ตามที่ปรากฏในคัมภีร์แล้ว ก็สื่อถึงคำสอนได้ดังนี้ 


1.1 กงัสดาลตัง้ (กวง) (เนา้ nao) (ตัว่เขง่ 大磬) (A standing bell) สือ่ความหมายถงึ เสยีงเคาะนี้

จะดึงความสนใจของคน เทพ และสัตว์ในอบายให้หันมาสนใจฟังพระธรรม สัญลักษณ์กังสดาลหงายนี้จึง
 

บ่งบอกให้รู้ว่า ให้ทุกคนหันมาสนใจพระธรรมคำสอนในพระพุทธศาสนา เป็นเสียงสะกดมิให้สนใจเรื่องอื่น 

ให้สนใจแต่พระธรรมที่กำลังดังขึ้น


1.2 เกราะไม้ หรือปลาไม้ (บักฮื้อ 木魚) (Wooden Fish) สื่อความหมาย การมีสติทุกเมื่อดุจดัง

ปลาที่อยู่ในน้ำซึ่งตื่นอยู่เสมอ ให้ดำรงชีวิตเลียนแบบปลา ความตื่นอยู่เป็นวิธีแห่งการฝึกฝนปฏิบัติตนตาม

หลักในพระพุทธศาสนาในการปฏิบัติที่ไม่ผิดทาง การเคาะปลาก็สื่อให้เห็นว่า ผู้รู้ทั้งหลายต้องปฏิบัติหน้าที่

นำการเผยแผ่คำสอนให้กระจายไปทั่วแดนดิน เพื่อประโยชน์สุขของเทวดาและมนุษย์ทั้งหลาย


1.3 กลองพิธี (ตึ้งโก้ว 堂鼓) สื่อสัญลักษณ์หมายถึง เสียงที่สามารถข่มขวัญศัตรูของพระราชาตอน

ออกศึกได้ เพื่อนำความสงบสุขมาให้แก่ตน พระพุทธเจ้าก็ตีกลองธรรม แผ่ธรรมออกไปข่มขวัญกิเลสมารทั้ง

หลาย ธรรมของพระพุทธเจ้านั้นมีอานุภาพปราบศัตรูทั้งหลาย ดุจดังกิเลสทั้งหลาย ไม่ว่าจะเป็นความโลภ 

ความโกรธ ความหลง นิวรณ์ทั้งหลาย อุปกิเสสทั้งหลาย ความชั่วร้ายทั้งหลาย อบายมุขทั้งหลาย 
 

หรือแม้แต่มารทั้ง 5 มี กิเลสมาร ขันธมาร มัจจุมาร อภิสังขารมาร และ เทวปุตตมาร ก็พ่ายแพ้เกรงกลัว


1.4 วัชระ (กิมกังซู่ 金剛杵) สื่อถึง ความว่างแห่งสรรพธรรมและทลายสิ้นซึ่งเครื่องกั้นแห่งอวิชชา 

โดยไม่อาจมีแห่งใดที่จะรอดพ้นจากการฉายส่องนี้ได้ หรือจะกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ อันความแกร่งแห่งวัชรนี้ 

เป็นสัญลักษณ์แห่งปัญญาอันแข็งแกรงและคมกล้า


1.5 ระฆังมือ (อิ้งเข่ง 引磬) สื่อสัญลักษณ์ถึง ความเป็นกัลยาณมิตรนี้เป็นเบื้องต้นของพรหม

จรรย์ กัลยาณมิตรก็คือ ความมีเมตตาที่แผ่ออกจากจิตไปสู่ผู้อื่น เสียง yin qing, 引磬 จะดังแทรกซึมเข้าไป

สู่จิตวิญญาณ ผูกมัดทุกคนเอาไว้ด้วยไมตรี เป็นเครื่องมือที่ทำให้เกิดความพร้อมเพรียงอันได้แก่ความ
 

ร่วมมือกัน ความสมานสามัคคีกัน ความเมตตาต่อกัน (Gaewklai, 2004) 




1147Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.4 (July-August 2019)

2.	บูรณาการคำสอนเชิงสัญลักษณ์ในพิธีทิ้งกระจาด


ประเพณีทิ้งกระจาด เป็นความเชื่อของพุทธบริษัทจีนฝ่ายมหายาน จุดหมายก็เพื่อประกอบการ

อุทิศส่วนกุศลแก่เปรต อสูรกาย สัตว์นรก และดวงวิญญาณที่ล่วงลับไปแล้ว โดยการนิมนต์พระภิกษุสงฆ์

สวดพระพุทธมนต์อยู่ในสันนิบาตพุทธจักร ที่แวดล้อมด้วยพระพุทธ พระธรรม พระสงฆ์ พระโพธิสัตว์ 
 

เทพธรรมบาลทั้งหลาย อาศัยพุทธบารมีเป็นกุศโลบายให้ชาวพุทธเข้ามานับถือเลื่อมใสพระพุทธศาสนาตาม

คุณสมบัติของพระพุทธเจ้า นอกจากนั้นยังมีสัญลักษณ์ที่ถอดรหัสคำสอนของพระพุทธศาสนาในพิธีนี้ก็คือ 

มุทราทั้งหลาย พบว่า มุทราเป็นส่วนสำคัญที่เกี่ยวเนื่องกับคำสอนพระพุทธศาสนามหายานด้วยการแสดง

ทา่ทางของมอืและรา่งกาย สำหรบัโยคตนัตระ ไดแ้สดงทา่มอืประกอบกบัลมหายใจ เรยีกวา่ หตัถะปราณยามะ 

หรือหัตถโยคะซึ่งเชื่อมระหว่างโพธิจิต จิต พลังของฐานต่างๆ ในร่างกาย ในวิจัยนี้ได้นำมุทราที่สำคัญมา

ประกอบจำนวน 9 มุทรา คือ 


1.	 อภัยมุทรา (Abhaya Mudra) สื่อสัญลักษณ์คำสอนแห่งการให้อภัยซึ่งเป็นมหาทานที่ประกอบ

ไปด้วย เมตตาธรรม ขันติธรรม และศีล 5 สำหรับกรอบแนวทางของการปฏิบัติของอภัยทาน คือ 
 

พรหมวิหารธรรม สาราณียธรรม และสังคหวัตถุ 4 


2.	 ปางวิตักกะมุทรา หลักคำสอนที่แฝงอยู่คือ การหลั่งไหลออกแห่งธรรมของพระพุทธเจ้าที่
 

ไม่มีที่สุด หลักธรรมที่หลั่งไหลออกจากพระหัตถ์ของพระองค์ทั้งเบื้องบน เบื้องล่าง เป็นวงจรเกิดดับ 
 

เป็นปฏิจจสมุปบาท ทั้งฝ่ายอนุโลมและปฏิโลม


3.	ปางภูมิสปรรศมุทรา เป็นคำสอนเชิงสัญลักษณ์ให้แก่ปวงสัตว์ทั้งที่มาจากอบายภูมิและที่มาจาก

เทวภูมิเห็นว่า บารมีธรรมของพระพุทธเจ้านั้นสามารถเอาชนะสิ่งชั่วร้ายได้ ทำให้ผู้ที่มาร่วมพิธีทั้งหมดได้

สนใจบำเพ็ญเพียรบารมีให้ถึงพร้อม และไม่ยอมแพ้แก่กิเลสทั้งหลาย


4.	ปางธรรมจักรมุทรา มุทราสื่อให้รู้ว่า บัดนี้เป็นเวลาแห่งการเปิดธรรมที่ปิดมานาน ธรรมที่ปิดมา

นับพุทธันดร พระศากยมุนีพุทธะเป็นผู้ตรัสรู้แล้วเปิดเผยอีกครา เหล่าเทพ มนุษย์ อมนุษย์ทั้งหลายสมควรที่

จะเตรียมพร้อมรับฟัง น้อมจิตฟังเพื่อประโยชน์แห่งการเข้าถึงธรรม


5.	 โพธยังคีมุทรา คำสอนที่ปรากฏอยู่คือ ปัญญาที่ไม่ตกอยู่ภายใต้การแบ่งแยก ไม่ว่าจะอยู่

ท่ามกลางความแตกต่างหลากหลาย ก็สามารถเข้าใจความเป็นหนึ่งเดียว เข้าใจว่า สรรพสิ่งมีการประสาน

สัมพันธ์กันอยู่เสมอ เป็นธรรมชาติของธรรม


6.	 ธยานมุทรา หลักธรรมที่แฝงอยู่คือ สมาธิ หลักการปฏิบัตินี้เป็นการปฏิบัติที่สอดคล้องกับ

ลมปราณ เป็นการใช้ปราณยามะเข้ามาช่วยในการฝึกสติ เจริญสมาธิจนเกิดปัญญา


7.	อุตตรโพธิมุทรา คำสอนที่แฝงอยู่คือ ความเต็มเปี่ยมแห่งบารมีคุณธรรมที่จะต้องปฏิบัติเพื่อให้

บรรลุถึงเป้าหมาย พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ต้องบำเพ็ญบารมี ในขณะที่บำเพ็ญเรียกพระองค์เองว่า 
 

พระโพธิสัตว์ เป็นผู้ฝึกฝนตนเองด้วยบารมีซึ่งในทางพระพุทธศาสนามหายานแสดงไว้ ๖ ประการ คือ ทาน 

ศีล ขันติ วิริยะ สมาธิและปัญญา 




1148 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2562)

8.	ปางมันฑลมุทรา คำสอนที่แฝงอยู่คือ การตั้งใจที่จะให้ จะเสียสละ จิตที่พร้อมจะให้ จิตที่กำลัง

ให้ และจิตที่เบิกบานยินดีเมื่อให้แล้วเป็นจิตที่เป็นบุญเป็นกุศล เป็นจิตที่สะอาด มีใจปรารถนาจะให้ กาย 

วาจา และใจสัมพันธ์กับการให้ กับการเสียสละ


9.	มหาปราณมุทรา คำสอนที่แฝงอยู่คือ พลังการตื่นรู้แห่งสติ ตื่นปลุกพลังชีวิต พลังตื่นรู้นี้

เป็นการปลุกพลังแห่งมหากรุณาและมหาปัญญาขึ้นมาสู่การดำรงชีวิต รู้สึกต่อผู้อื่นในฐานะสรรพสัตว์ที่มีชีวิต

เหมือนกัน พลังนี้ในพระพุทธศาสนาหมายเอาพลังทั้ง 5 ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา 

(leuam sai, 2014)


3.	บูรณาการคำสอนเชิงสัญลักษณ์ในพิธีกงเต็ก


พิธีกงเต็กเป็นพิธีงานศพของชาวจีนที่มายาวนานจนทำให้พิธีกรรมกลายเป็นวัฒนธรรมของชาวจีน 

บางครั้งก็ทำให้ไม่สามารถแยกแยะได้ว่าส่วนไหนเป็นส่วนที่เกี่ยวกับพระพุทธศาสนา ส่วนไหนเป็นวัฒนธรรม

ของชาวจีนที่ผสมผสานกับแนวคิดของลัทธิศาสนาอื่น คำสอนในพระพุทธศาสนาที่เกี่ยวกับผู้ตายย่อมมีส่วนที่

เหมือนกันกับชนชาติอื่น ในเรื่องที่เกี่ยวกับการสิ้นชีวิตและการดำเนินการกับศพ 


สัญลักษณ์ที่ปรากฏในคำสอนพระพุทธศาสนามหายานประเด็นนี้ก็คือ องค์พระกษิติครรภโพธิสัตว์

ผู้คอยช่วยเหลือผู้ตกนรก แสดงให้เห็นถึงมหาปณิธานของท่านที่คอยช่วยเหลือผู้ตกทุกข์ได้ยาก เป็นพลังแห่ง

กรุณา การไม่ประมาทต่อชีวิตอันมีความตายเป็นที่สุด การทำความดีไม่ต้องรอให้สิ้นชีวิต สำหรับหลักธรรม

ในเรื่องนี้ก็คือ การดึงให้คนเข้ามาเข้าใจสัจธรรมที่แท้ญลักษณ์แห่งความกตัญญูกตเวทีที่แสดงออกต่อการทำ

พิธีอุทิศส่วนบุญส่วนกุศล และนำพาดวงวิญญาณให้พ้นจากอบาย มีแต่แสงไฟแห่งบุญกุศลเท่านั้นที่จะช่วยได้ 

ดังนั้นทุกคนต้องทำบุญกุศลไว้


4.	รูปแบบการบูรณาการพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนมหายานด้วยคำสอนเชิงสัญลักษณ์

ทางพระพุทธศาสนามหายาน”


จากการสังเคราะห์องค์ความรู้ทั้งหมดจึงพบว่า พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนามหายานนั้นมีการแฝง

รหัสนัยเอาไว้ เป็นการสร้างภูมิคุ้มกันหลักธรรมทางพระพุทธศาสนาเอาไว้โดยการทำเป็นกิจกรรมทาง

พิธีกรรม การทำเช่นนี้จึงเป็นเหมือนการดำเนินชีวิตที่ประกอบไปด้วยคุณความดีแต่ผู้ประกอบพิธีไม่รู้ตัว 
 

ด้วยเหตุนี้ความเป็นรหัสนัยไม่ว่าจะเป็นมุทรา ธารณี หรือมัณฑละและอุปกรณ์ ทุกอย่างในพิธีกรรมจึงเป็น

เครื่องมือสำคัญในพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนามหายาน ต้องอาศัยการเสนอแนะและทำความเข้าใจจึงรู้ได้ 

มุทรา (Mudra) ที่แสดงออกในพิธีกรรม คือการใช้พุทธานุภาพและโพธิสัตวานุภาพในการประกอบพิธี 
 

จัดเป็น หัตถกรุณา ได้แก่ การประกอบบุญกุศลในบุญกิริยาวัตถุ บุญ (Merit) ทุกกิจกรรมที่ล้วนเป็นบุญจึง

ทำให้ผู้ประกอบพิธีและผู้ร่วมพิธีต่างมีความสุข ส่วนบารมี (Perfection) เป็นหัวใจของการบำเพ็ญตนของ

พระพุทธศาสนามหายาน ผู้ประกอบพิธีชื่อว่าดำเนินอยู่บนโพธิสัตวจริยามรรค







1149Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.4 (July-August 2019)

องค์ความรู้จากงานวิจัย


รูปแบบขององค์ความรู้ใหม่จึงได้เป็นหลักการในคำว่า “แปลงทุกกิจกรรมให้เป็นบุญ สั่งสม 

เกื้อหนุนเติมเต็มบารมี” จึงได้รูปแบบเรียกว่า “MMP Model” ดังนี้ 

M = Mudra หมายถึง การแปลงทารางของมือใหเปนมือ

แหงกรุณาหรือหัตถกรุณา 

M  =  Merit หมายถึง ทุกกิจกรรมแปลงเปนบุญ การกระทำ

ที่เปยมดวยความสุข 

P  =  Perfection หมายถึง การสั่งสมบารมีใหเต็มเปยม 

เพื่อบำเพ็ญโพธิสัตวมรรค  

แนวการใช้	MMP	Model	 	

1.
ปลูกฝงศรัทธาด้วยพิธีกรรมด้วยรูปแบบสัญลักษณ์มุทรา
 เริ่มต้นด้วยการใช้มุทราเป็น

สัญลักษณ์ มองทุกอย่างให้เป็นสัญลักษณ์ที่แฝงความหมายอยู่ พระพุทธศาสนาไม่มีการกระทำอะไรที่ลอยๆ 

ไร้ความหมาย พิธีกรรมทางพระพุทธศาสนามีคำอธิบายทุกประการ เบื้องต้นสร้างมุทราที่น่าสนใจก่อน  

เป็นรูปแบบกิจกรรมที่น่าสนใจ เป็นรูปแบบกิจกรรมทางพิธีกรรมที่ประกอบด้วยความศักดิ์สิทธิ์ น่าศรัทธา 

น่าเลื่อมใส เป็นการสร้างความประทับใจให้เกิดขึ้นกับพิธีกรรมก่อน ภาพประกอบที่น่าหลงใหล เสียงดนตรี

อันไพเราะรื่นรมย์ ถ้อยคำที่ปลุกให้ตื่น บรรยากาศที่ชวนให้หลงใหล ล้วนเป็นความหมายแห่งมุทราทั้งสิ้น 

คำว่ามุทราในความหมายนี้ ใช้เพื่อให้เกิดพลังขับเคลื่อนกิจกรรมที่มีความหมาย รูปแบบ กระบวนการที่มี

ความหมายซ่อนอยู่ภายใน กิจกรรมทางพระพุทธศาสนาล้วนแล้วแต่นำพาไปสู่การพัฒนาชีวิต พัฒนาอินทรีย์ 

2.
 เสริมสร้างกิจกรรมในพิธีให้เปนบุญ
 ขั้นตอนนี้เป็นการถอดรหัสกิจกรรมให้เห็นเป็นบุญทุก

อย่าง บุญในความหมายนี้ใช้ในแง่ของการขจัดกิเลสทั้งหลาย ไม่ว่าจะประกอบพิธี บริการน้ำ ช่วยยกของ 

ช่วยบอกวิธี ช่วยจับอุปกรณ์ใดๆ ก็ล้วนแต่มองเห็นการชำระจิตให้สะอาด บริสุทธิ์ขึ้น มีจาคะเป็นตัว

เคลื่อนไหว มือที่กระทำนำไปสู่ความเป็นบุญ ในขณะทำก็เปี่ยมด้วยความสุขใจ หลังทำงานแล้วก็ปีติยินดี 

ชักชวนให้ผู้อื่นเข้ามาร่วมบุญ ร่วมกุศลเสมอ เป็นดุจการแบ่งปันบุญ แบ่งปันความสุขให้แก่ผู้อื่น เป็นกุศลทุก

ขณะ จึงเป็นการแสวงหาแก่นแท้ของพิธีกรรม ให้นำตนเองไปเป็นสะพานแห่งบุญเข้ามาสู่ตน 



1150 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 4 (กรกฎาคม-สิงหาคม 2562)

3.	 เติมเต็มบารมีด้วยการปฏิบัติ ทุกกิจกรรมในพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนานั้นได้ชื่อว่า เป็นการ

เติมเต็มบารมี มองเห็นภาระเบื้องหน้าคือ เวทีพิสูจน์บารมีว่าตนเองมีบารมีมากน้อย เบาหรือแข็ง ก็สำรวจ

ด้วยการผ่านด่านอุปสรรคต่างๆ ที่เกิดขึ้น ทุกบารมีได้มาเพราะการกระทำทั้งสิ้น การกระทำนั้นก็เริ่มจาก

กระบวนการแรกไปจนถึงที่สุด ดังนั้นให้ตั้งจิตเสมอว่า บารมีนั้นต้องลงมือจึงได้มา 





ข้อเสนอแนะ 


จากผลการวิจัย ผู้วิจัยมีข้อเสนอแนะดังนี้ 


1.	 ข้อเสนอแนะจากงานวิจัย


1)	นโยบายพิธีกรรมของวัด การจัดรูปแบบพิธีกรรมให้แฝงหลักธรรมในพระพุทธศาสนา พร้อมทั้ง

ส่งเสริมความศรัทธาเพื่อให้เกิดปัญญาโดยอาศัยพิธีกรรมเป็นเครื่องมือช่วยเหลือ เป็นกุศโลบายในการดึง

เยาวชนเข้าวัด


2)	 นโยบายกจิกรรมสาธารณะ เปน็การสรา้งการมสีว่นรว่มทีม่บีญุบารมเีขา้ไปเกีย่วขอ้ง ใหห้นว่ยงาน

ของรัฐและเอกชนเข้าร่วมศึกษาพิธีกรรมที่เป็นบุญ โดยแปลงมุทราทุกกิจกรรมให้เกิดบุญขึ้นอย่างไม่รู้ตัว 


3.	 นโยบายสำหรับการเผยแผ่ธรรม โดยเฉพาะพระธรรมทูต จำเป็นต้องมีพิธีกรรมที่หลากหลาย

สนับสนุนให้เกิดการมีส่วนร่วม เพื่อให้กิจกรรมทางพระพุทธศาสนาเป็นพิธีกรรมที่มีความหมาย นำพาให้คน

เข้าถึงธรรมด้วยการปฏิบัติธรรมผ่านกิจกรรม นำพระพุทธศาสนาเข้าไปสู่สังคม 


2.	ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป


1)	การศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างมุทราทางพระพุทธศาสนากับการพัฒนาจิต เพื่อให้เห็นว่า 
 

ท่าร่างที่พระพุทธเจ้าและพระโพธิสัตว์แสดงออกนั้นมีผลต่อจิตวิญญาณได้จริง รวมถึงการเกี่ยวข้องกับระบบ

ทางสรีรศาสตร์


2)	 รูปแบบการประกอบพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนามหายานกับการบริหารจัดการระบบ


3)	นวัตกรรมความเข้าใจพระพุทธศาสนาด้วยพิธีกรรมในยุคดิจิทัล เน้นประเด็นการใช้เทคโนโลยี

มาเสริมสร้างความเชื่อความศรัทธาจนนำไปสู่การพัฒนาปัญญา


4)	ผลกระทบจากการจัดพิธีกรรมทางพระพุทธศาสนามหายานในปัจจุบัน เป็นการศึกษาเชิง

สำรวจเพื่อจักได้รูปแบบที่เป็นมาตรฐาน โดยศึกษาจากต้นแบบต่างประเทศ




1151Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.4 (July-August 2019)

Gaewklai, C. (2004). Saddhampundarikasutra. Chinese Buddhi Monk Council in Thailand.  

Komlithipong, K. (2007). Chinese Sangha Administration in Thailand. Dissertation Doctor 

of Bhuddhist Studies Program. Graduate School. Mahachulalongkornrajavidyalaya 

University.  

leuam sai, S. (2014). Mahavastuavadana: Mahayana Scripture. Vol. 1-2. Sanskrit Foundation. 

Phothananta, S. (1969). Mahayana Philosophy. Bangkok: Bannakan publisher. 

Pantarangsee, S. (2000). Mahayana Buddhism. Bangkok: Sukkaphapjai publisher.  

Ruksat, R. (2009). Mahayana Buddhism. Bangkok: Bangkokblog. 

Gaewklai, C. (2004). Saddhampundarikasutra.

References



