
การบริหารสำนักวิปสสนากรรมฐานของ	
สมเด็จพระพุฒาจารย์	(อาจ	อาสภมหาเถร)*	

The	Management	of	Vipassanā	Meditation	Center	of	
Somdej	Phra	Buddhajarn	(Aj	Asabhamahathera)	

ธนาคม	บรรเทากุล	
Tanakom	Bantaokul	

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand.  
Corresponding Author. Email: thonycom@hotmail.com 

บทคัดยอ	 	
การวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ คือ (1) เพื่อศึกษาความเป็นมาของวิปัสสนากรรมฐานในประเทศไทย  

2) เพื่อศึกษาแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร)  

(3) เพื่อศึกษาแนวทางการบริหารสำนักวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) 

งานวิจัยนี้เป็นการงานวิจัยเชิงคุณภาพ 

ผลการวิจัยพบว่า วิปัสสนาธุระเริ่มเข้าสู่ประเทศไทยโดยการเผยแผ่ของพระโสณะ และพระอุตตร-

เถระ โดยพระอรหันต์ผู้ได้รับอุปถัมภ์จากพระเจ้าอโศกมหาราช ตามโครงการส่งพระอรหันต์ออกไปเผยแพร่

พระพุทธศาสนาจำนวน 9 สาย และหลังการสังคายนาพระไตรปิฎกครั้งที่ 3 การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน

สายวิปัสสนาวงศ์อรหันต์นี้ ได้ถูกถ่ายทอดสืบต่อมาโดยยึดตามพระไตรปิฎกในมหาสติปัฎฐานสูตร 

การสอนวิปัสสนากรรมฐาน ของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) ทำให้การเผยแผ่

วิปัสสนากรรมฐานกรรมของวัดมหาธาตุฯ มีความเจริญมั่นคงและสามารถผลิตพระวิปัสสนาจารย์พร้อมทั้ง

เปิดสำนักปฏิบัติวิปัสสกรรมฐานขึ้นทั่วประเทศในเวลาอันรวดเร็ว จึงได้ยกฐานะเป็นสถาบันวิปัสสนาธุระใน

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เพื่อให้ตรงตามพระราชปณิธานของพระบาทสมเด็จพระจุลจอม-

เกล้าเจ้าอยู่หัว พระปิยมหาราช รัชกาลที่ 5 ผู้ทรงสถาปนามหาวิทยาลัยสงฆ์แห่งนี้ เพื่อให้พระสงฆ์ได้ศึกษา

* Received May 27, 2018; Revised January 17, 2019; Accepted May 20, 2019 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับเพิ่มเติมS352

พระไตรปิฎกและวิชาชั้นสูง โดยเฉพาะได้นำหลักปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานมาเป็นข้อบังคับของมหาวิทยาลัย 

โดยให้ผู้มาศึกษาจะต้องปฏิบัติกรรมฐานปีละ 1 ครั้ง ตามที่ได้กำหนดไว้ จึงเป็นที่มาของการนำหลักวิปัสสนา

กรรมฐาน มาจัดการเรียนการสอนในระดับอุดมศึกษา และฝึกอบรมแก่พระธรรมทูตเพื่อไปสอนวิปัสสนา

กรรมฐานในต่างประเทศจนถึงปัจจุบัน


คำสำคัญ:	 การบริหาร; สำนักวิปัสสนา; กรรมฐาน  




Journal of MCU Peace Studies Vol. 7 Supplement Issue S353

Abstract	 	
The Dissertation entitled “The Guideline management of Vipassanā-Kammaṭṭhā

na meditation center of Somdej Phra Puttajarn (Aj Asapamahathera)” There are three 

objectives: (1) to study the origin of Vipassanā-Kammaṭṭhāna in Thailand, (2) to study the 

guideline practice of Vipassanā-Kammaṭṭhāna by Somdej Phra Puttajarn (Aj 

Asapamahathera), and (3) to study the Guideline management of Vipassanā-Kammaṭṭhā
na meditation center of Somdej Phra Puttajarn (Aj Asapamahathera) 

The research found that Vipassanādura introduced into Thailand by the 

propaganda of the Sona and Uttara Mahāthera, the Arahants who were patronized by 

Asoka the Great. According to project sending the Arahants went out to spread Buddhism 

9 lines after the third Tipiṭaka Saṅgāyana. The practice of Vipassanā-Kammaṭṭhāna 

learning from these Arahant groups has been relayed successively based on the Tipiṭaka 

in Mahāsatipaṭṭhāna Sutta. 

The teaching of  Vipassanā-Kammaṭṭhāna of Somdej Phra Puttajarn (Aj 

Asapamahathera) makes the propagation of Vipassanā-Kammaṭṭhāna of Wat Mahathatu 

has steady growth and able to generate meditation masters and open the Vipassanā-

Kammaṭṭhāna meditation centers progressively in the whole country. So it has raised the 

status as Vipassanā-Kammaṭṭhāna Institute in Mahachulalongkornrajavidayalaya University 

to follow the royal wish of His Majesty King Chulalongkorn Rama V, who was the founder 

of this Buddhist Sangha University. For the monks to study the Tipiṭaka and advanced 

subjects, particularly, the Vipassanā-Kammaṭṭhāna practice is a requirement of the 

university. The students will have to practice Kammaṭṭhāna meditation once a year as 

prescribed so that it is the origin how the principle of Vipassanā-Kammaṭṭhāna practice 

has managed into the teaching in the higher education level and training the Buddhist 

missionary monks to teach Vipassanā-Kammaṭṭhāna meditation abroad to the present. 

Keywords:	 The Management; Vipassanā; Meditation Center 



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับเพิ่มเติมS354

บทนำ


พระนิพพานคือเป้าหมายสูงสุดสำหรับพุทธศาสนิกชน ซึ่งการจะบรรลุถึงได้นั้นต้องหมั่นประกอบ

พระสัทธรรม 2 ประการ ได้แก่ ปริยัติ (คันถธุระ) และปฏิบัติ (วิปัสสนาธุระ) อันจะนำไปสู่ปฏิเวธ หรือการ

ได้บรรลุมรรค ผล นิพพาน ในที่สุด แม้มิได้หวังนิพพาน แต่ท่ามกลางสภาพสังคมที่สับสนวุ่นวายเต็มไปด้วย

ปัญหานานัปการในปัจจุบัน พบว่าประชาชนทั่วไปหันมาให้ความสนใจไฝ่ศึกษาหาความรู้เรื่องพุทธธรรมเพิ่ม

มากขึ้น กระทั่งเกิดปรากฎการณ์หนังสือหมวดธรรมะ ติดอันดับหมวดหนังสือขายดีเป็นเวลาหลายปีติดต่อ

กัน ส่งผลให้คนไทยสนใจปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานเพิ่มมากขึ้น ด้วยหวังจะช่วยบรรเทาทุกข์ในจิตใจ 
 

สร้างเสริมปัญญาช่วยให้เห็นทางออกของปัญหาที่ประสพพบเจอได้อย่างถูกต้องชัดเจน จนอาจกล่าวได้ว่า

ปัจจุบันเป็นยุคใหม่ของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานในประเทศไทย ดังเห็นได้จากการมีสำนักปฏิบัติธรรม

เพิ่มจำนวนมากขึ้นอย่างต่อเนื่อง


อย่างไรก็ตามความสนใจเรื่องวิปัสสนากรรมฐานในประเทศไทยนั้น หากจะนับว่าก้าวสู่ยุคใหม่   

เริ่มมีความตื่นตัวกันจริงๆ ก็ต้องเป็นในช่วงหลังปี พ.ศ.2494 เป็นต้นมา คือ หลังจากที่สมเด็จพระพุฒาจารย์ 

(อาจ อาสภมหาเถร) ได้เริ่มนำการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานมาเผยแพร่อีกครั้ง หลังจากที่ถูกยกเลิกการสอน

ไปในสมัยรัชกาลที่ 5 สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) ครั้งดำรงสมณศักดิ์เป็นพระพิมลธรรม 

ดำรงตำแหน่งสังฆมนตรีว่าการองค์การปกครอง ท่านมีความปรารถนาอย่างแรงกล้าที่จะเผยแผ่พระพุทธ-

ศาสนาในด้านการปฏิบัติธรรม คือวิปัสสนากรรมฐานที่ถูกต้องตามคัมภีร์พระไตรปิฏกแก่พุทธศาสนิกชน
 

ชาวไทยทัว่ไป แตต่ดิขอ้ทีห่าพระอาจารยท์ีเ่ชีย่วชาญยงัไมไ่ด ้ เมือ่ทา่นเจา้คณุพระภาวนาภริามเถระ วดัระฆงั-
 

โฆสติาราม เสนอวธิกีารสอนวปิสัสนากรรมฐาน ทา่นกเ็หน็ชอบดว้ย และเลอืกพระมหาโชดก ญาณสทิธฺ ิป.ธ.9 

ให้เข้าปฏิบัติกรรมฐานกับท่านเจ้าคุณวัดระฆังฯ ในพระมณฑปวัดมหาธาตุฯ เป็นเวลาเกือบ 8 เดือน แต่ก็ไม่

แน่ใจว่าจะสมบูรณ์ (Phra Dhamdhīrarājmahāmunī (Chodok Ñāṇasithti), 2009) และพระอาจารย์
 

ผู้สอนวิปัสสนาได้กล่าวว่า”ญาณ 16 นั้นเหมือนอยู่ใกล้แค่เอื้อม แต่เอื้อมไม่ถึง” เป็นเหตุให้สมเด็จพระ

พุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) ต้องพยายามเสาะแสวงหาวิปัสสนาจารย์ต่อไป ดังนิพนธ์เล่าถึงความดำริ

การก่อตั้งสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานวัดมหาธาตุฯ ในวิปัสสนาสารฉบับแรก เดือนมกราคม 2498 ความว่า”  

ได้พยายามเสาะแสวงหาท่านผู้ทรงคุณวุฒิในทางวิปัสสนากัมมัฏฐานที่ควรแก่ที่จะตั้งตนเป็นพระวิปัสสนา-

จารย์อย่างถูกต้องได้ โดยตระหนักแน่แก่ใจตามสภาวะว่า พระธรรมนั้น ถ้าเป็นของแท้ของจริงแล้วถึงจะไป

ตกอยู่ในประเทศใดๆ แม้นต่างชาติต่างภาษากันก็ตาม พระธรรมแท้นั้นจักต้องคงที่เสมอเหมือนกัน
 

ไม่เปลี่ยนแปลงไปตามชาติตามภาษา อันเป็นส่วนแห่งสมมติธรรม พุทธธรรมย่อมบันดาลให้คนทั้งโลกที่ต่าง

ชาติต่างภาษานั้น ให้เข้ากันได้ ให้เป็นพี่เป็นน้องกันได้ อย่างสนิทอย่างเป็นธรรม ก็เพราะสัจจธรรมข้อนี้”  

(Phra Ajarn Dr.Bhaddanta Āsabhamahathera Dhammājariya Aggamahākammaṭṭhānājariya, 

2011)




Journal of MCU Peace Studies Vol. 7 Supplement Issue S355

พุทธศักราช 2495 ท่านเจ้าประคุณสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) สมัยเมื่อครั้งดำรง

สมณศักดิ์ที่พระพิมลธรรม ดำรงตำแหน่งสังฆมนตรีว่าองค์การปกครอง ตามคำเชิญของสภาการพุทธศาสนา

แห่งชาติ เยือนประเทศสหภาพพม่า ท่านพยายามเสาะหาสำนักปฏิบัติธรรม และก็ได้พบกับสำนักปฏิบัติ

ธรรมสำนักหนึ่ง ซึ่งมีพระอาจารย์ที่มีชื่อเสียงโด่งดังของประเทศสหภาพพม่าเป็นเจ้าสำนักคือ ท่านมหา-
 

สียาดอ  เมื่อได้ศึกษาวิธีสอนและวิธีปฏิบัติกรรมฐานของสำนักนี้โดยละเอียดถี่ถ้วนแล้ว ท่านก็แน่ใจว่า 
 

วิธีการสอนกรรมฐานของสำนักนี้ ถูกต้องตรงกับที่มีอยู่ในพระไตรปิฎกและคัมภีร์วิสุทธิมรรค ของพระพุทธ-

โฆษาจารย์ ซึ่งรจนาไว้เกือบพันปีแล้วโดยไม่มีที่สงสัย ท่านเจ้าประคุณสมเด็จฯ จึงได้แสดงความจำนงต่อท่าน

เจ้าสำนัก ขอส่งพระภิกษุศิษย์วัดมหาธาตุฯ มาปฏิบัติธรรม ณ สำนักแห่งนี้ พร้อมกับแสดงความปรารถนา

ว่า ตอนกลับนั้น ขออาราธนาพระอาจารย์ไปสอนทั้งการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน และพระอภิธรรมใน

ประเทศไทยด้วย  ซึ่งพระอาจารย์เจ้าสำนักก็ตกลงด้วยความยินดี 


ในปีเดียวกันนี้พระเดชพระคุณหลวงพ่อใหญ่ได้ส่งพระเปรียญวัดมหาธาตุฯไปศึกษาวิชาพระพุทธ-

ศาสนา ทั้งฝ่ายคันถธุระและวิปัสสนาธุระที่ประเทศพม่า โดยนำไปมอบด้วยตนเอง 3 รูป คือ 1. พระมหา-

โชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ.9 เรียนฝ่ายวิปัสสนาธุระ 2.พระมหาบำเพ็ญ ป.ธ.5 และสามเณรไสว ป.ธ.4 เรียนฝ่าย

คันถธุระ โดยให้พระมหาโชดกอยู่สำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานสาสนยิสสา ภายใต้การปกครองของท่าน
 

มหาสีสยาดอ โสภณมหาเถระ พระอาจารย์ใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาธุระ พระมหาบำเพ็ญและสามเณรไสว อยู่วัด

อัมพวนาราม ภายใต้การปกครองของท่านยานิกเถรเจ้าอาวาส


พุทธศักราช 2496 พระมหาโชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ.9 ได้ศึกษาวิปัสสนากัมมัฏฐานอยู่เป็นเวลา 1 ปี 

แล้วกลับคืนสู่ประเทศไทย ในขณะเดียวกันพระเดชพระคุณหลวงพ่อใหญ่ได้แสดงความจำนงไปยังสภาการ

พระพุทธศาสนาสหภาพพม่า ขอให้จัดส่งพระวิปัสสนาจารย์ผู้เชี่ยวชาญมายังประเทศไทย 2 รูป พร้อมกับ

การกลับคืนสู่ประเทศไทยของพระมหาโชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ.9 สภาการพุทธศาสนามีความเห็นอกเห็นใจและ

เชื่อถือหลวงพ่อใหญ่อย่างสนิทชิดชอบเป็นอย่างมาก ดังนั้น จึงได้จัดส่งพระวิปัสสนาจารย์ผู้เชี่ยวชาญมายัง

ประเทศไทยตามที่หลวงพ่อใหญ่ร้องขอ 2 รูปคือ 1.ท่านอาสภธัมมาจริยะ มูลธัมมัฏฐานาจริยะ 

ปธานกัมมัฏฐานาจริยะ 2.ท่านอินฺทวํสธัมมาจริยะ กัมมัฏฐานาจริยะ ทั้ง 2 รูปจัดให้พำนักอยู่ ณ วัด

มหาธาตุยุวราชรังสฤษฏิ์ ช่วยเป็นอาจารย์สอนวิปัสสนากัมมัฏฐานร่วมกับพระมหาโชดก ญาณสิทฺธิ ตั้งแต่

พุทธศักราช 2496 เป็นต้นมา นับว่าได้ช่วยเป็นกำลังเสริมสร้างพระปฏิบัติศาสนาให้เจริญขึ้นในประเทศไทย 

และยังดำรงคงสภาพอยู่จนในปัจจุบันนี้ (Phra Ajarn Bhaddanta Āsabhathera Dhammājariya 
 

Padhānkammakammaṭṭhā nājariya, 1983)


ในปีพุทธศักราชเดียวกันนี้ สำนักวิปัสสนากัมมัฏฐานวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฏิ์ ได้ทำพิธีเปิดป้าย

สำนักงานขึ้นอย่างเป็นทางการ ณ คณะ 5 โดยใช้ป้ายชื่อว่า “สำนักงานกลาง กองการวิปัสสนาธุระ”


พุทธศักราช 2522 โดยความเห็นชอบของสภามหาวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยใน

พระบรมราชูปถัมภ์ ขอน้อมถวายปริญญาพุทธศาสตร์ดุษฎีบัณฑิตกิตติมศักดิ์ สาขามานุษยสงเคราะห์ศาสตร์ 

เพื่อประกาศสดุดีเกียรติคุณให้ดำรงเสถียรสถาพรในพระบรมพุทธศาสนาสืบไป




วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับเพิ่มเติมS356

คำประกาศสดุดีเกียรติคุณที่เกี่ยวกับวิปัสสนาธุระมีกล่าวไว้ว่า”พระเดชพระคุณเป็นผู้รื้อฟื้นการ

ปฏิบัติวิปัสสนาธุระที่ร้างมาเป็นเวลานานให้กลับเจริญแพร่หลายไปทั่วประเทศ และได้นำพระวิปัสสนาจารย์

ออกจาริกแสดงธรรมแก่ประชาชนตามภาคต่างๆ ทั่วประเทศทุกปี” และคำประกาศสดุดีเกียรติคุณที่เกี่ยว

กับการเผยแผ่พระพุทธศาสนาในต่างประเทศมีว่า “เดินทางไปประกาศพระพุทธศาสนาในประเทศต่างๆ 

รอบโลกถึงสองครั้ง ได้เข้าเยี่ยมพระสันตะปาปาประมุขแห่งศาสนาคริสต์เพื่อเจริญสัมพันธไมรตรีร่วมกัน

ฟื้นฟูศีลธรรมแห่งโลกทุกๆ ปี” นับได้ว่า สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) ได้บำเพ็ญประโยชน์
 

แก่มนุษยชาติอย่างกว้างขวาง ก่อให้เกิดประโยชน์แก่พระศาสนาและชาติบ้านเมืองทั้งแก่มหาวิทยาลัยมหา-
 

จุฬาลงกรณราชวิทยาลัยมาเป็นอันมาก ยากที่จะพรรณนาให้หมดสิ้นได้


สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อสภมหาเถระ) การศึกษาด้านปริยัติสำเร็จการศึกษาบาลีเปรียญเอก

ของการศึกษาคณะสงฆ์ไทย มีผลงานแปลคัมภีร์วิสุทธิมรรคเป็นภาษาไทย ซึ่งเป็นคัมภีร์ที่ถือได้ว่าสรุปความ

ย่อจากพระไตรปิฎก วิสุทธิมรรค ก็คือทางสู่พระนิพพาน หรืออุบายเป็นเครื่องส่งให้ถึงพระนิพพาน หรือ

แผนที่เดินทางสู่พระนิพพาน ย่อมมีความลึกซึ้งแตกฉานในเรื่องเกี่ยวกับวิปัสสนาธุระเป็นอย่างดี และมี

ตำแหน่งหน้าที่ในวงการคณะสงฆ์สูงเด่น โดยดำรงตำแหน่งสังฆมนตรีว่าการองค์การปกครองย่อมมีวิสัยทัศน์

กว้างไกลในการสืบต่อพระพุทธศาสนาและเผยแผ่พระพุทธศาสนา ได้ทำการก่อตั้งสำนักวิปัสสนากัมมัฏฐาน

สอนตามหลัก  มหาสติปัฏฐานในพระไตรปิฎกขึ้นภายในวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฏิ์ ราชวรมหาวิหารสำเร็จ

สมบูรณ์เรียบร้อยเป็นที่ยอมรับของนักปราชญ์ทางพระพุทธศาสนา บุคคลชั้นสูง และประชาชนทั่วไปเป็น

อย่างดียิ่งในยุคสมัยนั้น ได้เผยแผ่พระพุทธศาสนา ด้านวิปัสสนาธุระทั่วประเทศไทย และต่างประเทศทำให้

พระพุทธศาสนามีความเจริญรุ่งเรือง มั่นคง เข้มแข็งในสายปฎิบัติวิปัสสนากัมมัฏฐาน นับได้ว่ามีอิทธิพล

อย่างยิ่งต่อสังคมตลอดมาถึงปัจจุบัน


ด้วยเหตุดังกล่าวมานี้ ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะทำการศึกษาแนวทางการบริหารสำนักวิปัสสนากรรมฐาน

ของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) เพื่อจะทราบมาตรฐานการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานที่
 

ถูกต้อง สามารถนำไปเป็นแนวทางการบริหารจัดการแก่สำนักปฏิบัติธรรมในสมัยปัจจุบัน เพื่อธำรง
 

พระพุทธศาสนาให้ยืนยงคงประโยชน์แก่พหูชนเป็นอันมากสืบไป





วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาความเป็นมาของวิปัสสนากรรรมฐานในประเทศไทย


2.	 เพื่อศึกษาแนวทางปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร)


3.	 เพือ่ศกึษาแนวทางการบรหิารสำนกัวปิสัสนากรรมฐานของสมเดจ็พระพฒุาจารย ์(อาจ อาสภมหาเถร)







Journal of MCU Peace Studies Vol. 7 Supplement Issue S357

วิธีดำเนินการวิจัย


1.	 รูปแบบการวิจัย


ผู้วิจัยได้ดำเนินการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) เกี่ยวกับการเผยแผ่วิปัสสนาธุระ

ของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ) โดยการศึกษาวิจัยดังกล่าวใช้ระเบียบวิธีวิจัยเชิงคุณภาพ

ด้วยการเก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร ดังนี้


1)	 ศึกษาข้อมูลจากเอกสารหลักฐานทั้งปฐมภูมิและทุติยภูมิ ในเรื่องที่เกี่ยวข้อง ซึ่งมีที่มาทั้งจาก

แหล่งข้อมูลหลัก (Primary Source) และข้อมูลรอง (Secondary Source) เช่น พระไตรปิฎก หนังสือ 

วารสาร เอกสาร สิ่งพิมพ์ และข้อมูลชนิดอื่น ซึ่งเป็นข้อมูลทุติยภูมิ


2)	 ศึกษาวิเคราะห์ อธิบายการเผยแผ่ และอิทธิพลสำคัญที่มีต่อสังคมชาวพุทธ ที่เผยแผ่ไปยังวัด 

สถานปฏิบัติธรรม และสถานศึกษา


3)	 สรุปและนำเสนอสาระสำคัญที่ได้วิเคราะห์แล้ว เมื่อเก็บรวบรวมข้อมูลเสร็จแล้วได้ดำเนินการ

วิเคราะห์ข้อมูลโดยการวิเคราะห์ข้อมูลเชิงอรรถาธิบายและพรรณนาความ


2.	การเก็บรวบรวมข้อมูลในเชิงคุณภาพ มีขั้นตอนดังนี้


1)	 ข้อมูลแบบปฐมภูมิ (Primary Data) โดยการรวบรวมจากหนังสืออ้างอิงทางพระพุทธศาสนา

ต่างๆ จากพระไตรปิฎก (ภาษาไทย) ฉบับมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย เฉลิมพระเกียรติสมเด็จ

พระนางเจ้าสิริกิติ์พระบรมราชินีนาถ พ.ศ. 2539


2)	 ข้อมูลทุติยภูมิ (Secondary Data) โดยการรวบรวมจากหนังสือ วารสารบทความงานวิจัยที่

เกี่ยวกับการเผแผ่วิปัสสนาธุระ


3.	การวิเคราะห์ข้อมูล


วิธีดำเนินการกับข้อมูล เป็นการวิเคราะห์ข้อมูล โดยจัดระบบข้อมูล การแสดงความสัมพันธ์ความ

เชื่อมโยงของข้อมูล การตีความและหาข้อสรุป เป็นการอธิบายปรากฏการณ์ที่ศึกษาอย่างลึกซึ้งในมุมมองที่

สามารถตรวจสอบได้ และมีความน่าเชื่อถือ สำหรับการวิเคราะห์ข้อมูลในการวิจัยครั้งนี้ใช้ 2 วิธีการคือ


1.	 วิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากเอกสาร ทั้งที่เป็นภาษาไทยและภาษาต่างประเทศ ผู้วิจัยได้ค้นคว้า

ข้อมูลจากฐานข้อมูล สำนักหอสมุดแห่งชาติ สำนักหอสมุดกลาง และโดยเฉพาะสำนักงานกลาง กองการ

วิปัสสนาธุระ คณะ 5 วัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฏิ์ ราชวรมหาวิหาร รวมทั้งค้นคว้าข้อมูลจากเครือข่ายอินเท

อร์เน็ต เพื่อให้ได้ข้อมูลเอกสาร ผลงานวิจัย และเอกสารต่างๆ ที่ผู้วิจัยเห็นว่ามีความเกี่ยวข้องกับการบริหาร

สำนักวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ) ตามวัตถุประสงค์ของการวิจัย 

โดยเขียนแบบพรรณนาวิเคราะห์ (Descriptive Analysis)




วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับเพิ่มเติมS358

2.	 การวิเคราะห์เนื้อหา (Content Analysis) เป็นการวิเคราะห์ตีความข้อมูลที่ได้มาจากการ

ศึกษาของผู้วิจัยแล้วนำมาเรียบเรียงเป็นถ้อยคำพรรณนาเชิงอรรถาธิบาย





ผลการวิจัย


งานวิจัยนี้เป็นการศึกษาเชิงคุณภาพโดยศึกษาจากคัมภีร์และเอกสารที่เกี่ยวข้อง มีวัตถุประสงค์ใน

การวิจัย 3 ประการคือ 


1.	 ความเป็นมาของวิปัสสนากรรรมฐานในประเทศไทย 


ผลการวิจัย พบว่า ความเป็นมาของวิปัสสนากรรรมฐานในประเทศไทย เกิดจากการดำริของ

สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ) เมื่อครั้งดำรงสมณศักดิ์ที่พระพิมลธรรม ตำแหน่งสังฆมนตรี

ว่าการองค์การปกครอง ได้ให้พระสังฆาธิการสำรวจทั่วสังฆมณฑลว่ามีวัดใดที่ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน
 

ตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในพระไตรปิฎก และด้วยเหตุที่ท่านได้แปลคัมภีร์วิสุทธิมรรค ภาษาบาลีของ
 

พระพุทธโฆสาจารย์ มาเป็นภาษาไทย คัมภีร์ฉบับนี้เป็นเสมือนแผนที่ให้เดินทางเข้าไปสู่พระนิพพาน การจะ

เข้าสู่มรรคผลนิพพาน  ได้นั้น การพระศาสนาจะต้องสมบูรณ์คือมีครบถ้วนทั้ง พระปริยัติ พระปฏิบัติ 
 

พระปฏิเวธ หากขาดพระปฏิบัติย่อมเป็นไปไม่ได้เลยที่จะมีพระปฏิเวธเกิดขึ้น ท่านได้มองเห็นการพระพุทธ

ศาสนาในประเทศไทยมีแต่การศึกษาภาคปริยัติ ยังขาดภาคปฏิบัติเนื่องจากที่ให้พระสังฆาธิการสำรวจแล้ว

รายงานผลมา ปรากฏว่าไม่มีวัดใดที่รายงานเข้ามาว่าพบวัดหรือสำนักใดได้ทำการสอนวิปัสสนากรรมฐาน

ตามหลักสติปัฏฐาน 4 อยู่ในขณะนั้น และได้ทำการทดลองสอนวิปัสสนากรรมฐานในพระมณฑปโดย
 

คัดเลือกพระวิปัสสนาจารย์ที่เก่งที่สุดในยุคนั้นมาทำการสอนวิปัสสนากรรมฐานที่นานเป็นเวลา 8 เดือน 
 

พระผู้สอนได้เอ่ยปากว่า “ญาณ 16 นั้นอยู่ใกล้แค่เอื้อมแต่เอื้อมไม่ถึง” จึงเป็นเหตุให้ต้องเสาะแสวงหา

วิปัสสนาจารย์ต่อไป กาลต่อมาเมื่อท่านได้มีโอกาสเข้าร่วมงานรัฐพิธีที่มณฑลพิธีท้องสนามหลวงได้พบ

เอกอัครราชทูตประเทศสหภาพพม่าจึงมีโอกาสพูดคุยได้แลกเปลี่ยนความคิด และมีความประสงค์อยากจะไป

ศึกษาการพระศาสนาในประเทศสหภาพพม่า  เป็นจังหวะดีที่ขณะเวลาช่วงนั้นรัฐบาลและคณะสงฆชาวพม่า

จัดงานพิธีสังคายนามีชื่อเรียกว่า ฉัฏสังคายนา เป็นการสังคายนาพระไตรปิฎกนานาชาติ ได้รับนิมนต์ไปร่วม

งานและมีโอกาสได้ศึกษาการพระศาสนาที่ประเทศสหพม่าด้วยตนเอง ฯพณฯ อูนุ นายกรัฐมนตรีรัฐบาล

พม่าได้จัดตั้งสำนักวิปัสสนากรรมฐานขึ้นใหม่ในใจกลางกรุงย่างกุ้งชื่อว่า สำนักวิปัสสนาสาสนยิตสา ได้รับ

เชิญให้เข้าไปศึกษาดูพบว่าการเรียนการสอนวิปัสสนากรรมฐานถูกต้องตามหลักสติปัฏฐาน 4 แน่แท้ 
 

มีประวัติการสอนวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ต่อเนื่องกันมาอย่างยาวนานคือตั้งแต่ครั้ง
 

ตติยสังคายนาพระไตรปิฎก พ.ศ. 236 ณ เมืองปาลีบุตร อินเดีย มีพระเจ้าอโศกมหาราชทรงอุปถัมภ์ และมี

พระโมคคัลลีบุตรติสเถระพระอรหันต์เป็นประธาน และได้ส่งพระสัทธิวิหาริกเป็นพระธรรมทูตออกเผยแผ่ 

จำนวน 9 สาย สายที่เดินทางมายังสุวรรณภูมิ คือ พระโสณะและพระอุตตระอรหันต์ เมื่อกลับมาประเทศ



Journal of MCU Peace Studies Vol. 7 Supplement Issue S359

ไทยจงึไดส้ง่พระมหาเปรยีญประโยค 9 คอื พระมหาโชดก ญาณสทิธฺ ิ เดนิทางไปเขา้ปฏบิตัวิปิสัสนากรรมฐาน

เป็นเวลา 1 ปี และเมื่อถึงเวลากลับประเทศไทย ท่านได้มีหนังสือแสดงเจตน์จำนงขอพระวิปัสสนาจารย์จาก

สภาการพุทธศาสนาแห่งประเทศสหภาพพม่ามาพร้อมกันด้วย 1 รูป สภาการพระพุทธศาสนาโดย
 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ) อัครมหาบัณฑิตได้เป็นผู้พิจารณาคัดเลือกสรุปได้ พระอาจารย์ภัททันตะ 
 

อาสภเถระ ธัมมาจริยะเป็นศิษย์ที่มีความรู้สูงทั้งปริยัติและปฏิบัติเป็นอย่างดี เป็นพระวิปัสสนาจารย์ที่มีความ

เชี่ยวชาญในสภาวะญาณ และปรับอินทรีย์ให้โยคีผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานอย่างยอดเยี่ยม มาเป็นพระ

วิปัสสนาจารย์สอนวิปัสสนกรรมฐานประจำสำนักวิปัสสนากรรมฐานวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ ราชวรมหา

วิหาร


สมเดจ็พระพฒุาจารย ์ (อาจ อาสภมหาเถร) เปน็ผูก้อ่ตัง้สำนกัวปิสัสนากรรมฐานวดัมหาธาตยุวุราช-

รังสฤษฎิ์ราชวรมหาวิหารเป็นแห่งแรกของประเทศไทย เป็นสำนักต้นแบบของการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน

ตามหลักสติปัฏฐาน 4 การปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานแบบพองหนอ ยุบหนอ


2.	แนวทางวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) 


ผลการวิจัย พบว่า แนวทางวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) 

เป็นแนวทางตามหลักสติปัฏฐาน 4 ตรงกับต้นแบบสำนักสาสนยิตสา กรุงย่างกุ้ง ประเทศสหภาพพม่า ซึ่งสืบ

ต่อแนวทางวิปัสสนากรรมฐานมาจากวิปัสสนาวงศ์ มีการเขียนตำราหลักสูตรการเรียนการสอนขึ้นมาอย่าง

เป็นระบบโดยพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก าณสิทฺธิ ป.ธ.9) เป็นผู้แต่งและตรวจทานโดยสมเด็จ
 

พระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ) มีเอกลักษณ์เฉพาะคือคำว่า “หนอ” มีการเขียนหลักสูตรอย่างเป็น

ระบบครบถ้วนทั้ง พระปริยัติ พระปฏิบัติ พระปฏิเวธ มีประเด็นสำคัญคือ ในแบบฝึกหัดตั้งแต่แบบฝึกหัดที่ 

1-16 นั้น ก็คือฝึกหัดเรียนวิชาญาณ 16 หรือโสฬสญาณ เรียนตั้งแต่ญาณที่ 1-16 อาจเรียกได้ว่าแนวการ

สอนวิปัสสนากรรมฐานของ สำนักวัดมหาธาตุฯสอน “วิชาญาณ 16”ให้เกิดขึ้นในประเทศไทยเป็นแห่งแรก 

โดยมีพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ.9) ผู้แต่งตำรา และผู้สอนโดยดำรงตำแหน่ง
 

พระอาจารย์ใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาธุระแห่งประเทศไทย และสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ) 
 

ผู้ตรวจทานแก้ไขตำราหลักสูตร เป็นผู้อำนวยการใหญ่ฝ่ายวิปัสสนาแห่งประเทศไทย


3.	แนวทางการบริหารสำนักวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ 
 

(อาจ อาสภมหาเถร)


ผลการวิจัย พบว่า แนวทางการบริหารสำนักวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ 

อาสภมหาเถร) ใช้หลักการบริหารหรือเป้าหมาย การดำรงพระพุทธศาสนาให้มั่นคงยั่งยืนสถาพรจะต้อง

ทำให้เกิดมีขึ้นครบถ้วนทั้ง 3 ประการ คือ 1. พระปริยัติ 2. พระปฏิบัติ 3. พระปฏิเวธ มีอุดมการณ์ คือ

ความตั้งใจอย่างแรงกล้าและมุ่งมั่นที่จะทำให้วิปัสสนากรรมฐานเกิดมีขึ้น และฝังรากลึกลงในประเทศไทยให้

จงได้ วิธีการบริหารสำนักวิปัสสนากรรมฐาน มีหลักสำคัญการบริหารคือ บริหารบุคคล เมื่อได้บุคคลที่ดีมี

คุณสมบัติสูงมีสติปัญญาความรู้ความสามารถดี มีสภาวะวิปัสสนาญาณสูง ก็จะอาจสามารถทำกิจการงาน



วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับเพิ่มเติมS360

จัดการภาระทั้งปวงที่รับมอบหมายได้สำเร็จลุล่วงเรียบร้อยด้วยดี


1)	 การบริหารจัดการตั้งสำนักวิปัสสนากรรมฐานมีเกณฑ์การตั้งสำนักวิปัสนากรรมฐาน คือ

วิปัสสนาจารย์ ต้องเป็นผู้ที่ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานมีสภาวะวิปัสสนาญาณผ่าน รับฟังการเทศน์ลำดับญาณ

หรือเทศน์ญาณ 16 เป็นที่พอใจของพระวิปัสสนาจารย์ เป็นผู้ที่ได้เข้าอบรมวิชาครู รับการถ่ายทอดวิชา

วิปัสสนาจารย์ หรือวิชาครู และเป็นผู้ที่ได้รับการแต่งตั้งให้เป็น พระวิปัสสนาจารย์ ให้ทำหน้าที่สอนวิปัสสนา

กรรมฐานได้ วิธีการสอน สอนตามหลักสติปัฏฐาน 4 แบบสำนักวิปัสสนสากรรมฐานวัดมหาธาตุยุวราช-
 

รังสฤษฎิ์ราชวรมหาวิหาร


2)	 การสนับสนุนงานด้านวิปัสสนาธุระ มีการผลิตคู่มือ ผู้สอนผู้เรียน และเครื่องมือวัดเกณฑ์ผู้สอน

และผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานจากพระวิปัสสนาจารย์ที่ร่วมก่อตั้งสำนักวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จ
 

พระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถระ) มีตำราครบถ้วนทุกขั้นตอนตั้งแต่เบื้องต้น ท่ามกลาง และที่สุด


3)	 การบริหารบุคคลคือการพัฒนาบุคลากรทางวิปัสนากรรมฐาน ได้ส่งพระภิกษุไปเรียนวิปัสสนา

กัมมัฏฐานในต่างประเทศ ได้นิมนต์พระภิกษุจากต่างประเทศมาสอนวิปัสสนากรรมฐานในประเทศไทย 
 

ได้ขยายสำนักวิปัสสนากรรมฐานในประเทศ และได้ขยายสำนักวิปัสสนาในต่างประเทศ


4)	 คุณูปการการบริหารสำนักวิปัสสนากรรมฐานของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) 

ทำให้มีสำนักวิปัสสนากรรมฐานแพร่หลายในประเทศและต่างประเทศ ทำให้เกิดมีสถาบันวิปัสสนาธุระขึ้นใน

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย พร้อมได้ดูแลงานที่มหาเถรเถรสมาคมมอบหมายให้คืองานอบรม

วิปัสสนากรรมฐานให้แก่พระธรรมทูตที่จะไปเผยแผ่พระพุทธศาสนาทั้งในประเทศและต่างประเทศทั่วโลก





ข้อเสนอแนะ


ความสำเร็จของการเผยแผ่วิปัสสนาธุระของสมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร) มีความ

ครบถ้วนมากยิ่งขึ้น ควรจัดทำโครงการวิจัยต่อเนื่องในประเด็นประโยชน์ของวิปัสสนากรรมฐาน 
 

(สายวิปัสสนาวงศ์อรหันต์) หลักสูตรวัดมหาธาตุยุวราชรังสฤษฎิ์ บริกรรมพองหนอ ยุบหนอ ที่มีต่อวงการ

ต่างๆ เช่น


1.	 การนำวิปัสสนากรรมฐานฯ ไปใช้ในการพัฒนาบุคลากรสาขาอาชีพต่างๆ


2.	 การนำวิปัสสนากรรมฐานฯ ไปใช้ในการพัฒนานวัตกรรม


3.	 การนำวิปัสสนากรรมฐานฯ ไปใช้ในการพัฒนาบุคลิกภาพ







Journal of MCU Peace Studies Vol. 7 Supplement Issue S361

Phra Ajarn Bhaddanta Āsabhathera Dhammājariya Padhānkammakammaṭṭhānājariya. 

(1983).  Vipassanāteepaneedeega. Bangkok: P & Four. 

Phra Ajarn Dr.Bhaddanta Āsabhamahathera Dhammājariya Aggamahākammaṭṭhānājariya. 

(2011).  The basic Vipassanā Meditation Ok Thailand. Bangkok: Amarin Printing 

and Publishing Public Company Limited.  

Phra Dhamdhīrarājmahāmunī (Chodok  Ñāṇasithti). (2009). Vipassanā Meditation Part 1,  

Book 1 General meditation. Bangkok: Central office Division of Vipassana Section 5. 

Wat Mahathat Yuwarajarangsarit Rajaworamahavihara. 

Phra Dhamdhīrarājmahāmunī (Chodok Ñāṇasithti). (1987). Fight the devil. Bangkok: 

Centraloffice Division of Vipassana Section 5.  Wat Mahathat Yuwarajarangsarit 

Rajaworamahavihara.  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitaka. Bangkok: MCU Press.  

P.A. Payutto. (1997). Dictionary of Buddhism. (8th ed.). Bangkok: MCU Press. 

Ā

References	


