
ภิกขุปาฏิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนา* 
The Bhikkhu Paṭimokkha as Tool to  

Preserve Buddhism 

พระมหาสุทธิพงษ์
สุทฺธิวํโส

Phramaha Suthipong Suthivaṁso 

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Thailand. 

Corresponding Author. Email:Sutipong53@hotmail.com 

บทคัดยอ
  
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อ เพื่อวิเคราะห์ภิกขุปาฎิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนา 

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ ผลวิจัยพบว่า พระปาฏิโมกฺข์ แบ่งออกเป็น 2 อย่าง คือ (1) โอวาท

ปาฏิโมกข์ ได้แก่ ปาฏิโมกข์ที่เป็นโอวาท กล่าวคือ สิ่งที่เป็นหลักเป็นประธานในด้านคำกล่าวสอน หรือ หลัก

การโดยสรุปของพุทธศาสนา มีทั้งหลักคำสอนและหลักการปกครองคณะสงฆ์ ประกาศหลักอันเป็นหัวใจ

สำคัญของพระพุทธศาสนา ได้แก่หลักการ 3 วิธีการ 4 อุดมการณ์ 6  (2) อาณาปาฏิโมกข์ ได้แก่  

ข้อบัญญัติเกี่ยวกับศีลของภิกษุ และภิกษุณี การปรับอาบัติ การลงโทษ วิธีออกจากอาบัติ และอานิสงส์ของ

การเข้าร่วมสังฆกรรมการสวดและฟังภิกขุปาฏิโมกข์  

การสำรวมในภิกขุปาฏิโมกข์ช่วยธำรงพระพุทธศาสนา 3 ด้าน คือ (1) ความมั่นคงด้าน 

ศาสนบุคคล : ป้องกันไม่ให้ภิกษุล่วงละเมิดพระวินัยที่ทำให้ขาดจากความเป็นภิกษุ, ไม่ให้อยู่ที่อันตรายหรือ

มีภัย, รักษาพยาบาลภิกษุอาพาธ, ห้ามปกป้องและคบหาภิกษุผู้ทุศีล, ปกป้องภิกษุมีศีลไม่ให้ถูกรบกวนหรือ

ใส่ร้าย, ห้ามทำให้สงฆ์แตกสามัคคีกัน, ให้อุปสมบทแก่ชายที่มีอายุ 20 ปีขึ้นไป, ปฏิบัติต่อนักบวชนอก

ศาสนาด้วยความระมัดระวัง, และห้ามอยู่ในที่ลับหู-ลับตาที่อาจทำให้คนเข้าใจผิด  (2) ความมั่นคงด้าน 

ศาสนธรรม : ห้ามภิกษุคัดค้านการแสดงภิกขุปาฏิโมกข์, กำหนดวิธีแสดงธรรมแก่ภิกษุณีและสตรีอย่าง

เหมาะสม, ห้ามแสดงกิริยาไม่เคารพพระธรรมวินัย, และแสดงธรรมแก่บุคคลต่างๆ ด้วยโดยคำนึงถึง 

กาลเทศะและอากัปกิริยาของผู้ฟัง (3) ความมั่นคงด้านศาสนสถาน : กำหนดให้สร้างเสนาสนะให้เหมาะแก่

การพักอาศัย ไม่ใหญ่โตหรูหราเกินไป ใช้วัสดุอุปกรณ์ ประดับตกแต่ง ทาสีที่เหมาะแก่สมณสารูป, จัดเตียง 

ตั่ง เสื่อ ที่นั่งและที่นอนให้เพียงพอ และจัดให้ภิกษุเข้าพักอย่างยุติธรรม ห้ามหวงที่พักหรือจัดให้ภิกษุเข้าพัก

ด้วยความลำเอียง 

คำสำคัญ: ภิกขุปาฎิโมกข์; เครื่องมือ; พระพุทธศาสนา 

 

* Received May 22, 2018; Revised May 26, 2018; Accepted March 9, 2019 



485Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.2 (March-April 2019)

Abstract  

This article is intended to analyze the Bhikkhu Paṭimokkha as tool to preserve 

Buddhism. It is a Qualitative Research. 

From the research, it is found that the Bhikkhu Paṭimokkha is the first primary 

teachings, the presidency, the head of all Dhamma divided into two categories:  

(1) Ovāda-Patimokkha is the Paṭimokkha of instructions. The main thing is to preside  

over the teachings or concluding principles of Buddhism that includes both doctrines 

and principles of Sangha’s governance. The Proclamation of principles that is an 

essence of Buddhism. There are three principles, four methods, and six ideologies.  

(2) Ānāpatimokkha is the provision related to monastic rules for Bhikkhu and Bhikknuni, 

penalties, and the benefits of participation in reciting and listening to the Bhikkhu- 

Pāṭimokkha. The ĀnāPatimokkha is also called Buddha-Ānā, a disciplinary measure that 

the Buddha enacted for monks. It is considered the Buddha’s instructions laid down as 

guideline for monks’ practices and used a tool to govern the Saṅgha community.  

Being restraint in Bhikkhupāṭ imokkha helps to maintain Buddhism into 3 

dimensions including: (1) Stability on Buddhist Personnel:It helps to prevent monks from 

violating any Buddhist disciple that may make him falls from monk-hood, protect 

monks from staying in any harmful or dangerous place, healing sick monks, prevent 

monks from being friends with immoral monks, protect monks from being disturbed or 

slandered, prevent monks from disunity, ordain men with the age of 20 years and over, 

treat ascetics carefully, and prohibit monks from staying in any private place that can 

lead to misunderstanding; (2) Stability on Buddhist Teaching: It helps to prohibit monks 

from objecting Bhikkhupāṭimokkha teaching, define the method of Dhamma teaching to 

Buddhist nuns and women appropriately, prohibit monks from performing any 

disrespectful action to the Buddhist disciplines, and enable monks to teach Dhamma to 

all people by considering on occasions and manners of listeners; (3) Stability on 

Buddhist Places: It helps to define construction of Senāsana to meet with living, i.e., 

not too big and luxurious with appropriate decoration and painting colour, provide 

sufficient beds, stools, mats, and mattresses, provide accommodation to monks fairly 

without any bias.   

Keywords: Bhikkhu Paṭimokkha; Tool to Preserve; Buddhism 



486 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2562)

บทนำ


พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นจากการตรัสรู้สัจธรรมของพระพุทธเจ้าหลังจากตรัสรู้เป็นพระพุทธเจ้าแล้ว 

พระองคไ์ดท้รงเสดจ็จารกิไปในสถานตา่งๆ เพือ่ประกาศสจัธรรมทีท่รงคน้พบแกป่ระชาชน ตอ่มามปีระชาชน
 

ผู้ได้ฟังคำสอนจำนวนมากอยากออกบวชติดตามพระพุทธเจ้าเพื่อจะได้มีเวลาศึกษาปฏิบัติธรรมอย่างเต็มที่ 

ก่อให้เกิดกลุ่มชนที่มีศรัทธาออกบวชเพื่อปฏิบัติตามพระธรรมวินัยของพระพุทธเจ้า เรียกว่า ภิกษุสงฆ์ หรือ 

สังฆะ หมายถึง หมู่หรือ กลุ่มซึ่งมีจำนวนสมาชิกตั้งแต่ 2 คนขึ้นไป ในทางพระพุทธศาสนา คำว่า สังฆะ 

หมายถึงพระสงฆ์จำนวนตั้งแต่ 4 รูปขึ้นไป ดังนั้น ภิกษุสงฆ์หรือคณะสงฆ์จึงเป็นชุมชนที่เกิดขึ้นจากการจัด

ตั้งของพระพุทธเจ้า ในช่วงที่คณะสงฆ์เกิดขึ้นแรกๆนั้น พระพุทธองค์ทรงสั่งสอนให้พระสาวกของพระองค์

ปฏิบัติตามหลักโอวาทปาฎิโมกข์ 3 ประการ คือ 1) การไม่ทำบาปทั้งปวง 2) การทำความดีให้ถึงพร้อม 

และ 3) การชำระจิตของตนให้บริสุทธิ์ 


การที่พระพุทธเจ้าทรงสั่งสอนพระสาวกด้วยหลักโอวาทปาฎิโมกข์นี้ เป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้า
 

ทุกพระองค์ที่อุบัติขึ้นในโลกทรงปฏิบัติ จากการที่พระสงฆ์ที่ออกบวชในยุคแรกๆ ส่วนมากเป็นพระอริยเจ้า 

หรือหากเป็นปุถุชนก็มักจะเป็นคนที่ออกบวชด้วยศรัทธา จึงไม่ค่อยมีพระสาวกปฏิบัติผิดหรือกระทำความ

เสียหายรุนแรง ทำให้เห็นว่าการที่ทรงสอนพระสาวกด้วยหลักโอวาทปาฎิโมกข์นั้นเพียงพอแก่การปกครอง

ดแูลคณะสงฆ ์  ตอ่มามกีลุบตุรผูม้ศีรทัธาออกบวชมากขึน้ เริม่เกดิความไมเ่รยีบรอ้ยในคณะสงฆ ์พระสารบีตุร

จึงกราบทูลให้พระพุทธองค์บัญญัติพระวินัย หรืออาณาปาฎิโมกข์เพื่อให้เป็นหลักในการปกครองคณะสงฆ์ 

แต่พระพุทธองค์ก็ยังไม่เห็นด้วย เพราะทรงเห็นว่ายังไม่ถึงเวลากล่าวคือ ขณะนั้นอาสวัฏฐานิยธรรม (ความ

ประพฤติเสียหาย) ยังไม่เกิดขึ้นในหมู่สงฆ์จึงจะยังไม่บัญญัติพระวินัยเพื่อป้องกันไว้ก่อน ท่านเปรียบเหมือน

หมอรักษาคนไข้ตราบใดที่คนไข้ยังไม่เจ็บป่วยด้วยโรคหมอก็จะไม่ประกอบยาหรือให้กินยารักษาป้องกันไว้

ก่อน สถานการณ์ในคณะสงฆ์เป็นไปอย่างเรียบร้อยเรื่อยมาจนกระทั่งถึงพรรษาที่ 20 ต่อมาเกิดมีภิกษุ

ประพฤติเสียหาย คือ เกิดอาสวัฏฐานิยธรรมขึ้นในคณะสงฆ์พระพุทธองค์จึงหยุดแสดงโอวาทปาฎิโมกข์แล้ว

บัญญัติอาณาปาฎิโมกข์ หรือภิกขุปาฎิโมกข์ (Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto), 2009) เพื่อ

เป็นแนวปฏิบัติสำหรับคณะสงฆ์ โดยกำหนดให้คณะสงฆ์ยกอาณาปาฎิโมกข์ขึ้นแสดงในท่ามกลางสงฆ์
 

ทุกกึ่งเดือนนับจากนั้นเป็นต้นมาภิกษุในพระพุทธศาสนาทุกรูปจะต้องรักษาและปฏิบัติตามสิกขาบทใน
 

พระปาฎิโมกข์ จึงกล่าวได้ว่าอาณาปาฎิโมกข์ส่งผลดีต่อการประพฤติปฏิบัติและการอยู่ร่วมกันในหมู่สงฆ์ 
 

ส่งผลดีต่อความเจริญรุ่งเรืองแห่งพระพุทธศาสนา อีกประการหนึ่ง มีหลักฐานในคัมภีร์พระพุทธศาสนาที่

แสดงไว้อย่างชัดเจนว่า พระวินัยหรือพระปาฎิโมกข์ที่พระพุทธเจ้าบัญญัติแก่พระสาวกมีผลดีต่อความ
 

เจริญรุ่งเรืองและความดำรงอยู่นานแห่งพระพุทธศาสนา ดังที่พระสารีบุตรคิดตระหนักถึงความมั่นคงของ
 

พระศาสนา จึงลุกขึ้นห่มผ้าจีวรเฉวียงบ่าพนมมือไปทางพระพุทธเจ้าแล้วกราบทูลว่า “ถึงเวลาแล้ว

พระพุทธเจ้าข้าที่พระองค์จะทรงแสดงบัญญัติสิกขาบททรงแสดงปาฎิโมกข์แก่สาวกอันจะเป็นเหตุให้
 

พระศาสนานี้ดำรงอยู่ได้นาน (Thai Tipitakas 1/17-19/10-12) 




487Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.2 (March-April 2019)

พระพุทธเจ้าตรัสห้ามว่า “จงรอก่อนจงยับยั้งก่อนสารีบุตรตถาคตผู้เดียวจักรู้กาลในกรณีนี้
 

พระศาสดาจะยงัไมบ่ญัญตัสิกิขาบทยงัไมแ่สดงปาฎโิมกขแ์กส่าวกตลอดเวลาทีอ่าสวฏัฐานยิธรรม คอื ธรรมอนั

เป็นที่ตั้งแห่งอาสวะ (คือกิเลส) บางอย่างยังไม่ปรากฏในสงฆ์ในศาสนานี้ต่อเมื่ออาสวัฏฐานิยธรรมบางอย่าง

ปรากฏในสงฆ์ในศาสนานี ้ พระศาสดาจึงจะบัญญัติสิกขาบทแสดงปาฎิโมกข์แก่สาวกเพื่อกำจัดอาสวัฏฐานิย-

ธรรมเหล่านั้น” พระพุทธองค์ตรัสให้รอก่อนจนกว่าจะมีเหตุจำเป็นเกิดขึ้น เหตุจำเป็นที่ตรัสถึงนั้น คือ 
 

1) มีภิกษุบวชนานจนเกิดอาสวัฏฐานิยธรรม (เหตุให้เกิดความหม่นหมองขึ้นในศาสนา) ขึ้น 2) สงฆ์เป็นหมู่

ใหญ่และแพร่หลายจนเกิดอาสวัฏฐานิยธรรมขึ้น 3) สงฆ์มีลาภสักการะมาก จนเกิดอาสวัฏฐานิยธรรมขึ้น 
 

4) สงฆ์ส่วนมากเป็นพหูสูตจนเกิดอาสวัฏฐานิยธรรมขึ้น (Thai Tipitakas 1/20-23/12-15) 


อย่างไรก็ตาม เมื่อมีปัญหาเกิดขึ้นมา พระพุทธองค์ก็ทรงหามาตรการอย่างใดอย่างหนึ่งมาเป็น
 

กฎเกณฑ์ในการแก้ปัญหา ในระยะเริ่มแรกทรงนำ “วินัย” หรือ “ศีล” มาใช้เป็นกฎเกณฑ์สำหรับลงโทษแก่

ผู้ละเมิดกฏหรือระเบียบของ “สังฆะ” หรือสังคมที่ตั้งขึ้น (Adivadhanasit, 2002) เพราะทรงเห็นว่า
 

พระวินัยนั้นเป็นเสมือนกรอบหรือวิถีทางที่จะทำให้สังฆะเป็นชุมชนที่มีแต่ความผาสุก จุดมุ่งหมายสำคัญของ

การใช้วินัย คือ การป้องกันไม่ให้คนเหี้ยมโหด ได้แก่ ข้อห้ามเกี่ยวกับการฆ่า หรือการเบียดเบียนคนอื่น เพื่อ

ป้องกันความลวงโลกเลี้ยงชีพ เพื่อป้องกันความดุร้าย ประพฤติเลวทรามเป็นต้น ในการบัญญัติพระวินัย 

(Thai Tipitakas 1/39/27-29) พระพุทธองค์ทรงเล็งเห็นประโยชน์ ดังนี้ เพื่อรับว่าดีของสงฆ์ เพื่อความ

สำราญของสงฆ์ เพื่อกำจัดบุคคลผู้สอนยาก (ดื้อด้าน) เพื่อความเป็นอยู่อย่างผาสุกของภิกษุผู้มีศีลเป็นที่รัก 

เพื่อระวังอาสวะที่จะเกิดขึ้นในปัจจุบัน เพื่อกำจัดอาสวะที่จะเกิดขึ้นต่อไปข้างหน้า เพื่อความเลื่อมใสของผู้ที่

ยังไม่เลื่อมใส เพื่อความเจริญยิ่งๆของผู้ที่เลื่อมใสแล้ว เพื่อความตั้งมั่นของพระสัทธรรม และ เพื่อสนับสนุน

พระวินัย (Keown, 2003 Barner, 1996; Amritananda Bhikkhu, 1992; Phra Brahmagunabhorn 

(P. A. Payutto), 2015)


จากประโยชน์ทั้ง 10 ประการดังกล่าว จะพบว่า พระปาฎิโมกข์หรือพระวินัยมุ่งประโยชน์อยู่ 3 

ระดับ คือ 1) มุ่งประโยชน์แก่สังคม (สังฆะ) หมายถึง การกำจัดปัญหาหรือแก้ปัญหาอันเนื่องมาจากข้อ

พิพาทของสมาชิกในสังคมให้หมดไป 2) มุ่งประโยชน์แก่บุคคล หมายถึง ตัวพระวินัยทำให้บุคคลสามารถที่

กำจัดกิเลส พัฒนาตนเองเพื่อให้หลุดพ้นจากกิเลสเครื่องร้อยรัดได้ 3) มุ่งประโยชน์แก่พระสัทธรรมอันเป็น

ธรรมชาติของโลกและชีวิตที่อยู่ภายในโลกนี้ (Davids, 1971; Nandasena, 1993) กล่าวคือ พระวินัย 
 

ก่อให้เกิดการพิจารณาเห็นธรรมหรือปฏิบัติตามธรรมได้ง่ายขึ้น โดยเฉพาะผู้ปฏิบัติตามพระวินัยย่อมจะ

เอื้อเฟื้อและเคารพต่อธรรมได้ง่ายกว่าคนที่ไร้วินัย (Tripitaka with Translation 1/39/236-237) 


ดว้ยเหตดุงักลา่วมานี ้ ผูว้จิยัจงึสนใจทีจ่ำทำการศกึษาวเิคราะหเ์รือ่งภกิขปุาฎโิมกขใ์นฐานะเครือ่งมอื

ธำรงพระพุทธศาสนาเพื่อศึกษาให้ทราบความเป็นมาและความสำคัญของพระปาฎิโมกข์ในพระพุทธศาสนา

เพื่อศึกษารูปแบบการรักษาภิกขุปาฎิโมกข์ของภิกษุในพระพุทธศาสนาและเพื่อวิเคราะห์ภิกขุปาฎิโมกข์
 

ในฐานะเป็นเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนาทั้งนี้เพื่อแนวทางแห่งการศึกษาและปฏิบัติของพระภิกษุใน

พระพุทธศาสนา




488 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2562)

ผู้วิจัยเห็นว่า กระบวนการแก้ปัญหาในทางพระพุทธศาสนาเป็นสิ่งที่พระพุทธองค์ทรงใช้และทรง

วางเป็นแนวทางในการระงับปัญหาต่างๆได้ผลดีอยู่แล้ว แม้ว่าในสมัยปัจจุบันเราจะพบว่ามาตรการหรือ

กระบวนการเหล่านี้ คณะสงฆ์มิได้นำมาใช้ให้เป็นรูปธรรมมากนักก็ตาม เพื่อให้เกิดความเข้าใจและสามารถ

วางท่าทีให้เหมาะสมกับการนำกระบวนการแก้ปัญหาดังกล่าวมาใช้ ผู้วิจัยเห็นว่าสมควรที่จะนำหลักการและ

เหตุผลรวมถึงกระบวนการในการแก้ปัญหาที่เคยใช้กันในสมัยพุทธกาลมาศึกษาให้เข้าใจมากขึ้น ทั้งนี้ก็เพื่อ

นำผลการวิจัยที่ได้ไปประยุกต์ใช้สำหรับแก้ปัญหาในสังคมปัจจุบันต่อไป





วัตถุประสงค์การวิจัย


1.	 เพื่อศึกษาความเป็นมาและความสำคัญของพระปาฎิโมกข์ในพระพุทธศาสนา 


2.	 เพื่อศึกษาการรักษาภิกขุปาฎิโมกข์ของพระภิกษุในพระพุทธศาสนา


3.	 เพื่อวิเคราะห์ภิกขุปาฎิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนา





วิธีดำเนินการวิจัย


การดำเนินการวิจัยในครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพด้วยการค้นคว้าเอกสาร (Qualitative 

Research) ผู้วิจัยต้องการจะศึกษาวิเคราะห์ข้อมูลเกี่ยวกับสำคัญของภิกขุปาฎิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรง

พระพุทธศาสนาในคัมภีร์พระไตรปิฎก อรรถกถา ฎีกา และวรรณคดีบาลี รวมทั้งข้อมูลจากบทความ 

หนังสือ งานวิจัยและวิทยานิพนธ์ที่มีเนื้อหาเกี่ยวข้อง


1.	 การวิจัยเอกสาร


การวิจัยเอกสาร คือการค้นคว้าข้อมูลเกี่ยวกับสำคัญของพระปาฎิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรง

พระพุทธศาสนา จำแนกเป็นข้อมูล 2 ระดับ คือ


ขอ้มลูปฐมภมู ิ  ศกึษาจากพระไตรปฎิกภาษาบาล-ีภาษาไทยไทยฉบบัมหาจฬุาลงกรณราชวทิยาลยั, 

อรรถกถาภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาอัฏฐกถา, รวมทั้งคัมภีร์ฎีกา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัยและคัมภีร์

ทางพระพุทธศาสนาอื่นๆ ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับพระปาฎิโมกข์


ข้อมูลทุติยภูมิ ศึกษาข้อมูลที่เกี่ยวข้องจากตำราวิชาการ บทความ งานวิจัย วิทยานิพนธ์และ
 

สารนิพนธ์ที่เกี่ยวข้องต่างๆ ที่มีเนื้อหาเกี่ยวกับพระปาฎิโมกข์ แนวทางการรักษาพระปาฎิโมกข์ของพระภิกษุ

ในพระพุทธศาสนา


2.	ขั้นตอนการวิเคราะห์ข้อมูล


ในการวิจัยเรื่องนี้เป็นการวิจัยจากเอกสารจึงได้ทำการวิเคราะห์ข้อมูลตามลักษณะของข้อมูลหลัง

จากที่ได้ตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูลทั้งหมดแล้วมีขั้นตอนดังต่อไปนี้




489Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.2 (March-April 2019)

1)	การศึกษาข้อมูลจากเอกสารเป็นการศึกษาค้นคว้าและรวบรวมเอกสารต่างๆที่เกี่ยว ข้องมา

ดำเนินการวิเคราะห์เชิงเนื้อหา (Content Analysis) ในหัวข้อตามวัตถุประสงค์ของการวิจัยที่กำหนดไว้โดย

เน้นศึกษาแนวคิดเกี่ยวกับสำคัญของภิกขุปาฎิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนาที่ปรากฏในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาใน 6 ประเด็น คือ 1) ความหมายของพระปาฎิโมกข์ 2) ความเป็นมาของพระปาฎิโมกข์ 

3) ประเภทของพระปาฎิโมกข์.ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 4)พระปาฎิโมกข์กับพระพุทธเจ้าในอดีต 5) ความ

สำคัญของพระปาฎิโมกข์ 6) หลักธรรมเกี่ยวกับพระปาฎิโมกข์


2)	ศึกษาการรักษาภิกขุปาฎิโมกข์ของภิกษุในพระพุทธศาสนาโดยศึกษาให้ทราบใน 6 ประเด็น 

คือ 1) สิกขาบทในภิกขุปาฎิโมกข์ 2) สังฆกรรมที่เกี่ยวกับภิกขุปาฏิโมกข์ 3) โทษจากการละเมิดสิกขาบทใน

ภิกขุปาฎิโมกข์และวิธีออกจากอาบัติ


3)	 วิเคราะห์ภิกขุปาฎิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนา โดยวิเคราะห์ใน 5 ประเด็น 

คือ (1)แนวคิดเรื่องความมั่นคงแห่งพระพุทธศาสนา (2) การรักษาภิกขุปาฏิโมกข์ของภิกษุในพระพุทธ

ศาสนา (3) ภิกขุปาฏิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงศาสนบุคคล (4) ภิกขุปาฏิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรง

ศาสนธรรม (5)ภิกขุปาฏิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงศาสนสถาน และ (6) เป้าหมายของภิกขุปาฏิโมกข์ต่อ

การธำรงพระพุทธศาสนา


3.	ขั้นตอนการสรุปผลการวิจัย


จากนั้นจะสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ที่กำหนดไว้ 3 ประการ คือ (1) ความเป็นมาและ

ความสำคัญของภิกขุปาฏิโมกข์ในพระพุทธศาสนา (2) การสืบต่อภิกขุปาฏิโมกข์ของภิกษุในพระพุทธศาสนา 

และ (3) วิเคราะห์ภิกขุปาฏิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนา


หลังจากสรุปผลการวิจัยแล้ว จะได้แสดงข้อเสนอแนะประกอบการวิจัย 2 อย่าง คือ


(1) เสนอแนะเพื่อนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ในสังคม


(2) เสนอแนะเพื่อให้มีการศึกษาวิจัยเรื่องภิกขุปาฏิโมกข์ในประเด็นที่ยังไม่มีการศึกษาข้อมูลในงาน

วิจัยเล่มนี้





ผลการวิจัย


ความเป็นมาและความสำคัญของภิกขุปาฏิโมกข์ในพระพุทธศาสนา


จากการศึกษาความเป็นมาและความสำคัญของภิกขุปาฏิโมกข์ในพระพุทธศาสนาสรุปความได้ว่า 
 

ภิกขุปาฏิโมกฺข์ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า อาณาปาฏิโมกข์ หมายถึง ประมวลสิกขาบทที่เป็นพุทธบัญญัติที่

พระพุทธเจ้าทรงตั้งขึ้นเป็นพุทธอาณา ได้แก่ อาทิพรหมจริยาสิกขา หรือคัมภีร์ที่รวมวินัยของสงฆ์ 227 ข้อ 

มีพระพุทธานุญาตให้สวดในที่ประชุมสงฆ์ทุกกึ่งเดือน ที่เรียกว่า พระสงฆ์ลงอุโบสถกรรม สิกขาบทในพระ

วินัยปิฎก เรียกง่ายๆ ว่า พระวินัยเป็นคำสอนที่เป็นเบื้องต้น เป็นประธานเป็นประมุขของธรรมทั้งหลาย 



490 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2562)

เป็นข้อปฏิบัติระดับศีลที่มีความสำคัญยิ่ง เพราะถือว่าเป็นพื้นฐานสำหรับการพัฒนาตนตามหลักไตรสิกขา 

พิจารณาจากเหตุการณ์การบัญญัติพระวินัยสรุปได้ว่า ภิกขุปาฏิโมกข์นี้น่าจะเกิดขึ้นทีหลังโอวาทปาฏิโมกข์ 

ทั้งนี้เพราะว่า ในตอนปฐมโพธิกาล (20 พรรษาแรก) พระพุทธองค์ยังไม่บัญญัติสิกขาบท แต่ทรงสอนและ

ปกครองคณะสงฆ์ด้วยหลักโอวาทปาฏิโมกข์ที่ทรงแสดงในท่ามกลางสงฆ์จนต่อมามีภิกษุประพฤติเสียหาย 

(เกิดอาสวัฏฐานิยธรรม) พระองค์จึงปัญัติสิกขาบทซึ่งต่อมารวมรวมเป็นภิกขุปาฏิโมกข์ มี 227 สิกขาบท 

และมีพุทธานุญาตให้ยกขึ้นแสดงในท่ามกลางสงฆ์ทุกกึ่งเดือน (ในวันขึ้น/แรม 15 หรือ 14 ค่ำ) 


เหตุปัจจัยที่จะทำให้พระพุทธศาสนาของพระพุทธเจ้าทั้งหลายดำรงอยู่นานหรือไม่นาน มี 3 อย่าง 

คือ (1) พระพุทธเจ้าแสดงนวังคสัตถุศาสน์โดยพิสดาร (2) ทรงบัญญัติสิกขาบท แสดงภิกขุปาฏิโมกข์ และ 

(3) กำหนดจิตของสาวกแล้วสั่งสอน ภิกขุปาฏิโมกข์เป็นปัจจัยที่ทำให้พระพุทธศาสนาดำรงอยู่นาน 

พระพุทธเจ้า 3 พระองค์คือ พระวิปัสสีพุทธเจ้า พระสีขีพุทธเจ้า และพระเวสสภูพุทธเจ้า ได้ทรงแสดงและ

ปกครองคณะสงฆ์ด้วยโอวาทปาติโมกข์และไม่แสดงนวังคสัตถุศาสน์โดยพิสดาร ไม่บัญญัติพระวินัย เป็นเหตุ

ใหศ้าสนาของพระองคไ์มด่ำรงอยูน่าน สว่นพระพทุธเจา้ 3 พระองค ์คอื พระกกสุนัธะพทุธเจา้ พระโกนาคมนะ-

พุทธเจ้า และพระกัสสปะพุทธเจ้า ทรงแสดงนวังคสัตถุศาสน์โดยพิสดารและบัญญัติพระวินัย เป็นเหตุให้

ศาสนาของพระองค์ดำรงอยู่นาน 


ภิกขุปาฏิโมกข์มีความสำคัญต่อพระพุทธศาสนา ในฐานะ (1) เป็นข้อปฏิบัติเพื่อประโยชน์แห่ง

พระพุทธศาสนา 10 ประการ (2) เป็นข้อปฏิบัติที่เป็นระเบียบของคณะสงฆ์ (3)  เป็นข้อปฏิบัติสำหรับผู้อยู่

ในอริยวินัย สำหรับฝึกหัดพัฒนาตนสู่ความเป็นพระอริยเจ้า 4) เป็นข้อปฏิบัติเพื่อส่งเสริมความประพฤติดี

งามของคณะสงฆ์ เพื่อให้ภิกษุมีชีวิตที่เรียบง่าย (5) เป็นข้อปฏิบัติเพื่อฝึกหัด (วินัย) คู่กับธรรม (7) เป็นข้อ

ปฏิบัติเพื่อสร้างความองอาจในท่ามกลางสงฆ์ ทำให้ภิกษุได้อานิสงค์ คือ ไม่มีวิปฏิสาร มีความสบายใจ 
 

ไม่ต้องวิตกกังวลเรื่องศีลาจารวัตร และ (8) เพื่อประโยชน์แก่ความหลุดพ้นตามลำดับ คือ วินัยเพื่อ

ประโยชน์แก่ความสำรวม (สังวร) ความไม่เดือด ร้อน (อวิปปฏิสาร) ความปราโมทย์ (ปาโมชชะ) ความ

อิ่มใจ (ปีติ) ความสงบใจ (ปัสสัทธิ) ความสบายใจ (สุข) ความตั้งมั่นแห่งจิต (สมาธิ) ความรู้เห็นตามเป็นจริง 

(ยถาภูตญาณทัสสนะ) ความเบื่อหน่าย (นิพพิทา) ความสำรอกกิเลส (คลายกำหนัด) (วิราคะ) ความหลุด

พ้น (วิมุตติ) ความเห็นว่าหลุดพ้น (วิมุตติญาณทัสสนะ) และความดับสนิทหาเชื้อมิได้ (อนุปาทาปรินิพพาน) 

การกล่าวมีอนุปาทานิพพานนั้นเป็นประโยชน์เป็นต้น


การสืบต่อภิกขุปาฏิโมกข์ของภิกษุในพระพุทธศาสนา


จากการศึกษาการสืบต่อภิกขุปาฏิโมกข์ของภิกษุในพระพุทธศาสนาสรุปความได้ว่า การอนุญาติให้

ภิกษุยกภิกขุปาฏิโมกข์ขึ้นสวดในท่ามกลางสงฆ์มีพัฒนาการมาตามลำดับ กว่าจะเป็นที่ยุติเหมือนอย่างที่

ปฏิบัติอยู่ในปัจจุบันได้ผ่านเหตุการณ์ต่างๆ มากมายจนได้ข้อยุติให้ภิกษุยกภิกขุปาฏิโมกข์ขึ้นแสดงใน

ท่ามกลางสงฆ์ทุกกึ่งเดือน (วัน 14 หรือ 15 ค่ำ)  โดยกำหนดให้ภิกษุทุกรูปทั้งที่เป็นพระอรหันต์และปุถุชน

เข้าร่วมทำสังฆกรรมด้วยกัน ภิกษุที่ไม่สามารถเข้าร่วมสังฆกรรมได้ก็ต้องแสดงความบริสุทธิ์ให้สงฆ์รับทราบ 



491Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.2 (March-April 2019)

ทำให้เห็นว่า ภิกขุปาฏิโมกข์มีความสำคัญและจำเป็นต่อการปครองดูแลคณะสงฆ์มาก นอกจากจะทำให้เกิด

ความสามัคคีในหมู่สงฆ์แล้ว ยังเป็นโอกาสให้ภิกษุทุกรูปได้ทบทวนสิกขาบทที่เป็นพุทธบัญญํติอีกด้วย 
 

เมื่อพบว่าได้ต้องอาบัติก็ดำเนินการออกจากอาบัติตามวิธีที่กำหนดไว้ ทำให้หมู่ภิกษุมีความบริสุทธิ์จากการ

ต้องอาบัติ อุโบสถกรรมที่อนุญาตให้ภิกษุทำมีหลายแบบตามความจำเป็น แล้วแต่เหตุการณ์และองค์

ประกอบ จำแนกเป็น 5 แบบ คือ (1) สังฆอุโบสถ ภิกษุตั้งแต่ 4 รูปขึ้นไปให้ทำสังฆอุโบสถแสดง
 

พระปาติโมกข์ได้ (2) ปาริสุทธิอุโบสถ ภิกษุ 3 หรือ 2 รูป ให้ทำปาริสุทธิอุโบสถ คือ แสดงความบริสุทธิ
 

แก่กันและกัน สำหรับวิธีทำปาริสุทธิอุโบสถนั้น ถ้ามีภิกษุ 3 รูป ให้ตั้งญัตติก่อนแล้วจึงแสดงความบริสุทธิ

ต่อกัน แต่ถ้ามีเพียง 2 รูป ให้แสดงความบริสุทธิต่อกันได้เลย (3) สามัคคีอุโบสถ ทำในกรณีที่สงฆ์เกิดการ

ทะเลาะแตกแยกกันขึ้น ปรองดองกันได้เมื่อใด ก็ให้ทำอุโบสถร่วมกันในวันนั้นเลย โดยมีการสวดปาติโมกข์

เช่นกับสังฆอุโบสถ และ (4) อธิษฐานอุโบสถ ภิกษุรูปเดียวให้ทำอธิษฐานอุโบสถ


สกิขาบทในภกิขปุาฏโิมกขม์ ี227 สกิขาบท จำแนกออกเปน็ 7 หมวด คอื (1) ปาราชกิ 4 สกิขาบท 

(2) สังฆาทิเสส 13 สิกขาบท (3) อนิยต 2 สิกขาบท (4) นิสสัคคีย์ปาจิตตีย์ 30 สิกขาบท (5) ปาจิตตีย์ 

92 สิกขาบท (6) ปาฏิเทสนียะ 4 สิกขาบท และ (7) อาบัติเสขิยวัตร 75 สิกขาบท สิกขาบทในพระ
 

ปาฏิโมกข์เหล่านี้ยกเว้นเสขิยะจัดเป็นอาทิพรหมจริยกาสิกขา ส่วนเสขิยวัตรเป็นอภิสมาจาริกาสิกขา คือ 

ขนบธรรมเนียมที่ภิกษุควรประพฤติ ถ้าทำผิดข้อใดข้อหนึ่งถือว่าต้องอาบัติตามสมควรแก่ความผิด ทรง

กำหนดโทษและแสดงวิธีออกจากอาบัติที่เกิดจากการละเมิดพระปาติโมกข์ไว้ 5 แนวทาง คือ (1) ต้องอาบัติ

ปาราชิก ทำให้ขาดจากความเป็นภิกษุ ไม่สามารถกลับมาบวชเป็นภิกษุได้อีก (2) ต้องอาบัติสังฆาทิเสส ต้อง

อยู่ปริวาสกรรมครบตามจำนวนวันที่ปกปิด (3) ต้องอาบัติอนิยตต้องมีการวินิจฉัยโดยอาศัยความร่วมมือของ

อุบาสิกาผู้น่าเชื่อถือและภิกษุผู้รู้พระวินัย โดยอาจวินิจฉัยเป็นผู้ต้องอาบัติปาราชิก สังฆาทิเสส หรือปาจิตตีย์

ตามสมควรแก่ความผิด (4) ต้องอาบัตินิสสัคคิยปาจิตตีย์ ต้องสละสิ่งของแล้วแสดงต่อหน้าสงฆ์ คณะ หรือ

ภิกษุรูปใดรูปหนึ่ง (4) ต้องอาบัติปาจิตตีย์และอาบัติเหล่าอื่นที่เหลือ ต้องแสดงต่อหน้าสงฆ์ คณะ หรือภิกษุ

รูปใดรูปหนึ่งจึงจะพ้นได้ การรักษาพระปาติโมกข์มี 3 อย่าง คือ (1) การรักษาด้วยการท่องจำ (2) การ

รักษาด้วยการบันทึกเป็นลายลักษณ์อักษร และ (3) สำรวมระวังในพระปาฏิโมกข์ (ปาฏิโมกข์สังวร) ซึ่งเป็น

วิธีการธำรงสืบต่อภิกขุปาฏิโมกข์ที่มีผลต่อการดำเนินชีวิตในอริยวินัยที่มีประสิทธิภาพที่สุด





วิเคราะห์ภิกขุปาฏิโมกข์ในฐานะเป็นเครื่องธำรงพระพุทธศาสนา


จากการวเิคราะหภ์กิขปุาฏโิมขกใ์นฐานะเครือ่งมอืธำรงพระพทุธศาสนาสรปุความไดว้า่ พระพทุธองค์

รับสั่งกับภิกษุทั้งหลายโดยปรารภการมรณภาพของนิครนถนาฏบุตรว่า ศาสนาจะมั่นคงดำรงอยู่ในโลกได้

นานจะต้องมีองค์ประกอบที่ดี 3 ประการ คือ ศาสดาดี หลักธรรมดี และสาวกดี พระพุทธศาสนาจะมีความ

มั่นคงและดำรงอยู่ได้นานเพราะมีองค์ประกอบ 3 ประการ คือ (1) ศาสดา ได้แก่ พระพุทธเจ้า ผู้ตรัสรู้
 

สัจธรรมแล้วประกาศพระพุทธศาสนา (2) หลักธรรม ได้แก่ คำสอนของพระพุทธเจ้า แบ่งเป็นธรรมและวินัย 



492 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2562)

อันเป็นหลักการในการเผยแผ่และปกครองคณะสงฆ์ และ (3) สาวก ได้แก่ ผู้ฟังคำธรรมของพระพุทธเจ้า

แล้วประกาศตนเป็นตนเป็นผู้นับถือ ได้แก่ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา สามเณร สามเณรี  สิกขมานา 

ผู้ศึกษาและปฏิบัติตามคำสอนของพระพุทธ เจ้าจนบรรลุมรรคผล แล้วประกาศสัจจธรรมนั้นแก่ผู้อื่น 
 

ซึ่งสามารถนำหลักพระปาติโมกข์มาเป็นแนวทางด้านความมั่นคง 3 ด้าน คือ (1) ความมั่นคงด้านศาสน-

บุคคล มีสิกขาบทสำหรับคัดกรองคนที่จะบวชเป็นภิกษุ เมื่อบวชแล้วก็มีอุปัชฌาย์อาจารย์ดูแลให้การศึกษา 

ผู้ปฏิบัติดีก็จะได้รับการยกย่อง ผู้ปฏิบัติเสียหายก็ต้องถูกลงโทษ ภิกขุปาฏิโมกข์สามารถประยุกต์เป็น

แนวทางในการธำรงพระพุทธศาสนาด้านศาสนบุคคลได้ดังต่อไปนี้ (1) อุปัชฌาย์อาจารย์และเพื่อนสหธัมมิก

ต้องขวนขวายป้องกันไม่ให้ภิกษุล่วงละเมิดอาบัติปาราชิก 4 สิกขาบท ซึ่งเป็นสิกขาบทที่ทำให้ขาดจากความ

เป็นภิกษุ (2) ไม่ให้ภิกษุพักอาศัยอยู่ที่อันตรายหรือมีภัย (3) เมื่อเกิดอาพาธต้องจัดให้มีการรักษาพยาบาล

ภิกษุอาพาธจนกว่าจะหายเป็นปกติ (4) ห้ามช่วยปกปิดอาบัติชั่วหยาบของภิกษุอื่นและห้ามคบหาภิกษุ
 

ผู้ทุศีล (5) คณะสงฆ์ต้องปกป้องภิกษุมีศีลไม่ให้ถูกทำร้ายร่างกาย แสดงกิริยาว่าจะทำร้าย ใส่ร้ายป้ายสีว่า

ต้องอาบัติชั่วหยาบหรืออาบัติเล็กน้อย รวมทั้งก่อความรำคาญต่างๆ (6) ห้ามทำให้สงฆ์แตกสามัคคีกันและ

ห้ามประทุษร้ายตระกูล ทำลายศรัทธาของประชาชนด้วยความประพฤติที่อาจทำลายศรัทธา (7) การคัด

เลือกสมาชิกใหม่ในสังคมสงฆ์ทำผ่านพิธีให้อุปสมบทแก่ชายที่มีอายุ 20 ปีขึ้นไป มีการตรวจสอบคุณสมบัติ

ด้วยกรรมวาจาอย่างรัดกุมรอบคอบ หลังจากนั้นก็ปกครองดูแลภิกษุใหม่ด้วยการให้การศึกษาอบรมจนมีสติ

ปัญญารักษาตน (8) ปฏิบัติต่อนักบวชนอกศาสนาด้วยความระมัดระวัง และ (9) ห้ามอยู่ในที่ลับหู-ลับตาที่

อาจทำให้คนเข้าใจผิด โดยอาจถูกระแวงสงสัย ถูกกล่าวหาหรืออาจพลาดพลั้งให้ต้องอาบัติได้ถึง 3 อย่าง 

คือ ปาราชิก สังฆาทิเสสหรือปาจิตตีย์ ซึ่งจัดเป็นอันตรายต่อการประพฤติพรหมจรรย์ของภิกษุในพระพุทธ-

ศาสนา 


(2) ความมั่นคงด้านศาสนธรรม มีสิกขาบทกำหนดให้เรียนธรรมโดยเคารพ แสดงธรรมโดยเคารพ 

เพื่อความถูกต้องตามพระประสงค์ของพระพุทธเจ้า ภิกขุปาฏิโมกข์สามารถประยุกต์เป็นแนวทางในการธำรง

พระพุทธศาสนาด้านศาสนบุคคลได้ดังต่อไปนี้ (1) อุปัชฌาย์อาจารย์และเพื่อนสหธัมมิกต้องขวนขวาย

ป้องกันไม่ให้ภิกษุล่วงละเมิดอาบัติปาราชิก 4 สิกขาบท ซึ่งเป็นสิกขาบทที่ทำให้ขาดจากความเป็นภิกษุ 
 

(2) ไม่ให้ภิกษุพักอาศัยอยู่ที่อันตรายหรือมีภัย (3) เมื่อเกิดอาพาธต้องจัดให้มีการรักษาพยาบาลภิกษุอาพาธ

จนกว่าจะหายเป็นปกติ (4) ห้ามช่วยปกปิดอาบัติชั่วหยาบของภิกษุอื่นและห้ามคบหาภิกษุผู้ทุศีล (5) คณะ

สงฆ์ต้องปกป้องภิกษุมีศีลไม่ให้ถูกทำร้ายร่างกาย แสดงกิริยาว่าจะทำร้าย ใส่ร้ายป้ายสีว่าต้องอาบัติชั่วหยาบ

หรืออาบัติเล็กน้อย รวมทั้งก่อความรำคาญต่างๆ (6) ห้ามทำให้สงฆ์แตกสามัคคีกันและห้ามประทุษร้าย

ตระกูล ทำลายศรัทธาของประชาชนด้วยความประพฤติที่อาจทำลายศรัทธา (7) การคัดเลือกสมาชิกใหม่ใน

สังคมสงฆ์ทำผ่านพิธีให้อุปสมบทแก่ชายที่มีอายุ 20 ปีขึ้นไป มีการตรวจสอบคุณสมบัติด้วยกรรมวาจาอย่าง

รัดกุมรอบคอบ หลังจากนั้นก็ปกครองดูแลภิกษุใหม่ด้วยการให้การศึกษาอบรมจนมีสติปัญญารักษาตน 
 

(8) ปฏิบัติต่อนักบวชนอกศาสนาด้วยความระมัดระวัง และ (9) ห้ามอยู่ในที่ลับหู-ลับตาที่อาจทำให้คน
 

เข้าใจผิด โดยอาจถูกระแวงสงสัย ถูกกล่าวหาหรืออาจพลาดพลั้งให้ต้องอาบัติได้ถึง 3 อย่าง คือ ปาราชิก 



493Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.2 (March-April 2019)

สังฆาทิเสสหรือปาจิตตีย์ ซึ่งจัดเป็นอันตรายต่อการประพฤติพรหมจรรย์ของภิกษุในพระพุทธศาสนา 
 

(3) ความมั่นคงด้านศาสนสถาน มีสิกขาบทอนุญาตให้คณะสงฆ์รับเสนาสนะ 5 อย่าง คือ วิหาร เรือนมุง

แถวเดียว เรือนชั้น  เรือนโล้น ถ้ำ หากต้องการสร้างกุฏิวิหารขนาดต้องได้รับอนุญาตจากสงฆ์ กำหนดให้ผู้

อาศัยบำเพ็ญวัตรในที่อยู่เรียกว่า เสนาสนวัตร ในการสร้างกุฎิหรือวิหารเพื่อเป็นที่อยู่อาศัยนั้น พระพุทธองค์

มีพระประสงค์ให้สร้างขนาดไม่ใหญ่นัก เนื่องจากจะเป็นภาระในการหาวัสดุอุปกรณ์จากอุบาสกอุบาสิกา 
 

ที่สำคัญก่อนจะดำเนินการก่อสร้างต้องได้รับสมมติสถานที่ก่อสร้างจากคณะสงฆ์ก่อน ในการก่อสร้างก็ให้

สร้างในที่ปลอดภัย ไม่ควรสร้างในป่าที่มีอันตราย เช่น มีโจรผู้ร้ายคอยเบียดเบียน เมื่อใช้สอยเสนาสนะ เช่น 

เตียง ตั่ง ฟูก เก้าอี้ เสื่อ เป็นต้น เมื่อใช้สอยเสร็จแล้วต้องเก็บรักษาไว้อย่างดี ไม่ปล่อยให้ตากแดดตากฝน 

หรือปล่อยให้ปลวกกัดกิน หากใช้แล้วไม่เก็บรักษาหรือไม่มอบหมายให้คนอื่นเก็บรักษาปรับอาบัติปาจิตตีย์ 

ทั้งนี้ก็เพื่อต้องการให้ภิกษุใช้สอยเสนาสนะต่างๆ อย่างรู้คุณค่า ให้เกิดประโยชน์สูงสุดในการใช้สอยสิ่งของ





การรักษาพระปาฏิโมกข์ของภิกษุในพระพุทธศาสนา


จากการศกึษาการรกัษาพระปาฏโิมกขข์องพระภกิษใุนพระพทุธศาสนาสรปุความไดว้า่ อาณาปาฏโิมกข ์

เรียกอีกอย่างว่า พระพุทธอาณา จัดเป็นพุทธบัญญัติที่พระพุทธเจ้าวางไว้เป็นแนวปฏิบัติของภิกขุ และใช้

เป็นเครื่องมือปกครองคณะสงฆ์ ประกอบด้วย 8 สิกขาบท คือ (1) ปาราชิก (2) สังฆาทิเสส (3) อนิยต
 

(4) นิสสัคคิยปาจิตตีย์ (5) ปาจิตตีย์ (6) ปาฏิเทสนียะ (7) เสขิยวัตร และ (8) อธิกรณสมถะ มีพุทธบัญญัติ

ใหส้งฆย์กขึน้แสดงทกุกึง่เดอืน ทรงกำหนดโทษและแสดงวธิอีอกจากอาบตัทิีเ่กดิจากการละเมดิพระปาฏโิมกข์

ไว้ 4 แนวทาง คือ (1) ต้องอาบัติปาราชิก ทำให้ขาดจากความเป็นภิกษุ ไม่สามารถกลับมาบวชเป็นภิกษุได้

อีก (2) ต้องอาบัติสังฆาทิเสส ต้องอยู่ปริวาสกรรมครบตามจำนวนวันที่ปกปิด (3) ต้องอาบัตินิสสัคคิย-
 

ปาจิตตย์ ต้องสละสิ่งของแล้วแสดงต่อหน้าภิกษุรูปใดรูปหนึ่ง (4) ต้องอาบัติปาจิตตีย์และอาบัติเหล่าอื่นที่

เหลือ ต้องแสดงต่อหน้าภิกษุรูปใดรูปหนึ่ง การรักษาภิกขุปาฏิโมกข์มี 4 อย่าง คือ (1) การรักษาด้วยการ

ทอ่งจำ (2) การรกัษาดว้ยการยกขึน้สวดทกุกึง่เดอืน (3) การรกัษาดว้ยการศกึษาเลา่เรยีน และ (4) การรกัษา

ด้วยการนำมาปฏิบัติตาม





วิเคราะห์ภิกขุปาฏิโมกข์ในฐานะเป็นเครื่องธำรงพระพุทธศาสนา


จากการวิเคราะห์ภิกขุปาฏิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนา สรุปความได้ว่าพระพุทธ-

ศาสนาจะมีความมั่นคงและดำรงอยู่ได้นาน ต้องมีองค์ประกอบอย่างน้อย 3 ประการ คือ (1) ศาสดา 
 

(2) หลักธรรม และ(3) สาวก สามารถนำหลักพระปาฏิโมกข์มาเป็นแนวทางด้านความมั่นคง 3 ด้าน คือ 
 

(1) ด้านศาสนบุคคล (2) ศาสนธรรม และ(3) ด้านศาสนสถาน 




494 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2562)

พระพุทธศาสนาจะมีความมั่นคงและดำรงอยู่ได้นาน ต้องมีองค์ประกอบอย่างน้อย 3 ประการ คือ 

(1) ศาสดา ได้แก่ พระพุทธเจ้า ผู้ตรัสรู้สัจธรรมแล้วประกาศพระพุทธศาสนา (2) หลักธรรม ได้แก่ คำสอน

ของพระพุทธเจ้า แบ่งเป็น ธรรมและวินัย และ(3) สาวก ได้แก่ ผู้ฟังคำธรรมของพระพุทธเจ้าแล้วประกาศ

ตนเป็นตนเป็นผู้นับถือ ได้แก่ ภิกษุ ภิกษุณี อุบาสก อุบาสิกา สามเณร สามเณรี สิกขมานา สามารถนำ

หลักพระปาฏิโมกข์มาเป็นแนวทางด้านความมั่นคง 3 ด้าน คือ (1) ด้านศาสนบุคคล มีสิกขาบทสำหรับ
 

คัดกรองคนที่จะบวชเป็นภิกษุ เมื่อบวชแล้วก็มีอุปัชฌาย์อาจารย์ดูแลให้การศึกษา ผู้ปฏิบัติดีก็จะได้รับการ

ยกย่อง ผู้ปฏิบัติเสียหายก็ต้องถูกลงโทษ (2) ศาสนธรรม มีสิกขาบทกำหนดให้เรียนธรรมโดยเคารพ 
 

แสดงธรรมโดยเคารพ และ (3) ด้านศาสนสถาน มีสิกขาบทอนุญาตให้คณะสงฆ์รับเสนาสนะ 5 อย่าง คือ 

วิหาร เรือนมุงแถวเดียว เรือนชั้น เรือนโล้น ถ้ำ หากต้องการสร้างกุฏิวิหารขนาดต้องได้รับอนุญาตจากสงฆ์ 

กำหนดให้ผู้อาศัยบำเพ็ญวัตรในที่อยู่เรียกว่า เสนาสนวัตร





สรุป


การศึกษาพระปาฏิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนา อันเป็นคำสั่งสอนของ

พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ทรงแสดงเหมือนกันและพระพุทธเจ้าโคดมของเราทั้งหลายก็ทรงสั่งสอนและเตือน

ภิกษุทั้งหลายอยู่บ่อยๆ เวลาที่พระภิกษุมาประชุมรวมกลุ่มกันพระองค์ทรงแสดงคำสอนอันนี้มีหลักการคือ

เป็นหลักการฝึกฝนพัฒนาตนเองให้มีความอดทนสามารถทนกับสภาวะต่างๆ ได้ไม่ใช่ไปเปลี่ยนแปลงสิ่งอื่น

ฝึกฝนตนเองให้เข้าใจความจริงแล้วอยู่กับความจริงได้และทรงบอกวิธีในการฝึกฝนพัฒนา เพื่อให้เกิดศีลเกิด

สมาธิเกิดปัญญาไปตามลำดับหลักนี้ท่านเรียกว่าโอวาทปาฏิโมกข์ ซึ่งในเมืองไทยเราก็นิยมสวดนิยมท่องกัน

อยู่แล้วและต้องฝึกฝนปฏิบัติตาโอวาทปาฏิโมกข์เป็นคำสอนที่เป็นหลักการเป็นพื้นฐานคำสอนของ

พระพุทธเจ้าทั้งหลายเป็นคำสอนที่เน้นไปในเรื่องการฝึกฝนพัฒนาตนเองเน้นไปที่การเปลี่ยนแปลงภายในคือ

การฝึกฝนตัวเองให้เกิดศีลเกิดสมาธิเกิดปัญญาไม่เน้นไปที่การเปลี่ยนแปลงภายนอก





ข้อเสนอแนะ


ในการทำวิจัยเรื่อง พระปาฏิโมกข์ในฐานะเครื่องมือธำรงพระพุทธศาสนานี้ ผู้วิจัยพบว่ามีข้อมูล

สำคัญหลายเรื่องที่เป็นประโยชน์จึงขอเสนอแนะดังต่อไปนี้


ข้อเสนอแนะเพื่อการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์


การศึกษาในหลักพระปาฏิโมกข์เพื่อนำไปใช้ประโยชน์นั้น นอกจากจะใช้สำหรับพระสงฆ์สวดใน
 

ทุกกึ่งเดือนแล้ว หลักการของพระปาฏิโมกข์นั้น ยังเป็นหลักเพื่อฝึกฝนให้ผู้ที่เข้ามาบวชได้ศึกษาและปฏิบัติ

เพื่อความเข้าใจในหลักสำคัญของพระปาฎิโมกข์ โดยเฉพาะเรื่องของศีล ซึ่งเป็นศีลเฉพาะของภิกษุที่ใช้เป็น
 



495Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.2 (March-April 2019)

พื้นฐานในการเข้าสู่ภาคปฏิบัติ และกำจัดกิเลสเพื่อความบริสุทธิ์แห่งศีลมีการแยกไว้เพื่อการนำไปปฏิบัติทั้งที่

เป็นของฆราวาสและของภิกษุโดยมีรายละเอียดประณีตสูงขึ้นไปสามารถเลือกปฏิบัติได้ตามจริตนิสัยผู้ที่ 

ไม่มุ่งหวังเพื่อการบรรลุมรรคผลในพุทธศาสนาก็สามารถปฏิบัติตามศีลในพระปาฎิโมกข์ได้และเมื่อปฏิบัติ

ดีแล้วก็สามารถกำจัดกิเลสอย่างหยาบที่เกิดขึ้นทางกายและทางวาจาได้ย่อมเป็นเหตุให้การดำเนินชีวิตมี

ความสุขได้ 

ข้อเสนอแนะเพื่อการศึกษาวิจัยต่อไป	

สำหรับข้อเสนอแนะที่จะนำไปศึกษาต่อไปนั้น ผู้วิจัยเห็นว่าควรศึกษาในหัวข้อต่อไปนี้ 

1) การศึกษาการสวดภิกขุปาฏิโมกข์ในประเทศกลุ่มลุ่มแม่น้ำโขง 

2) การศึกษาเปรียบเทียบบทลงโทษในพระปาฎิโมกข์กับกฎหมายทางการเมือง 

3) รูปแบบการทรงจำภิกขุปาฏิโมกข์ของสำนักสอนปาฏิโมกข์ในสังคมไทย 

4) เทคนิคการท่องจำภิกขุปาฏิโมกข์ 

5) แนวคิดการสวดพระปาฏิโมกข์แปล..ความเป็นไปได้ 

Adivadhanasit, C. (2002). Buddhist Sociological Practice. Bangkok: MCU Press. 

Amritananda Bhikkhu. (1992). Kings of Buddha’s time. Bangkok: MBU Press. 

Barner, N. (1996). Buddhist Women and the Nuns’Oder in Asia in Engaged Buddhism: 

Buddhist Liberation Movements in Asia. King Albany: University of New York 

Press. 

Davids, T.W.  Rhys. (1971). Buddhist India. Delhi: Motilal Banarsidass. 

Keown, D. (2003). A Dictionary of Buddhism. New York: Oxford University Press.  

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: MCU Press. 

Mahamakut Buddhist University. (2000). Tripitaka with Translation, Commentary Series 91 

Books. (4th ed). Bangkok: MBU Press. 

Nandasena, R. (1993). Buddhist Sociology.  Delhi: D.K. Fine Art Press. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2009). Buddhadhamma. (15th ed). Bangkok: 

Sahadhammika. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2015). Dictionary of Buddhism (Word). (24th ed). 

Bangkok: Phlithamma. 

References 


