
อาลยวิชญาณตามแนวคิดของพุทธปรัชญาสำนักโยคาจาร
ในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท


Ālayavijñāna of the Concept of Yogācāra Buddhist 
Philosophy in the View of the Theravāda 

Buddhist Philosophy


กนกวรรณ กรุณาฤทธิโยธิน1* พระครูโกศลศาสนบัณฑิต (กฤษณะ ตรุโณ)


และ พระราชปริยัติกวี (สมจินต์ สมฺมาปญฺโญ)

1Kanokwan Karunaritthiyotin, Phra Krugosonshasanapantita (kisana Taruno) 



and Phra Rajapariyattikavi (SomJin wanjan)

บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย


Graduate School, Mahachulalongkornrajavidyalaya University

1Corresponding Author. Email: iudiawankaruna@gmail.com


บทคัดย่อ
 

บทความวิจัยเรื่องนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาวิเคราะห์ 1) วิญญาณในพุทธปรัชญาเถรวาท 
 

2) อาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจาร และ 3) อาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจารใน

ทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท โดยใชว้ธิกีารวจิยัเชงิคณุภาพดา้นเอกสารคอืการวเิคราะหว์จิารณ ์


ผลการวจิยัพบวา่ วิญญาณเป็นอภิปรัชญา จากหลักการที่ว่า วิญญาณคือนิพพาน วิญญาณหรือจิต

ทำหน้าที่รู้แจ้งอารมณ์ คือ (1) รู้คิด (2) รู้ก่อ (3) สั่งสม และ (4) วิจิตร ปรากฏอยู่ในขันธ์ 5 ปฏิจจสมุปบาท 

12 โดยประเภทคือวิญญาณ 6 เป็นวิญญาณแบบข้ามภพข้ามชาติและชาติปัจจุบัน มีอยู่เพื่อแสดงความเป็น

ไตรลักษณ์หรือปฏิจจสมุปบาท มีกระบวนการเกิดดับตลอดเวลา ส่วนอาลยวิชญาณเป็นอภิปรัชญาจิตนิยม 

เพราะถือว่า วิชญาณหรือจิตเป็นจริงเพียงหนึ่งเดียว วัตถุภายนอกไม่มีอยู่จริง เป็นเพียงความฝันหรือ

ภาพลวงตา ทำหน้าที่ (1) รู้เก็บ (2) รู้ก่อ และ (3) รู้ปรุง วชิญาณม ี8 มอียูก่เ็พือ่รับรู้โลกภายนอกและสร้าง

โลกภายใน โดยเฉพาะอาลยวิชญาณเป็นมูลฐานโลกที่เก็บก่อและสร้างสรรค์สรรพสิ่ง


ในทัศนะพุทธปรัชญาเถรวาท อาลยวิชญาณเป็นอภิปรัชญาจิตนิยมสุดโต่งที่มีการตีความคล้าย

ปรัชญาอุปนิษัทคือชีวาตมันและปรมาตมัน หรือสัสสตทิฏฐิ (เห็นว่าเที่ยงแท้หรือมีอยู่ชั่วนิรันดร์) แม้โยคาจาร

ได้พัฒนาทฤษฎีอาลยวิชญาณจากแนวคิดภวังคจิตของเถรวาทสู่ความเป็นจิตสากลและนำเสนอหลักการว่า 

การบรรลุเป้าหมายสูงสุด คือความรู้แจ้งปุทคลศูนยตาและธรรมศูนยตาก็ตาม แต่โยคาจารยืนยันว่า สรรพสิ่ง

ในโลกนี้ ไม่มีอยู่จริง อาลยวิชญาณเท่านั้นมีอยู่จริง


คำสำคัญ: สำนักโยคาจาร; อาลยวิชญาณ; จิตนิยม 




396 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับพิเศษ

Abstract
 	


This research paper has thee objectives, 1) to study the Viññān. a in Theravāda 

Buddhist Philosophy, 2) to study the Ālayavijñān. a in the concept of Yogācāra Buddhism, 

and 3) to analytically study of the layavijña-n. a in the concept of Yogācāra Buddhism in 

the view of the Theravāda Buddhist Philosophy. This research is used by the documentary 

research, which is the critical analysis. 


The result of research found that the issue of Viñña-n. a in Theravāda Buddhist 

Philosophy is Realism, from the concept of Viñña-n. a (consciousness) is Nibba-na. In the 

Four Elements and Upa-da-yarupa: Deivative Forms which are not in consciousness. The 

Nama and Rupa are extinguished in consciousness because the consciousness is 

extinguished. The consciousness is called mind, it means the mind having known in mental 

objects, there are four meaning, (1) knowing thought, (2) knowing building, (3) knowing 

collection, and (4) knowing fineness. These are appeared in the five Aggregates and the 

twelve Dependent Originations. It is classified into the six consciousnesses as cross the 

world and in the present life. All consciousnesses have just shown to be the Ti-Lakkhan. a 

or the Dependent Origination, it said that the process of rising – falling according to its 

functions. Then the concept of layavijña-n. a in Yogācāra is Idealism. Yogācāra holds that 

“Viñña-n. a or mind is only one reality that exists” it is to present that the mind is the only 

thing to exist. The external objects do not exist as a dream or an illusion. It has three 

meanings; (1) knowing accumulation, (2) knowing creation, and (3) knowing the mental 

formation. The Viñña-n. a is classified into eight kinds to know external and internal world. It 

is espically the Ālayavijñān. a which is the first consciousness asbasis of the world to collect, 

to keep, and to create all things. 


The concept of layavijña-n. a in Theravāda Buddhist Philosophy is classified into 

extremely Idealism which has the interpretation to philosophy in Vedanta that is Atman 

and Paramatman or the doctrine that soul and the world are eternal (Sassataditthi). 

Although Yogācāra has developed the theory of layavijña-n. a from Bhavanga-citta of 

Theravada Buddhism to the universal mind, it has presented that the achievement of the 

highest goal is the enlightenment of emptiness from the person and emptiness from the 

doctrines. But Yogācāra has still asserted that the aggregates, and all elements are cause 

of objects and condition in the world, it has no nothing, it is just mind only exists.


Keywords: Yogācāra Buddhist Philosophy;  Ālayavijñān. a; Idealism




397Journal of MCU Peace Studies Special Issue

บทนำ


แนวคิดเรื่องวิญญาณในพุทธปรัชญาเถรวาทไม่ได้เป็นประเด็นที่ถูกวิพากษ์มากนัก เพราะวิญญาณ

นัยหนึ่งเป็นคำที่หมายถึงจิต อีกนัยหนึ่งเป็นคำที่หมายถึงการรับรู้อารมณ์ทางตา (จักขุวิญญาณ) ทางหู (โสต

วิญญาณ) เป็นต้น ในยุคต่อมา แนวคิดเรื่องวิญญาณนี้ถูกหยิบยกขึ้นมาวิพากษ์เชิงโต้แย้งมาก เช่น แนวคิด

เรื่องวิญญาณของพุทธปรัชญาสำนักโยคาจาร โดยเฉพาะประเด็นที่แสดงทัศนะว่า วิญญาณ (วิชญาณ) 

เท่านั้นเป็นสัจจะวัตถุทั้งหลายเป็นอสัจจะ แนวคิดนี้เรียกว่า “จิตตมาตร์” ดังปรากฏในลังกาวตารสูตรว่า 

โลกเป็นเพียงจิตเท่านั้นหรือไตรภูมิเป็นเพียงจิตของตนเท่านั้น หรือภพสามเป็นเพียงจิตเท่านั้น หรือว่าจิตแล

เป็นบ่อเกิดแห่งภพสาม (Suzuki, 1972) ประเด็นดังกล่าวนี้ได้นำไปสู่การโต้แย้งแตกต่างกันไป แต่การโต้แย้ง

กระแสหลักที่ได้รับการยอมรับมานาน คือการโต้แย้งแบบจิตนิยมทางอภิปรัชญา (Metaphysical Idealism) 

ที่มองว่า ความจริงทางอภิปรัชญาที่มีอยู่เพียงอย่างเดียวในทัศนะของสำนักโยคาจาร คือ จิตมาตร์ (Mind-

Only) โลกภายนอกเป็นเพียงมายาภาพที่เกิดจากการสร้างของจิต โดยมีการเปรียบเทียบกับแนวคิดปรัชญา

ฮินดูคือสำนักอไทวตะ เวทานตะ ซึ่งมีทัศนะว่า พรหมันเป็นสิ่งสัมบูรณ์สูงสุด (the Absolute) มีอยู่เพียง

อย่างเดียว โลกภายนอกเป็นเพียงมายาภาพที่เกิดจากการสร้างของพรหมัน และเปรียบเทียบกับปรัชญา

จิตนิยมตะวันตก เช่น แนวคิดของเบิร์คเลย์ (Berkeley) ที่มีทัศนะว่า ความมีอยู่คือการถูกรับรู้ (George 

Berkeley, 1985) และแนวคิดของเฮเกล (Hegel) ที่มีทัศนะว่า จิตสัมบูรณ์ (the Absolute Idea) เท่านั้นมี

อยู่เพียงอย่างเดียว (Stcherbatsky, 1971) 


จากประเด็นที่กล่าวมาข้างต้นนี้ จึงนิยมเรียกแนวคิดของสำนักโยคาจารแตกต่างกันออกไปว่า 

“จิตนิยมสัมบูรณ์ (Absolute Idealism)”, “เอกนิยมทางวิญญาณ (Spiritual Monism)” “จิตนิยมเป็นเลิศ 

(Idealism par excellence)” และ “จิตนิยมทางอภิปรัชญา (Metaphysical Idealism)” เพราะมองจาก

หลักการสำคัญของสำนักโยคาจารอยู่ที่การยอมรับว่า จิตเท่านั้นเป็นความจริงสูงสุดเพียงอย่างเดียว ไม่มี

ความจริงอื่นนอกจากจิต โลกภายนอกเป็นเพียงมายาภาพที่เกิดจากการสร้างของจิต ต่อมาเมื่อมีการเน้นให้

บำเพ็ญเพียร หรือโยคะ (กรรมฐาน) เพื่อควบคุมกายและจิตให้เกิดความสงบ (สมาธิ) คือมุ่งศึกษาให้รู้แจ้ง
 

สัจธรรมขั้นสูงสุดโดยวิธีปฏิบัติโยคะ ได้แก่การเข้าสู่ภูมิธรรมทั้ง 10 ของโพธิสัตว์จนหยั่งถึงพุทธจิตในที่สุด 

(Mahanarongchai, 2008)


คำว่า “จิตตมาตร์” เป็นชื่อเรียกอีกอย่างหนึ่งของ “อาลยวิชญาณ” ซึ่งมีพัฒนาการมาจากแนวคิด

เรื่องจิต (Phra Rajapariyattikavi (SomJin wanjan). 2016) อาลยวิชญาณเป็นแนวคิดเชิงอภิปรัชญา 

เพราะทัศนะที่ว่า ทุกสิ่งทุกอย่างล้วนแต่เกิดมาจากจิต จิตเป็นตัวสร้างปรากฏการณ์ทั้งหลาย ความรู้ความ

จริง หรือแม้แต่ความหลุดพ้นล้วนเกิดขึ้น เป็นไป และดับลงหรือจบสิ้นที่กระบวนการทำงานของจิตทั้งนั้น 

วัตถุ (หรืออารมณ์) ภายนอกมีหรือไม่มีไม่อาจยืนยันได้ (Sumalee Mahanarongchai, 2010) อาลยวิช

ญาณเป็นฐานแห่งสรรพสิ่ง เป็นมูลฐานของโลกและปรากฏการณ์ สรรพสิ่งเป็นเงาหรือเป็นภาพของอาลยวิช

ญาณซึ่งมีภาวะเป็นอัพยากฤต (เป็นกลาง) เกิดดับสืบเนื่องกันไม่ขาดสาย มีหน้าที่เก็บก่อ คือเก็บพีชะของสิ่ง



398 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับพิเศษ

ทั้งปวงไว้และนำพีชะที่เก็บไว้มาสร้างสรรค์ (Dasetz Teitaro Suzuki, 1968) นอกจากนี้ อาลยวิชญาณเป็น

จิตที่เป็นรากฐานอยู่ในภาวะธรรมชาติล้วนๆ ซึ่งมีความบริสุทธิ์ประภัสสรโดยธรรมชาติ เป็นครรภ์แห่ง
 

พระตถาคต (ตถาคตครรภ์) ดังความในลังกาวตารสูตรที่ว่า “จิตเป็นประภัสสรโดยธรรมชาติ เป็นตถาคต

ครรภ์ มีความงดงาม” (Suzuki, 1972) และอาลยวิชญาณดูเหมือนว่าจะมีความยิ่งใหญ่ยิ่งนัก ดังความที่ว่า 

สิ่งที่ถูกรู้ ไม่ได้มีอยู่ต่างหากจากจิตที่รับรู้ ทั้งผู้รู้กับสิ่งที่ถูกรู้เป็นสิ่งที่มีอยู่ในจิตนั่นเอง จิตเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง

เพียงอย่างเดียวและไม่เคยสัมพันธ์กับวัตถุภายนอกเลย โลกภายนอกต่างหากไม่มีอยู่จริง จึงเรียกว่า
 

จิตตมาตร์ (mind-only) ซึ่งกลายเป็นประเด็นที่ถูกมองว่า เป็นแนวคิดจิตสัมบูรณ์ (Absolute Mind) 

เหมือนจิตสัมบูรณ์ของเฮเกล และพรหมันเป็นสิ่งสัมบูรณ์สูงสุด ของสำนัก อไทวตะ เวทานตะ 


จากที่กล่าวมาข้างต้นผู้วิจัยมองว่า เป็นไปได้หรือไม่ที่อาลยวิชญาณของพุทธปรัชญาสำนักโยคาจาร

มีพัฒนาการมาจากสำนักเสาตรานติกะหรือสุตตันติกะที่แยกออกมาจากนิกายสรวาทติวาทเพราะยึดพระสูตร

เป็นหลัก (Ngamchitcharoen, 2012) โดยนัยนี้ แม้จะพัฒนาแนวคิดเรื่องอาลยวิญญาณขึ้นมาในยุคสมัยที่

ห่างไกลจากสมัยพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลี-สันสกฤตหรือในราวยุคต้น ประมาณ 800 ปี แต่ระยะเวลา
 

ดังกล่าว ไม่น่าจะทำให้พุทธปรัชญาสำนักโยคาจารมีแนวคิดเรื่องอาลยวิชญาณห่างไกลจากแนวคิดเรื่อง

วิญญาณของพุทธปรัชญาเถรวาท จนถึงขั้นมีแนวคิดเป็นจิตสัมบูรณ์ เหมือนจิตสัมบูรณ์ของเฮเกล และ
 

พรหมันที่เป็นสิ่งสัมบูรณ์สูงสุด (the Absolute) ของสำนักอไทวตะ เวทานตะ ดังนั้น การศึกษาวิเคราะห์

แนวคิดเรื่องอาลยวิชญาณของพุทธปรัชญาสำนักโยคาจารในครั้งนี้ ผู้วิจัยสนใจที่จะย้อนกลับไปหาแนวคิด

เรื่องวิญญาณที่เป็นรากฐานดั้งเดิมในพุทธปรัชญาเถรวาทยุคบาลี-สันสกฤตหรือยุคต้น เพื่อเป็นประเด็น
 

โต้แย้งหรือทำให้เข้าใจแนวคิดเรื่องอาลยวิชญาณของพุทธปรัชญาสำนักโยคาจารอย่างชัดเจนยิ่งขึ้น 
 

โดยทำการศึกษาเรื่องวิญญาณในพุทธปรัชญาเถรวาทแล้วจึงศึกษาแนวคิดเรื่องอาลยวิชญาณตามแนวคิดของ

พุทธปรัชญาสำนักโยคาจาร ต่อจากนั้นจึงศึกษาวิเคราะห์แนวคิดเรื่องอาลยวิชญาณตามแนวคิดของ
 

พุทธปรัชญาสำนักโยคาจารในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นลำดับสืบไป





วัตถุประสงค์ของการวิจัย


1)	 เพื่อศึกษาวิญญาณในพุทธปรัชญาเถรวาท


2)	 เพื่อศึกษาอาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจาร


3) เพื่อศึกษาวิเคราะห์อาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจารในทัศนะของพุทธปรัชญา

เถรวาท







399Journal of MCU Peace Studies Special Issue

วิธีดำเนินการวิจัย


1)	 ศึกษา รวบรวม วิเคราะห์ เรื่องวิญญาณ จากคัมภีร์ของพุทธปรัชญาเถรวาท ได้แก่ พระไตร-

ปิฎกภาษาไทย อรรถกถา ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย รวมถึงหนังสือ ตำรา ดุษฎีนิพนธ์ บทความ 

เอกสาร งานวิจัย และสื่ออีเล็คทรอนิกส์ที่เกี่ยวข้องทั้งที่เป็นภาษาไทยและภาษาอังกฤษ


2)	 ศึกษา รวบรวม วิเคราะห์ เรื่องอาลยวิชญาณ จากคัมภีร์ของพุทธปรัชญามหายานสำนัก
 

โยคาจาร คือ คัมภีร์ชั้นต้น ได้แก่ ลังกาวตารสูตร ทศภูมิกสูตร สัมธินิรโมจนสูตร ปรัตยุตปันนพุทธสัมมุขา-

วัสถิตสมาธิสูตร (ภัทรปาลสูตร) และคัมภีร์ชั้นรอง เช่น โยคาจารภูมิศาสตร์ ตริสวภาวนิรเทศ เป็นต้น รวมถึง

หนังสือ ตำรา ดุษฎีนิพนธ์ บทความ เอกสาร งานวิจัย และสื่ออีเล็คทรอนิกส์ที่เกี่ยวข้อง ทั้งที่เป็นภาษาไทย

และภาษาอังกฤษ 


3)	 วิเคราะห์วิจารณ์ประเด็น “อาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจารในทัศนะของพุทธ

ปรัชญาเถรวาท” 


4)	 สรุปผลการวิจัย 





ผลการวิจัย


จากการวิจัยเชิงคุณภาพด้านเอกสาร ผู้วิจัยสรุปผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ดังนี้


วิญญาณในพุทธปรัชญาเถรวาท


ผู้วิจัยมุ่งที่การตอบคำถามการวิจัยที่ได้ตั้งไว้ว่า “ประเด็นเรื่องวิญญาณในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็น

อย่างไร” จากการศึกษาวิเคราะห์ผู้วิจัยไดพ้บว่า วิญญาณในพุทธปรัชญาเถรวาท มีจุดเริ่มตน้มาจากแนวคิด

เรื่องวิญญาณที่ว่า “วิญญาณหรือจิตคือนิพพาน (Thai Tripitaka/9/487-499/212-220) วิญญาณหรือจิต

เป็นธรรมชาติรับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์อยู่ 4 อย่างคือ (1) คิด (2) ก่อหรือสร้าง (3) สั่งสม (4) ทำให้วิจิตร และ

ทำหน้าที่โดยผ่านตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ มีวิญญาณแบบข้ามภพข้ามชาติ และวิญญาณแบบชาติปัจจุบัน 

วิญญาณหรือจิตมี 16 บ้าง 89 (หรือ 121) บ้าง มีชื่อเรียกขานได้หลากหลายเปลี่ยนแปลงไปตามฐานะ

บทบาทและหน้าที่ คือ จิต มโน มานัส หทัย ปัณฑระ มนายตนะ มนินทรีย์ วิญญาณ วิญญาณขันธ์ มโน

วิญญาณธาตุ และชื่อทั้ง 3 คือ จิต มโน วิญญาณ เป็นชื่อประเภทการทำงานหรือหน้าที่ และวิญญาณหรือจิต

มีฐานะบทบาทในการทำหน้าที่ 14 อย่าง คือ (1) ปฏิสนธิกิจ ทำหน้าที่สืบต่อภพใหญ่ (2) ภวังคกิจ ทำหน้าที่

รักษาภพชาติ (3) อาวัชชนะกิจ หน้าที่น้อมนึกถึงอารมณ์ที่ปรากฏใหม่ (4) ทัสสนกิจ หน้าที่เห็นรูป 
 

(5) สวนกิจ หน้าที่ได้ยินเสียง (6) ฆายนกิจ หน้าที่ได้กลิ่น (7) สายนกิจ หน้าที่รู้หรือลิ้มรส (8) ผุสนกิจ หน้าที่

รับสัมผัส (9) สัมปฏิจฉันนกิจ หน้าที่รับอารมณ์ทั้ง 5 คือรูป เสียง กลิ่น รส สัมผัส (10) สันตีรณกิจ ทำหน้าที่

ไต่สวนอารมณ์ (11) โวฎฐัพพนกิจ ทำหน้าที่ตัดสินกำหนดอารมณ์ (12) ชวนกิจ ทำหน้าที่เสพอารมณ์ 
 

(13) ตทาลัมพนกิจ ทำหน้าที่เก็บรับอารมณ์ที่เสพแล้ว (14) จุติกิจ ทำหน้าที่เคลื่อนจากภพปัจจุบัน แต่มี
 



400 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับพิเศษ

หน้าที่หลักอยู่ 8 อย่าง คือ (1) รบัรูห้รอืรูแ้จง้อารมณท์างมโนทวาร เรียกว่า มโนวญิญาณ (2) รบัรูห้รอืรูแ้จง้

อารมณท์างตา เรียกว่า จักขุวิญญาณ (3) รบัรูห้รอืรูแ้จง้อารมณท์างหู เรียกว่า โสตวิญญาณ (4) รบัรูห้รอืรูแ้จง้

อารมณท์างจมูก เรียกว่า ฆานวิญญาณ (5) รบัรูห้รอืรูแ้จง้อารมณท์างลิ้นเรียกว่าชิวหาวญิญาณ (6) รบัรูห้รอื
 

รูแ้จง้อารมณท์างกายเรียกว่ากายวญิญาณ (7) ทำหน้าที่เคลื่อนจากภพเก่าเรียกว่าจุติจิต (8) ทำหน้าที่เกิดใน

ภพใหม่เรียกว่าปฏิสนธิจิต 


ฐานะบทบาทและหน้าที่ของวิญญาณหรือจิตนั้นคือกระบวนการเกิดดับใน 2 รูปแบบ คือ 
 

(1) ปัญจทวารวิถี อติมหันตารมณ์ และ (2) มโนทวารวิถี วิภูตารมณ์ กระบวนการเกดิดบัหรอืการทำงานหรอื

หนา้ทีข่องวิญญาณหรือจิตมีดังนี้ ปฏิสนธิจิตทำหน้าที่เกิดขึ้นสืบต่อภพใหม่เป็นขณะแรกของจิตที่ปรากฏขึ้น

ในภพใหม่นั้น โดยที่จิตดวงแรกคือภวังคจลนะหรือภวังค์ไหว กล่าวคือภวังคจิตที่ได้รับการกระทบของอารมณ์

จนเกิดการไหวตัวขึ้นมา ภวังค์คุปัจเฉทก็ทำหน้าที่ตัดกระแสภวังค์ เป็นจิตดวงสุดท้ายที่เป็นวิบากจิตซึ่งรับผล

ของกรรมสืบต่อมา และเป็นภวังค์ดวงสุดท้ายก่อนที่จิตจะขึ้นวิถีทำงาน ต่อจากนั้นก็เป็นมโนวิญญาณหรือ
 

มโนทวาราวัชชนะทำหน้าที่ทางการเห็น การได้ยิน การได้กลิ่น การลิ้มรส และการถูกต้องสัมผัสที่รับทาง
 

ปัญจทวาร หรือเป็นการทำหน้าที่ที่เกิดขึ้นมาจากมโนทวาร (ธัมมารมณ์หรืออารมณ์ที่เกิดขึ้นทางใจ) โดยตรง 

โดยมีชวนะจิตเป็นตัวเสพอารมณ์ จนกระทั่งจุติจิตทำหน้าที่เคลื่อนจากภพปัจจุบัน (ตาย) จิตที่ทำหน้าที่นี้ คือ

จิตดวงสุดท้ายของชาติหนึ่งๆ จะปรากฏได้เพียงขณะจิตเดียวในภพชาติหนึ่งๆ จิตที่ทำหน้าที่นี้ก็คือจุติจิต 

หรือจุติวิญญาณ เป็นจิตประเภทเดียวกันกับปฏิสนธิจิตและภวังคจิต โดยทำหน้าที่เก็บกรรม กิเลส และรักษา

ภพชาติไว้เช่นเดียวกัน เมื่อจุติดับลง ปฏิสนธิจิตก็เกิดทันทีในภพใหม่ โดยไม่มีจิตใดอื่นเกิดคั่นระหว่าง และ

เมื่อทำหน้าที่ปฏิสนธิเสร็จแล้วก็ดับลง โดยเกิดขึ้นครั้งเดียวเท่านั้น ในภพชาติหนึ่งๆ จากนั้นก็ตกลงสู่ภวังค์ 

เป็นภวังคจิตไป คือเมื่อปฏิสนธิจิตดับไปแล้ว จากนั้นภวังคจิตก็เกิดขึ้นติดต่อกันไปนับไม่ถ้วน ตราบเท่าที่จิต

ยังไม่ขึ้นวิถี และเป็นดังนี้จนกว่าจะสิ้นชีวิตแล้วมีการวนเวียนอยู่อย่างนี้ร่ำไปไม่ที่สิ้นสุด จัดเป็นวิญญาณกับ

การเวียนว่ายตายเกิดแบบข้ามภพข้ามชาติ ต่อเมื่อมีการปฏิบัติเพื่อทำลายกิเลสหรือถึงความหลุดพ้นกล่าวคือ

นิพพานเท่านั้น จึงจะทำให้วงจรการเวียนว่ายตายเกิดยุติลง 


การตีความของพุทธปรัชญาเถรวาทยังคงมุ่งรักษาคำสอนดั้งเดิมหรือหลักสำคัญ 4 ประการ คือ 
 

(1) สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง (2) สาสวสังขาร (สังขารที่มีกิเลส) ทั้งปวงเป็นทุกข์ (3) ธรรมทั้งปวงเป็นอนัตตา 
 

(4) นิพพานเป็นความสุขสงบอย่างยิ่ง ถึงแม้ในยุคต่อมาจะมีทฤษฎีวิญญาณ ทฤษฎีภวังคจิตและมโนทวารวัช

ชนจิต และทฤษฎีพีชะเกิดขึ้นก็ตาม ก็เพียงเพื่อใช้ในการอธิบายความพุทธพจน์เท่านั้น


อาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจาร


ผู้วิจัยได้ตั้งคำถามวิจัยว่า “ประเด็นเรื่องอาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจารเป็นอย่างไร

และมีเนื้อหาว่าอย่างไรบ้าง” จากการศึกษาวิจัยพบว่า สำนักโยคาจารได้พัฒนาแนวคิดวิชญาณจากหลัก

สำคัญ 4 มีสังขารทั้งปวงไม่เที่ยงเป็นต้น โดยมีทฤษฎีอภิปรัชญาที่ว่า “จิตเป็นสิ่งที่มีอยู่จริงเพียงอย่างเดียว” 

จึงเน้นเรื่องจิตหรือวิชญาณภายใน (อาลยวิชญาณ) สร้างโลกภายนอก (อาลยวิชญาณเป็นมูลฐานของโลก



401Journal of MCU Peace Studies Special Issue

และปรากฏการณ์ สรรพสิ่งเป็นเพียงแค่เงาหรือพฤติภาพของอาลยวิชญาณ) สู่ความเป็นจิตสากล (อาลยวิช

ญาณไม่ดับเป็นวิชญาณที่คงอยู่ชั่วนิรันดร์กาล) วิชญาณมีคำใช้แทนกันและกันได้คือ“จิต วลปะ วิชญัปติ มโน 

วิชญาน อาลยะ” 


“จิต มโน วิชญาณ” ได้รับการพัฒนาเป็นวิชญาณ 8 ว่าโดยประเภทแล้วมี 3 คือ ประเภทแรก 
 

วชิญาณม ี8 ประกอบดว้ย (1) วชิญาณทางตา (จักขุวิชญาณ) วิชญาณทางหู (โสตวิชญาณ) (3) วิชญาณทาง

จมูก (ฆานวิชญาณ) (4) วชิญาณทางลิ้น (ชิวหาวชิญาณ) (5) วชิญาณทางกาย (กายวชิญาณ) (6) วชิญาณทาง

ใจ (มโนวชิญาณ) (7) กลิษฏมโนวิชญาณ และรวมอาลยวิชญาณเป็น 8 ประเภทที ่2 วิชญาณมี 7 ประกอบ

ดว้ยวิชญาณ 6 มีจักขุวิชญาณเป็นต้น และรวมกับกลิษฏมโนวิชญาณ 1 เป็น 7 และประเภทที่ 3 ประพฤติ
 

วิชญาณมี 6 ประกอบดว้ย ปัญจวิชญาณ 5 คือ (1) จักขุวิชญาณ (2) โสตวิชญาณ (3) ฆานวิชญาณ (4) ชิวหา

วชิญาณ (5) กายวชิญาณ และรวมเป็น 6 กับมโนวชิญาณ ส่วนฐานะบทบาทและหน้าที่ของวิชญาณทั้ง 8 นั้น 

อาลยวิชญาณพัฒนาการมาจากคำว่า “จิต” เป็นวิชญาณที่เป็นมูลฐานโลกและปรากฏการณ์ สรรพสิ่งล้วน

เกิดได้เพราะมีอาลยวิชญาณ ถือว่าเป็นศูนย์รวมของทุกวิชญาณ และมีชื่อเรียกได้หลายอย่างคือ มูลวิญญาณ 

วิปากวิญญาณ สรรพพีชวิญญาณ อาทานวิชญาณ ซึ่งมีสภาพเป็นกลาง (อัพยากฤต) ทำหน้าที่เก็บ ก่อ และ

ปรุงแต่งสรรพสิ่ง คือการเก็บพีชะของสรรพสิ่งไว้ แลว้ก่อคือสร้างพฤติภาพต่างๆ ต่อจากนั้นก็ปรุงแต่งคือสร้าง

โลกและความรู้ทั้งหลายให้ปรากฏ กลิษฏมโนวิชญาณพัฒนาการมาจากคำว่า “มโน” มีฐานะบทบาทเป็น
 

วิชญาณที่คอยเชื่อมประสานระหว่างอาลยวิชญาณกับมโนวิชญาณ (ประพฤติวิชญาณ) ทำหน้าที่รับรู้และ

ยึดถืออารมณ์ภายใน (อาลยวิชญาณ) คือรู้สึกว่าเป็นตัวตนหรือตัวเจตจำนงที่ผูกตัวตนไว้กับการคิด 


ประพฤติวิชญาณพัฒนาการมาจากคำว่า “วิชญาณ” มีฐานะบทบาทเป็นวิชญาณสองส่วน คือ
 

ปัญจวิชญาณ มีฐานะบทบาทเป็นวิชญาณ 2 ส่วน คือส่วนแรกปัญจวิชญาณ เป็นวิชญาณที่มีกระบวนการทำ

หน้าที่ผ่านทางประสาทสัมผัสทั้ง 5 คือตา หู จมูก ลิ้น และกายด้วยการกระทบกับอายตนะภายนอก คือรูป 

เสียง กลิ่น รส และสัมผัส ทำหน้าที่ในการรับรู้อารมณ์ภายนอกหรือโลกภายนอก และส่วนที่ 2 มโนวิชญาณ

ทำหน้าที่รับรู้โลกภายในคือเชื่อมต่อระหว่างปัญจวิชญาณกับกลิษฏมโนวิชญาณ กล่าวคือรับรู้อารมณ์หรือ

ปรากฏการณ์ภายนอกที่เป็นปัจจุบันร่วมกับปัญจวิชญาณ และรับรู้อารมณ์หรือปรากฏการณ์ภายในคือสิ่งที่

ไม่ปรากฏประจักษ์ทั้งในอดีต ปัจจุบัน และอนาคต นอกจากนี้ อาลยวิชญาณเป็นตัวเก็บหรือรองรับรอย

ประทับแห่งกรรมของวิชญาณทั้งหมดทั้งที่เป็นอกุศล กุศล อัพยากฤต และเป็นตัวก่อให้เกิดวิชญาณทั้งหมด

โดยการสั่งสมความจัดเจนรอยประทับแห่งกรรมทั้งหมด กระบวนการนี้ก็คือวงจรแห่งกิเลส กรรม และวิบาก 

หรือวัฏจักรชีวิตของปุถุชนที่ต้องเวียนว่ายตายเกิด แต่อีกด้านหนึ่งเป็นฝั่งสนับสนุนให้เกิดนิพพานหรือความ

หลุดพ้นจากทุกข์เรียกว่า ตถาคตครรภ์บ้าง อมลวิชญาณบ้าง ธรรมกายบ้าง สำนักโยคาจารจึงได้นำเสนอ

ทฤษฎีวิชญาณ ทฤษฎีอาลยวิชญาณและกลิษฏมโนวิชญาณ และทฤษฎีพีชะเพื่อใช้ในการตีความอีกด้วย 




402 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับพิเศษ

อาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจารในทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท


ผู้วิจัยได้ตั้งคำถามวิจัยว่า “อาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจารในทัศนะของพุทธปรัชญา

เถรวาทเป็นอย่างไร” จากการศึกษาวเิคราะหผ์ู้วิจัยพบว่า พัฒนาการและสารัตถะของวิญญาณและอาลยวิช-

ญาณ สำนักโยคาจารได้พัฒนาแนวคิดวิชญาณจากคำสำคัญที่ปรากฏอยู่ในคัมภีร์ของพุทธปรัชญาเถรวาทคือ 

คำว่า “จิต” มาจากคำว่า “จิต” ในพุทธปรัชญาเถรวาท, มโนจากมโน, วิชญาณจากวิญญาณ, อาลยวิชญาณ

จากภวังคจิต, กลิษฏมโนวิชญาณจากมโนหรือชวนจิต, วิชญาณ 6: จักขุ โสต ฆาน ชิวหา กาย มโน 
 

จาก วิญญาณ 6: จักขุ โสต ฆาน ชิวหา กาย มโน, จิต 3 ระดับ คือ (1) ระดับมูลฐาน: อาลยวิชญาณ 
 

(2) ระดบัความคดิภายใน : กลิษฏมโนวิชญาณ (3) ระดับรับรู้อารมณ์: วิชญาณ 6 จาก จิต 3 ระดับ คือ 
 

(1) ระดับมูลฐาน: ภวังคจิต (2) ระดบัความคดิภายใน: มโนหรือชวนจิต (3) ระดับรับรู้อารมณ์: วิญญาณ 6 

และชื่อที่ใช้แทนกันของอาลยวิชญาณ ได้แก่ มูลวิชญาณ วิปากวิชญาณ สรรพพีชวิชญาณ อาทานวิชญาณ 

อมลวิชญาณ ตถาคตครรภ์ ธรรมกาย และคำที่ ใช้แทนกันของภวังคจิต ได้แก่ ปฏิสนธิจิต จุติจิต 
 

อดีตภวังคจิต ภวังคจลนจิต ภวังคุปัจเฉทจิต 


สำนักโยคาจารมีแนวคิดอภิปรัชญาว่า “วิชญาณหรือจิตเท่านั้นเป็นความจริง” เพราะทัศนะที่ว่า 

“ทุกสิ่งทุกอย่างล้วนแต่เกิดมาจากจิต จิตเป็นตัวสร้างปรากฏการณ์ทั้งหลาย ความรู้ความจริง หรือแม้แต่

ความหลุดพ้นล้วนเกิดขึ้น เป็นไป และดับลงหรือจบสิ้นที่กระบวนการทำงานของจิตทั้งนั้น วัตถุ 
 

(หรืออารมณ์) ภายนอกมีหรือไม่มีไม่อาจยืนยันได้” หลักธรรม 100 โดยเฉพาะกลุ่มที่ 1 จิตตธรรม 8 ถือว่า

เป็นธรรมพื้นฐานและสำคัญยิ่งของสำนักโยคาจารที่พัฒนาการมาเป็นวิชญาณ 8 ประกอบด้วย (1) จักขุ-
 

วิชญาณ จิตทำหน้าที่รู้อารมณ์ทางตา (2) โสตวิชญาณ จิตทำหน้าที่รู้อารมณ์ทางหู (3) ฆานวิชญาณ จิตทำ

หน้าที่รู้อารมณ์ทางจมูก (4) ชิวหาวิชญาณ จิตทำหน้าที่รู้อารมณ์ทางลิ้น (5) กายวิชญาณ จิตทำหน้าที่รู้

อารมณ์ทางกาย (6) มโนวิชญาณ จิตทำหน้าที่รู้อารมณ์ทางใจ (7) กลิษฏมโนวิชญาณ จิตทำหน้าที่รับรู้และ

ยึดถืออารมณ์ภายใน และ (8) อาลยวิชญาณ จิตทำหน้าที่รู้เก็บก่อปรุง คือเก็บพีชะของสิ่งทั้งปวงไว้ และนำ

เอาพีชะที่เก็บไว้มาสร้างสรรค์ 


พุทธปรัชญาเถรวาทมีหลักธรรม 170 หรือธรรม 202 ส่วนที่เป็นจิต 89 หรือ 121 จัดเป็นวิญญาณ

หรือจิตมีความสำคัญในฐานะเป็นหลักอภิปรัชญาที่มีกระบวนการเกิดดับหรือการทำงานตามเหตุและปัจจัย

ใน 2 รูปแบบ คือ (1) ปัญจทวารวิถี อติมหันตารมณ์ และ (2) มโนทวารวิถี วิภูตารมณ์ ว่าโดยประเภทแล้วก็

คือวิญญาณ 6 อันประกอบด้วย (1) ความรู้อารมณ์ทางตา (จักขุวิญญาณ) (2) การรับรู้อารมณ์ทางหู 
 

(โสตวิญญาณ)  (3) ความรู้อารมณ์ทางจมูก (ฆานวิญญาณ) (4) ความรู้อารมณ์ทางลิ้น (ชิวหาวิญญาณ) 
 

(5) ความรู้อารมณ์ทางกาย (กายวิญญาณ) และ (6) ความรู้อารมณ์ทางใจ (มโนวิญญาณ) มีการทำหน้าที่

อย่างละเอียด 14 อย่าง เมื่อสรุปลงเป็นหน้าที่หลักๆ ได้ 8 อย่าง คือ (1) ทำหน้าที่รบัรูห้รอืรูแ้จง้อารมณท์าง

มโนทวาร เรยีกวา่ มโนวญิญาณ (2) ทำหนา้ทีร่บัรูห้รอืรูแ้จง้อารมณท์างตา เรยีกวา่ จกัขวุญิญาณ (3) ทำหนา้ที่

รับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางหู เรียกว่า โสตวิญญาณ (4) ทำหน้าที่รับรู้หรือรู้แจ้งอารมณ์ทางจมูก เรียกว่า 
 



403Journal of MCU Peace Studies Special Issue

ฆานวิญญาณ (5) ทำหน้าที่รบัรูห้รอืรูแ้จง้อารมณท์างลิ้น เรียกว่า ชิวหาวญิญาณ (6) ทำหน้าที่รบัรูห้รอืรูแ้จง้

อารมณท์างกาย เรียกว่า กายวญิญาณ (7) ทำหน้าที่เคลื่อนจากภพเก่า เรียกว่า จุติจิต และ (8) ทำหน้าที่เกิด

ในภพใหม่ เรียกว่า ปฏิสนธิจิต 


อาลยวิชญาณเป็นปฐมวิญญาณ คือ เป็นมูลฐานของโลกและปรากฏการณ์ สรรพสิ่งเป็นเพียงแค่เงา

หรือพฤติภาพ อาลยวิชญาณเป็นธาตุรู้มีหน้าที่หลักอยู่ 3 ประการ คือ (1) รู้เก็บ (2) รู้ก่อ และ (3) รู้ปรุง 
 

อาลยวชิญาณเปน็ตวัเกบ็หรอืรองรบัรอยประทบัแหง่กรรมของวชิญาณทัง้หมดทัง้ทีเ่ปน็อกศุล กศุล อพัยากฤต 

และเป็นตัวก่อให้เกิดวิชญาณทั้งหมดโดยการสั่งสมความจัดเจนรอยประทับแห่งกรรมทั้งหมด กระบวนการนี้

คือวงจรแห่งกิเลส กรรมและวิบาก หรือวัฏจักรชีวิตของปุถุชนที่ต้องเวียนว่ายตายเกิด แต่อีกด้านหนึ่งเป็นฝั่ง

สนับสนุนให้เกิดนิพพานหรือความหลุดพ้นจากทุกข์เรียกว่า ตถาคตครรภ์บ้าง อมลวิชญาณบ้าง ธรรมกาย

บ้าง ส่วนพุทธปรัชญาเถรวาท วิญญาณกับการเวียนว่ายตายเกิด คือการที่ปฏิสนธิจิต ในส่วนที่เป็นภวังคจิต 

(ภวังคจลนะ ภวังคุปัจเฉทะ) มโนวิญญาณจิต (มโนทวาราวัชชนะ ชวนวิถี) และจุติวิญญาณจิต (อดีตภวังคะ 

ภวังคจลนะ ภวังคุปัจเฉทะ) ทำหน้าที่ของตนคือการเกิดดับ จึงทำให้การเวียนว่ายตายเกิดมีอยู่อย่างไม่มีที่สิ้น

สุด ต่อเมื่อมีการปฏิบัติเพื่อทำลายกิเลสหรือถึงความหลุดพ้นคือนิพพานเท่านั้น จึงจะทำให้วงจรการเวียน

ว่ายตายเกิดขาดสะบั้นหรือยุติลง ส่วนการตีความ สำนักโยคาจารได้นำเสนอทฤษฎีวิชญาณ ทฤษฎีอาลยวิช

ญาณและกลิษฏมโนวิชญาณ และทฤษฎีพีชะ ส่วนพุทธปรัชญาเถรวาทยังคงรักษาคำสอนดั้งเดิมไว้ซึ่งเป็น

ฐานแนวคิดให้กับสำนักโยคาจาร โดยมีทฤษฎีวิญญาณ ทฤษฎีภวังคจิตและมโนทวารวัชชนจิต ตลอดถึง

ทฤษฎีพีชะในการอธิบายความอยู่ก่อนแล้ว 





สรุป	 


วิญญาณในพุทธปรัชญาเถรวาทเป็นอภิปรัชญาเชิงสัจจนิยม จากหลักการที่มีอยู่แล้วว่า วิญญาณคือ

นิพพาน ในประเด็นว่าธาตุทั้ง 4 และอุปาทายรูปตั้งอยู่ไม่ได้ในวิญญาณ นามและรูปดับสนิทในวิญญาณ

เพราะวิญญาณดับไป วิญญาณเรียกอีกอย่างหนึ่งว่าจิตหมายถึงการที่จิตรู้แจ้งอารมณ์ มีความหมาย 4 นัย คือ 

(1) รู้คิด (2) รู้ก่อ (3) รู้สั่งสม และ (4) กระทำให้วิจิตร ปรากฏอยู่ในขันธ์ 5 ปฏิจจสมุปบาท 12 ว่าโดย

ประเภทคือวิญญาณ 6 เป็นวิญญาณในแบบข้ามภพข้ามชาติและแบบชาติปัจจุบัน วิญญาณหรือจิตทั้งหมดมี

อยู่เพียงเพื่อแสดงความเป็นไตรลักษณ์หรือปฏิจจสมุปบาทกล่าวคือกระบวนการเกิดดับตลอดเวลาตามฐานะ

บทบาทและหน้าที่ของตน ส่วนอาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจารเป็นอภิปรัชญาจิตนิยม เพราะ
 

โยคาจารถือว่า “วิชญาณหรือจิตเป็นความจริงแท้เดียวที่มีอยู่” โดยนำเสนอว่า จิตหรือวิชญาณเป็นสิ่งที่มีอยู่

จริงเพียงอย่างเดียว วัตถุภายนอกไม่มีอยู่จริงเป็นเหมือนความฝันหรือภาพลวงตา มีความหมายอยู่ 3 นัย คือ 

(1) รู้เก็บ (2) รู้ก่อ และ (3) รู้ปรุง โดยประเภทวชิญาณม ี8 วชิญาณทัง้หมดมอียูเ่พือ่รับรู้โลกภายนอกและ

สร้างโลกภายใน โดยเฉพาะอาลยวิชญาณคือปฐมวิญญาณเป็นมูลฐานโลก เก็บก่อสร้างสรรค์สรรพสิ่ง ใน



404 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 6 ฉบับพิเศษ

ทัศนะของพุทธปรัชญาเถรวาท อาลยวิชญาณ จัดว่าเป็นอภิปรัชญาจิตนิยมสุดโต่งที่มีการตีความที่เอนเอียง

ไปข้างปรัชญาอุปนิษัทคือชีวาตมันและปรมาตมัน หรือสัสสตทิฏฐิ (ความเห็นว่าเที่ยงแท้หรือจิตมีอยู่
 

ชั่วนิรันดร์) ถึงแม้โยคาจารจะพัฒนาทฤษฎีอาลยวิชญาณจากทฤษฎีภวังคจิตของเถรวาทสู่ความเป็นจิตสากล

และนำเสนอหลักการว่า การบรรลุเป้าหมายอันสูงสุด คือความรู้แจ้งหรือการตรัสรู้ปุทคลศูนยตาและ
 

ธรรมศูนยตาก็ตาม แต่โยคาจารก็ยังยืนยันว่า ขันธ์ ธาตุทุกอย่างที่ทำให้เกิดวัตถุและภาวะในโลกนี้ 
 

ไม่มีอยู่จริง จิตเท่านั้นมีอยู่จริง





ข้อเสนอแนะ


ข้อเสนอแนะในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ 


การศึกษาวิเคราะห์เรื่องอาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนักโยคาจารในทัศนะของพุทธปรัชญา

เถรวาทนี้ ทำให้เข้าใจเรื่องวิญญาณในพุทธปรัชญาเถรวาทถึงแม้จะเป็นอภิปรัชญาแต่แสดงถึงแนวคิดซึ่งเป็น

หลักการที่สำคัญของพุทธปรัชญาเถรวาท โดยการที่ผู้ศึกษาปฏิบัติที่ต้องการมุ่งสู่ความหลุดพ้นจากความทุกข์

สามารถที่จะบากบั่นพยายามเพื่อความหลุดพ้นเฉพาะตัวคือบรรลุอรหัตและบรรลุนิพพานอันเป็นความสงบ

สุขชั่วนิจนิรันดร์ ความมุ่งหมายคือการกระทำให้แจ้งความไม่มีอยู่จริงแห่งอัตตา (ปุทคลนิราตมะ) โดยการ

กำจัดกิเลสที่ครอบคลุมจิตใจ (กิเลสาวรณะ) และทำให้เข้าใจเรื่องอาลยวิชญาณตามแนวคิดของสำนัก
 

โยคาจาร โดยที่ผู้ศึกษาปฏิบัติที่ต้องการมุ่งที่ความพยายามที่จะตรัสรู้หรือทำให้แจ้งปุทคลนิราตมะและธรรม

นิราตมะ (ปุทคลศูนยตาและธรรมศูนยตา) และทำให้เข้าใจทฤษฎีอาลยวิชญาณและทฤษฎีภวังคจิตชัดเจน

มากยิ่งขึ้น เพราะสามารถตอบปัญหาหรือข้อสงสัยเรื่องกรรมและการเกิดใหม่ได้อย่างชัดเจน รวมถึงทำให้

เข้าใจกระบวนการสืบต่อชีวิตจากชีวิตนี้ไปสู่ชีวิตภายภาคหน้าหรือจากปัจจุบันสู่อนาคตได้ง่ายยิ่งขึ้น อีกทั้ง

เรื่องบุญกุศลหรือบาปกรรมที่ได้สั่งสมไว้ในชีวิตนี้ ไม่จำเป็นต้อมีคำถามว่าจะติดตามตัวเราเองไปในชีวิตภาย

ภาคหน้าหรือไม่ เรื่องทั้งหมดนี้ก็จะกลับกลายเป็นเรื่องที่ง่ายดายไม่ซับซ้อนอีกต่อไป เรื่องโลก เรื่องกรรม 

เรื่องของผู้ได้ฌาน และเรื่องของพระพุทธเจ้าที่ว่าเป็นเรื่องไม่ควรคิดเพราะจะทำให้จิตฟุ้งซ่านนั้นก็กลายเป็น

เรื่องที่สามารถหาคำตอบได้ไม่ใช่เรื่องที่สลับซับซ้อนอีกต่อไปเช่นกัน


ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป


ในงานวิจัยเรื่องนี้มีหลายประเด็นที่ผู้วิจัยได้ศึกษาวิเคราะห์แล้วมีประเด็นที่จะศึกษาวิจัยในเชิงลึก

ต่อไป เช่น แนวคิดเรื่องกลิษฏมโนวิชญาณหรือมนัส ผู้วิจัยมองว่าแนวคิดเรื่องกลิษฏมโนวิชญาณหรือมนัส มี

ความสำคัญในการเชื่อมโยงอยู่ระหว่างมโนวิชญาณกับอาลยวิชญาณ มีธรรมชาติเป็นกลางและอยู่พ้นระดับ

ความคิด แม้จะไม่รับอารมณ์ภายนอก แต่สามารถสร้างทวิภาวะให้เกิดขึ้นกับอาลยวิชญาณจนทำให้อาลยวิช

ญาณกลายเป็นตัวรับรู้ (แยกตัวออกมาเป็นสอง) มีประเด็นอะไรหลายอย่างที่คล้ายคลึงกันกับแนวคิดเรื่องจิต

เศร้าหมองในพุทธปรัชญาเถรวาท




405Journal of MCU Peace Studies Special Issue

นอกจากนี้ แนวคิดที่น่าสนใจอีกอย่างหนึ่งคือเรื่องแนวคิดเรื่องวิญญาณกับสังสารวัฏในยุคคนใช้

เทคโนโลยี ผู้วิจัยมองว่าเรื่องแนวคิดเรื่องวิญญาณกับสังสารวัฏในยุคคนใช้เทคโนโลยี น่าจะเป็นแนวคิดที่ได้

รับการเน้นย้ำทั้งในพุทธปรัชญาเถรวาทและสำนักโยคาจารอันเป็นที่มาของแนวคิดที่ว่าด้วย “ทฤษฎีภวังคจิต

และทฤษฎีอาลยวิชญาณ” 


ประเด็นสุดท้ายที่น่าจะทำการศึกษาวิจัยในเชิงลึกต่อไปคือแนวคิดเรื่องกระบวนการแห่งวิญญาณ : 

กรรมและการเกิดใหม่ของชีวิตจากชีวิตนี้สู่ชีวิตหน้า ซึ่งเป็นแนวคิดที่ใหม่อยู่เสมอและได้รับการเน้นย้ำมากใน

สำนักโยคาจาร ผู้วิจัยมองว่าแนวคิดนี้มีปรากฏอยู่แล้วในพุทธปรัชญาเถรวาท เพียงแต่ไม่ได้ถูกนำมาเน้นย้ำ

เหมือนในสำนักโยคาจารเท่านั้นเอง หากมีการศึกษาวิจัยก็เป็นเรื่องที่น่าสนใจ





Berkeley, G. (1985). The Principles of Human Knowledge with Other Writings, ed., G.J. 

Warnock. London: Fontana.


Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka. Bangkok: MCU Press.


Mahanarongchai, S. (2008). Maha-ya-n. a Buddhism. (Revised edition). 2nd Edition. Bangkok: 

Sayam Press.


Phra Rajapariyattikavi (SomJin wanjan). (2016). Buddhist Philosophy. Bangkok: MCU Press.


Suzuki, D.T. (1968). The Lańka-vata-ra Su-tra. London: Routledge & Kegan Paul Ltd.


Suzuki, D.T. (1972). Studies in The Lańka-vata-ra Su-tra. London: Routledge & Kegan Paul.


Th. Stcherbatsky. trans.. (1972). Madhya-nta-vibhańga: Discourse on Discrimination Between 

Middle and Extreme. Calcutta: Indian Studies, Past and Present.


Ngamchitcharoen, V. (2016). Therava-da Buddhism. (2nd ed) . Bangkok: Thammasat 

University Press.


References



