
โคม:
แนวคิด
ประวัติศาสตร์
และกระบวนการสร้าง

อัตลักษณ์วัฒนธรรมพระพุทธศาสนาแบบล้านนา*

Khoms:
The
Concept,
History
and
Buddhist

Cultural
Identification-Process
in
Lan
Na


พระปลัดจตุพร
วชิราโณ


Phra
Palad
Jatuporn
Vajirañano



มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University Bangkok, Thailand 

Email: Chatuporn793@gmail.com 

บทคัดย่อ
 

บทความนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษา แนวคิด ประวัติศาสตร์ และกระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทาง 

พระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมของล้านนา โดยใช้วิธีการวิจัยเอกสาร ทบทวนวรรณกรรม สัมภาษณ์เชิงลึก 

เรียบเรียงสรุปสาระสำคัญและวิเคราะห์เนื้อหา  

ผลการวิจัยพบว่า โคม เป็นประเพณีเก่าแก่ของชาวล้านนา ที่ได้สืบทอดแนวคิด วัฒนธรรม

ประเพณี ปฏิบัติมาตั้งแต่สมัยพุทธกาล เพราะความศรัทธาต่อพระพุทธเจ้า จนพระพุทธศาสนาได้เผยแผ่มา

ถึงประเทศไทยหรืออาณาจักรต่างๆ เช่น อาณาจักรสุโขทัย อาณาจักรล้านนา เป็นต้น และวรรณกรรมต่างๆ 

ของล้านนายังได้ระบุการบูชาด้วยโคมไฟในประเพณีเดือนยี่เพ็ญล้านนา ได้ยึดถือปฏิบัติกันมาตั้งแต่ 

พุทธศตวรรษที่ 14 ในสมัยอาณาจักรหริภุญชัย ในปีพุทธศักราช 2016 พระเจ้าติลกปนัดดาธิราช แห่ง

ราชวงศ์มังราย ทรงให้จัดเทศกาลยี่เป็งเป็นประเพณีใหญ่ พระองค์ทรงนำประชาชนบูชาพระพุทธรูปใน 

พระอารามทั้งหลาย กิจกรรมในเดือนยี่เป็งของชาวล้านนามีหลากหลาย เทศน์มหาชาติ ตกแต่งวิหารด้วย

โคมแขวน ตุง จุดผางประทีป ปล่อยโคมไฟ โคมลอย จุดบอกไฟ และส่งเครื่องสังเวยลอยไปตามลำน้ำ  

อันเป็นที่มาของประเพณีการแต่งเครื่องสักการบูชาทางน้ำเรียกว่า ลอยโขมด ชาวล้านนาจึงได้ยึดถือปฏิบัติ

กันมาจนถึงปัจจุบัน 

*Received December 23, 2017; Revised January 7, 2018; Accepted October 16, 2018 



34 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2562)

กระบวนการสร้างอัตลักษณ์เกิดจากการปฏิสัมพันธ์ทั้งระหว่างสังคมชุมชนและตัวบุคคล โคมเป็น

อัตลักษณ์ของล้านนา เป็นสิ่งที่ชาวล้านนา ใช้สำหรับจุดไฟให้แสงสว่างสืบทอดกันมาแต่โบราณ แฝงไปด้วย

เรื่องราวของวิถีชีวิต ความเชื่อและความศรัทธาที่มีต่อพุทธศาสนา ในวัฒนธรรมชาวล้านนา โคมเป็นมากกว่า

สิ่งของที่ถูกคิดประดิษฐ์ขึ้น เพื่อใช้งานในการช่วยกำบังไฟที่จุดส่องสว่างไม่ให้ดับ แต่เป็นเรื่องราวของงาน

หัตถศิลป์ที่เกิดขึ้น ควบคู่กับเรื่องราววิถีชีวิต ความศรัทธา ความเชื่อ จารีตประเพณีของชาวล้านนา ที่สั่งสม

ส่งต่อยังรุ่นสู่รุ่น เกิดเป็นงานศิลปหัตถกรรมโคมล้านนาที่มีความงดงาม ประณีต โคมเป็นของสูงที่แสดงถึง

ความสว่างไสวรุ่งโรจน์ ชาวล้านนาจุดโคมเพื่อเป็นพุทธบูชา เทพารักษ์ ทำให้บ้านมีแสงสว่าง เป็นสิริมงคล

แก่ตนเองและครอบครัวให้อยู่เย็นเป็นสุขตลอดไป


คำสำคัญ: 	 ประวัติ; อัตลักษณ์; โคมล้านนา




35Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.1 (January-February 2019)

Abstract
 


This dissertation aims to study the concept, history and the process of creating 

the Buddhist identity and culture of Lan Na through Khoms by documentary research 

trough the literature review, the in depth interviews. It is compiled, summarized, and 

finally analyzed by content analysis.  

The findings are that: the Khoms is the part of the Lan Na Ancient Traditions, of 

people. The inheritance from the Buddhist era. Because of faith in the Buddha. 

Buddhism has spread to Thailand or Kingdoms such as the Sukhothai Kingdom. Lan Na 

and so on and literature. Lan Na is also identified with the Khoms Lan Na in the month 

Lan Na Yi Phen Lan Na. those handed down since the 21 Buddhist Century in the Hari 

Phun Chai Kingdom. Int 2061 B.E., The Lan Na King named “Tilakapanaddathiraj” of Mang 

Rai Dynasty had promoted the Yi Peng festival as the Grand Tradition.  

He led the people to worship the Buddha Images in many monastery. The 

activities those celebrated in the Yi Peng Festival are varieties such as the Mahajat 

Preaching, the temple decorated with the hanging Khoms, setting flags, lighting the 

candles, release the fire Khoms, the flying Khoms, fireworks, and send the sacrifices 

items floating on the river. This is the origin of the water worship called the  

“Loy Khamod” to the present. 

Identity between society, community and the individual interaction. Khoms is 

the identity of Lan Na, what is handed down to the present for lighting. Embeded with 

this Khoms, the ways of life, faith towards Buddhism In the Lan Na culture the Khoms is 

more inventive thing to protect and keep it’s lighting, but is the handicraft related to 

Lan Na culture including with the way of life, beliefs, and traditions from past to the 

present generations. This originates such a beautiful and nice craft, the symbolic of life’s 

Illumination. The Khoms is the respected offering for the Buddha, the deity, lighting the 

house. It will bring about the prosperity to oneself and family to everlasting happy 

living. 

Keywords:
History; Identity; Lanna Lanterns  



36 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2562)

บทนำ


พระพุทธศาสนาเป็นเรื่องของการปฏิบัติตามหลักเหตุผล เพื่อให้เกิดผล คือ ความสงบสุขใจ 

พระพุทธศาสนาดั้งเดิมจึงไม่มีความเกี่ยวข้องกับไสยศาสตร์ ต่อมาประมาณ พ.ศ.1500 ไสยศาสตร์ก็เริ่มเกิด

ขึ้นในวงการพระพุทธศาสนา คตินิยมเรื่องการบูชานั้นมีมาตั้งแต่ก่อนพุทธกาลและก่อนยุคพระเวทซึ่งเป็นยุค

ที่ศาสนาพราหมณ์ฮินดูเกิดขึ้นในอินเดีย  โดยที่แนวความคิดในยุคนั้นมีลักษณะเป็นวิญญาณนิยม (Animism) 

ถือว่ามีวิญญาณศักดิ์สิทธิ์อยู่ในสิ่งที่ตนนับถือ มนุษย์จึงต้องบูชา  เซ่นสรวงเพื่อเอาอกเอาใจไม่ให้วิญญาณ

บันดาลโทษหรือภัยพิบัติแก่ตน  ต่อมาวิญญาณก็ได้รับยกย่องเป็นเทพเจ้า และแนวความคิดแบบวิญญาณ

นิยมก็ได้พัฒนาไปเป็นพหุเทวนิยม (Polytheism) หมายถึง ความเชื่อที่มีเทพเจ้าหลายองค์  ซึ่งถือเป็นการ

เริ่มต้นของยุคพระเวทและเป็นยุคที่ศาสนาพราหมณ์เกิดขึ้น (Aankom, 2000) จากนั้นการบูชาเทพเจ้าก็

พัฒนาเป็นระเบียบพิธีมากขึ้นถูกเผยแผ่ไปสู่ชนชาติต่างๆ โดยเฉพาะชนชาติไทยได้รับอิทธิพลทางศาสนามา

จากอินเดีย ตั้งแต่สมัยก่อนประวัติศาสตร์  ต่อมาเมื่อพระพุทธศาสนาเจริญขึ้นท่ามกลางวิถีปฏิบัติตาม

แนวทางของวิญญาณนิยม พระพุทธเจ้าได้ทรงปฏิวัติแนวทางปฏิบัติดั้งเดิมเสียหลายประการ เช่น เรื่องการ

บูชาเทพเจ้าด้วยการฆ่าสัตว์ เซ่นสรวงสังเวยหรือการบูชายัญเป็นสิ่งที่พระพุทธเจ้าทรงปฏิเสธอย่างเด็ดขาด 

พระพุทธเจ้าทรงเห็นว่า การเชื่อในอำนาจดลบันดาลของเทพเจ้าทั้งหลาย ที่แสดงออกด้วยการอ้อนวอน

บูชายัญนั้น ไม่ใช่สิ่งที่ถูกต้อง พระองค์จึงได้สอนชาวอินเดียใหม่ว่า  ท่านทั้งหลายจงดูซิ ในธรรมชาตินั้นมี

ความจริงอยู่ ความจริงนี้ก็คือกฎธรรมชาติแห่งความเป็นไปตามเหตุปัจจัย  คือ การที่ผลเกิดจากเหตุ 
 

เหตุทำให้เกิดผล สิ่งทั้งหลายที่เกิดขึ้นนั้นเป็นไปตามเหตุปัจจัยของมัน  อย่าไปมัวมองดูว่าเป็นฤทธิ์ดลบันดาล

ของเทพเจา้ ความเปน็จรงิทีส่ิง่ทัง้หลายเปน็ไปตามเหตปุจัจยันัน้เราเรยีกวา่ธรรม (Phra Brahmagunabhorn 

P.A. Payutto, 1997)


พระพุทธเจ้าทรงให้ความสำคัญกับธรรมเป็นเรื่องหลัก แม้ในเรื่องการบูชาที่จากเดิมมีการบูชาเทพ

กันนั้น พระองค์ก็ทรงเน้นให้บูชาธรรม และบุคคลผู้มีคุณธรรมเป็นสำคัญ จุดเริ่มต้นของการบูชาพระพุทธเจ้า

ในสมัยพุทธกาล  คือ การที่ประชาชนในสมัยนั้น  มีความปรารถนาที่จะได้พบเห็นพระอรหันต์  เพราะเชื่อกัน

ว่า พระอรหันต์เป็นบุคคลผู้บริสุทธิ์  รู้แจ้งสิ่งทั้งปวง ซึ่งอาจจะกล่าวได้ว่า ช่วงก่อนที่มีพระพุทธเจ้าอุบัติขึ้นใน

โลกนั้น  ประชาชนในสังคมอินเดียอยู่ในยุคที่มีการแสวงหาปัญญาทางศาสนากันอย่างขะมักเขม้น มีการ

ออกบวชเพื่อแสวงหาอมฤตธรรม (Immortality) หรือความไม่รู้จักตาย (Burawas, 2002) และมีการปฏิบัติ

เพื่อความรู้นั้นกันอย่างหลากหลาย  จึงทำให้ในยุคนั้นมีนักบวชมากมายหลายรูปแบบ  อาทิ ฤ าษี อาชีวก 

นิครนถ์ ชฎิล และดาบส (Tipitaka in Thai Version 30/124/50) กลุ่มนักบวชต่างๆ มีการกล่าวอ้างถึง

ความเป็นพระอรหันต์ซึ่งถือว่าเป็นอริยบุคคลผู้ทรงความรู้อยู่บ่อยครั้ง  เมื่อได้ยินชื่อว่าพระอรหันต์ จึงมักเป็น

ที่สนใจของคนในยุคนั้น  จนถึงขั้นตั้งความปรารถนาที่จะได้พบพระอรหันต์กัน (Rangsiwong, 2017) 
 

ดังกรณีเรื่องความปรารถนาของพระเจ้าพิมพิสาร (Tipitaka in Thai Version 4/59/68) ในประเทศต่างๆ 

ที่พระพุทธศาสนาไปเผยแผ่ย่อมมีแนวทางประพฤติปฏิบัติ เป็นประเพณีได้นำหลักธรรมประยุกต์ใช้กับ
 

วิถีชีวิตของตนเองที่ตนเองเคารพ มีการทำเครื่องสักการะในการเคารพนับถือ กลายเป็นวิถีประเพณีปฏิบัติ

สืบต่อกันมา (Phra Brahmagunabhorn P.A. Payutto, 2015)




37Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.1 (January-February 2019)

อัตลักษณ์ชุมชนเป็นรากเหง้า หรือ วัฒนธรรมทางสังคมที่ถูกก่อให้เกิดขึ้นมา และใช้ในการยึดเป็น

ภูมิปัญญา ขนบธรรมเนียม ประเพณีในการปฏิบัติในสังคมนั้นๆ (Intharat, 2009) มีลักษณะของความโดด

เด่น หรือมีความแตกต่างกับขนบธรรมเนียมประเพณี และวัฒนธรรมของสังคมอื่นๆ ซึ่งเป็นลักษณะเฉพาะ

ถิ่นที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะกลุ่มชุมชน (Nathalang, 2003) โคมล้านนาถือว่าเป็นภูมิปัญญาท้องถิ่น อันเป็น

อัตลักษณ์ ที่มีความสอดคล้องกับชีวิตจริงของคนล้านนา เพราะทำให้คนล้านนาได้เรียนรู้และเข้าใจความเป็น

อยูอ่ยา่งพอเพยีง เกดิความผกูพนั และภาคภมูใิจในทอ้งถิน่ของตน ประเพณขีองชาวลา้นนานัน้ เปน็อตัลกัษณ์

ของล้านนา เป็นสื่อที่ดีงามที่ชักนำให้เกิดการทำความดีจากการนำหลักคำสอนทางศาสนา (Jandaeng, 

2017) เป็นประเพณีเก่าแก่ที่ประชาชนยึดถือปฏิบัติกันมาตั้งแต่พุทธศตวรรษที่ 14 ในสมัยอาณาจักร
 

หริภุญชัยได้เกิดประเพณีลอยโขมด ในปีพุทธศักราช 2061 พระเจ้าติลกปนัดดาธิราช แห่งราชวงศ์มังราย 

ทรงดำริให้จัดเทศกาลยี่เป็งเป็นประเพณีใหญ่ พระองค์ทรงนำประชาชนบูชาพระพุทธรูปในพระอารามทั้ง

หลาย การเล่นเดือนยี่เป็งของชาวล้านนามีหลากหลาย ทั้งการเทศน์มหาชาติ ตกแต่งวิหารด้วยโคมแขวน 
 

ตุง จุดผางประทีป ปล่อยโคมไฟ โคมลอย บอกไฟ และส่งเครื่องสังเวยลอยไปตามลำน้ำ อันเป็นที่มาของ

ประเพณีการแต่งเครื่องสักการบูชา โดยทางน้ำเรียกว่า ลอยโขมด ชาวล้านนาจึงได้ยึดถือปฏิบัติกันมาจนถึง

ปัจจุบัน (Payomyong, 1990) 


ผู้ศึกษาจึงมีความสนใจที่จะศึกษาค้นคว้าเรื่อง โคมล้านนา แนวคิด ประวัติศาสตร์ และ

กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา และวัฒนธรรมของล้านนา ศึกษาประวัติโคมล้านนา เพื่อ

ให้งานวิจัยมีความชัดเจนและเกิดประโยชน์ต่อผู้ศึกษาสืบต่อไป





วัตถุประสงค์ของการวิจัย


เพื่อศึกษาแนวคิด ประวัติศาสตร์ และกระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาและ

วัฒนธรรมของล้านนา





วิธีดำเนินงานวิจัย 


การวิจัยนี้ เป็นการวิจัยเอกสาร และเสริมด้วยข้อมูลจากการสัมภาษณ์ โดยศึกษาความเป็นมาของ

โคมล้านนา กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมล้านนา โดยใช้เอกสารเป็นหลัก 

และทำการสัมภาษณ์เชิงลึกผู้ให้ข้อมูลสำคัญในพื้นที่ จำนวน 30 คน และนำข้อมูลทั้งหมดมาทำการ

วิเคราะห์เชิงเนื้อหา เสนอรายงานในรูปการพรรณนาเชิงวิเคราะห์ 













38 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2562)

ผลการวิจัย 


1. กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมของล้านนา

ผ่านโคมล้านนา มีรายละเอียดดังนี้ 


1.1 โคมล้านา มีปรากฏจากหลักฐานภาพโคมบนผืนผ้าพระบฏสมัยพระเจ้าติโลกราช กษัตริย์

ล้านนาแห่งราชวงศ์มังรายเมื่อ 500 ปีก่อน ซึ่งค้นพบโดย อาจารย์ศิลป์ พีระศรี แห่งกรมศิลปากร เมื่อปี 

พ.ศ.2501 ที่วัดดอกเงิน จังหวัด เชียงใหม่ ทำให้สันนิษฐานได้ว่า การทำโคมเป็นงานช่างฝีมือดั้งเดิมของไทย 

มาแต่โบราณ ทั้งยังมีลักษณะเฉพาะของตนเอง รูปทรงของโคมล้านนาทำขึ้น จากโครงไม้ไผ่เฮียะ ซึ่งเป็น

ไม้ไผ่ปล้องยาวและขึ้นเฉพาะในภาคเหนือเท่านั้น นำมาหักเป็นวงโค้งแล้วหุ้มทับด้วยกระดาษสาหรือผ้าฝ้าย

ทอมือ ประดับลวดลาย กระดาษตัดฉลุที่มีความหมายเป็นมงคล เช่น ลายดอกก๋ากอก (ลายประจำยาม) 

และลายดวงตะวัน โคมล้านนามักใช้ในประเพณียี่เพ็ง บางครั้งจึงเรียกว่าโคมยี่เพ็ง (หรือ ยี่เป็ง) จัดขึ้นในคืน

วันขึ้น 15 ค่ำเดือน 12 การประดิษฐ์โคมจะเริ่มทำกันในช่วง ก่อนวันงานเพื่อเตรียมโคมไว้ใช้ในการจุดผาง

ประทีปบูชาที่วัด ผางประทีปหรือ ผางประทีป คือ ภาชนะดินเผาคล้ายถ้วยเล็กๆ ด้านในใส่ขี้ผึ้งหรือน้ำมัน

ใช้วางไว้ ในโคม) โดยจะแขวนใส่ค้างโคม (ค้างโคม คือ เสาไม้ไผ่ขนาดใหญ่ ส่วนปลายเสา มีค้างไม้และรอก

สำหรับชักโคมขึ้นแขวน) บูชาตามพระธาตุเจดีย์ แขวนไว้หน้า วิหาร กลางวิหาร ลักษณะของโคมล้านนามี

หลากหลายรูปแบบขึ้นอยู่กับการสร้างสรรค์ ตามภูมิปัญญาของแต่ละท้องถิ่น รูปแบบโคมโบราณที่ยัง

สืบทอดมาจนปัจจุบัน มีลักษณะ ดังนี้ (Puchthonglang, 2017)


1)	 โคมรังมดส้ม หรือ โคมเสมาธรรมจักร มีรูปทรงเหมือนรังมดส้ม และมีแปดเหลี่ยมคล้ายธรรม

จักร ด้านบนมีหูโคมเป็นรูป สามเหลี่ยม เมื่อติดกระดาษรอบโครงแล้วจะปล่อยส่วนบนไว้เป็นช่องใส่ผาง

ประทีปและให้อากาศเข้า มาในโคมได้ ด้านล่างประดับหางโคม และโคมรังมดส้มจะใช้สำหรับเป็นพุทธบูชา

เท่านั้น 


2)	 โคมไห ตัวโคมมีลักษณะคล้ายไห เนื่องจากด้านบนปากโคมที่หักเป็นมุมหกเหลี่ยมมีขนาดกว้าง

กว่าส่วนล่าง หรือก้นโคมที่หักเป็นมุมสี่เหลี่ยม มีหูโคมสามเหลี่ยมติดด้านบนครบ 4 ด้าน หางโคมตกแต่ง

ด้วยการ ตัดกระดาษเป็นลวดลาย ทำป่องหรือปากไว้จุดผางประทีป โคมชนิดนี้ใช้จุดบูชาได้ทั่วไป บ้างเรียก

ว่า โคมเพชร นิยมให้เป็นของขวัญในโอกาสขึ้นบ้านใหม่และงานแต่งงาน เนื่องจากมีความหมาย เป็นมงคล


3)	 โคมกระบอก รูปทรงตรงยาวคล้ายกระบอก ลวดลายประดับส่วนใหญ่นิยมใช้ลายสร้อย
 

ดอกหมาก ส่วนท้ายหรือก้นกระบอกปิดด้วยกระดาษแข็งสำหรับวางผางประทีส เพื่อจุดเป็นพุทธบูชา 
 

โคมกระบอกมีทั้งทรงกลมและทรงสี่เหลี่ยม สำหรับทรงเหลี่ยมบางครั้งเรียกว่า โคมล้อ เนื่องจากคล้ายโคมที่

ใช้แขวนติดกับขบวนเกวียนที่พ่อค้าวัวต่างใช้เดินทางในยามค่ำคืน 


4)	 โคมเงี้ยว เป็นโคมที่มีรูปทรงมาจากชาวไทใหญ่ ทำค่อนข้างยากกว่าโคมชนิดอื่นๆ เนื่องจาก 

โครงโคมมีลักษณะหักมุมละเอียดซับซ้อน เป็นเหลี่ยมคล้ายเพชรที่เจียระไน ถือเป็นโคมที่ มีความงดงามมาก 



39Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.1 (January-February 2019)

5)	 โคมดาว เป็นโคมรูปดาวห้าแฉก หักมุมเป็นห้ามุม ส่วนใหญ่ตกแต่งด้วยลายดวงตะวัน 

(พระอาทิตย์) เจาะช่องตรงกลางเป็นปล่องสำหรับใส่ผางประทีส เพื่อจุดเป็นพุทธบูชา ความงดงามของโคม

ล้านนาประกอบขึ้นจากความประณีตในการฉลุลวดลาย การดัดโครงให้ได้เหลี่ยมมุมอันวิจิตร รวมถึงคุณค่าที่

แฝงอยู่ในความศรัทธาและความตั้งใจให้ โคมเป็นพุทธบูชา นับได้ว่าโคมแต่ละชนิดล้วนแสดงให้เห็นถึงภูมิ

ปัญญาของช่างพื้นเมือง ล้านนา ที่สร้างสรรค์สิ่งประดิษฐ์อันงดงามควรคู่กับการเป็นเครื่องบูชาอันสูงส่ง 


1.2 กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา และวัฒนธรรมของล้านนา โคมล้าน

นา เป็นงานหัตถกรรมพื้นเมืองจากภูมิปัญญาของบรรพบุรุษที่สืบทอดต่อกันมา และได้ถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น

เพื่อให้คงอยู่สืบต่อกันมาจนถึงปัจจุบันในภาคเหนือ ด้วยเหตุที่การดำรงชีวิตผูกพันกับศาสนา การสร้างผล

งานทางศิลปะจึงมีแรงบันดาลใจจากความศรัทธา ชาวล้านนานิยมนำมาใช้ในงานพิธีกรรมต่างๆ โดยเฉพาะ 

ในคืนวันเพ็ญเดือนสิบสอง (ยี่เป็งล้านนา) และเชื่อว่าเป็นการบวงสรวงพระธาตุเกษแก้วจุฬามณีบนสรวง

สวรรค์ ซึ่งถือว่า เมื่อได้กระทำเช่นนี้ แสงประทีปจากโคมจะช่วงส่งประกายให้การดำเนินชีวิตเจริญรุ่งเรือน

อยู่เย็นเป็นสุข ชาวล้านนา นิยมปล่อยโคมไฟขึ้นฟ้า และจุดประทีปตามบ้านเรือน โคมล้านนายังเป็นสิ่งที่

สะท้อน สภาพสังคมที่มีความเชื่อด้านพุทธศาสนา และนับถือผีร่วมกันของชาวไทยล้านนา ทำให้การ

สร้างสรรค์งานของช่างทำโคมเต็มไปด้วยความวิจิตรบรรจง และความตั้งใจที่จะทำงานอย่างเต็มฝีมือความ

สามารถของตน เพื่อให้เกิดคุณค่าทางด้านจิตอย่างสูงสุดแม้ว่า ในปัจจุบัน ได้มีการประยุกต์ใช้โคมไฟมา

ประดับตามอาคารบ้านเรือน และสถานที่ต่างๆ เพื่อความสวยงามก็ตาม ก็ถือว่าเป็นการช่วยสืบสานและ

อนุรักษ์เอกลักษณ์งานหัตถกรรมโคมล้านนาให้คงอยู่สืบไป


2.	กระบวนการสร้างอัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมของล้านนา 
 

มีเนื้อหา แยกเป็นประเด็นได้ ดังนี้


2.1	แนวคิดและความเป็นมาของโคมล้านนา ในชุมชุนเมืองสาตร เชียงใหม่ เริ่มแรกเดิมทีนั้น 

ชุมชนเมืองสาตรหลวง ชุมชนเมืองสาตรน้อย ได้อพยพมาจากเมืองสิบสองปันนา เป็นชาวไต ลื้อ เขิน ได้มา

ปักหลักตั้งถิ่นฐานทำมาหากิน อยู่ที่ชุมชนเมืองสาตร มีอาชีพ ทำนา ทำสวน ปลูกพืชผักสวนครัวหาเลี้ยง

ครอบครัว เมื่อสถานการณ์สภาพแวดล้อมฟ้าฝนในการ ทำนา ทำสวน ทางด้านเกษตรกรรม ไม่อำนวยจนไม่

สามารถทำเกษตรกรรมได้ พร้อมกันนั้นชุมชนเมืองสาตร นับถือพระพุทธศาสนาเป็นทุนเดิมอยู่แล้ว จึงได้

ค้นหาวิธีการที่จะนำสิ่งของอันล้ำค่า น้อมถวายเป็นพุทธบูชา ในวันลอยกระทง (ยี่เป็ง) ซึ่งเป็นประเพณีที่

สำคัญของชาวล้านนา ที่ปฏิบัติสืบทอดกันมาเป็นเวลาช้านาน จึงได้คิดค้นการทำโคม เพื่อนำไปถวายเป็น

พุทธบูชา ในเทศกาลลอยกระทงมาถึงทุกๆ ปี โดยชาวล้านนามีความเชื่อว่า การทำบุญถวายโคม จะทำให้

เกิดความสุขใจ เป็นสิริมงคลจะมีชีวิตสว่างไสว ต่อตนเองและครอบครัว ในเทศกาลวันลอยกระทง (ยี่เป็ง) 

ของทุกปี ชาวล้านนาโดยเฉพาะชุมชนเมืองสาตรหลวง เมืองสาตรน้อย ประชาชนจะนำประทีปโคม 
 

ไปถวายวัด ประดับประดาตามวิหาร โบสถ์ ศาลา บ้านเรือนของตน แล้วจุดผางประทีปอย่างสว่างไสว 
 

เพื่อเป็นพุทธบูชา บนพื้นดินจุดประทีปโคมไฟ บนท้องท้องปล่อยโคมลอย โคมไฟ ในวันพระจันทร์เต็มดวง 

สร้างความสุข ความปีติ น่าสนใจเป็นอย่างยิ่ง




40 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2562)

2.2 ความสัมพันธ์ในทางพระพุทธศาสนา เนื่องจากโคมล้านนาเป็นอัตลักษณ์ทางพระพุทธ-

ศาสนาและสัญลักษณ์แทนการบูชาในเทศกาลประเพณียี่เป็งของชาวล้านนา เช่น โคมแปดเหลี่ยมสื่อถึงหลัก

ธรรมมรรคมีองค์ 8 นั่นหมายถึงสื่อสอนให้ประชาชนประกอบอาชีพสุจริต ดำเนินชีวิตอย่างพอเพียง ตาม

หลักคำสอนของพระพุทธศาสนา ซึ่งประเพณีลอยกระทงนั้นชาวพุทธได้ถือปฏิบัติกันมาตั้งแต่สมัยสุโขทัย

เป็นต้นมา เป็นประเพณีวัฒนธรรมอันเก่าแก่ พอถึงวันลอยกระทง (ยี่เป็ง) มาถึงประชาชนชาวล้านนา ก็จะ

จัดสถานที่ ทำความสะอาดวัดวาอาราม เก็บกวาดวิหาร ศาลา อุโบสถ์ บ้านเรือนให้สะอาดเรียบร้อย และ

นำต้นอ้อย ต้นกล้วย ดอกไม้ ตกแต่งซุ้มประตูป่า เพื่อต้อนรับวันสำคัญเช่นนี้ แล้วนำโคม ตุง รูปแบบต่างๆ 

ไปถวายวัด แขวนไว้ตามวิหาร ศาลา อุโบสถ์ บ้านเรือนของตน เพื่อเป็นพุทธบูชา


2.3 คุณประโยชน์ของโคมล้านนา ชุมชนเมืองสาตรหลวง ชุมชนเมืองสาตรน้อย ปัจจุบันถือว่า 

โคมล้านนา ตุงล้านนา เป็นอัตลักษณ์ของชาวล้านนาและชุมชนบ้านเมือง การทำโคมของชุมชนเมืองสาตร

ทั้งสองแห่ง กลายเป็นอาชีพหลักที่ทำคุณประโยชน์มหาศาลให้แก่ชุมชนดังนี้


1)	 คุณค่าในการทำโคมล้านนานั้นเพื่อถวายเป็นพุทธบูชา ธรรมบูชา สังฆบูชา ในเดือนยี่เป็งของ

ชาวล้านนา


2)	 การทำโคมล้านนาสามารถสร้างอาชีพและรายได้ให้แก่คนในชุมชน ส่งเสริมหัตถกรรมในครัว

เรือน


3) เพื่ออนุรักษ์และสืบทอดภูมิปัญญาของบรรพชนคนล้านนาไว้ไม่ให้สูญหาย


4)	 การทำโคมล้านนาทำให้สร้างความสามัคคีในชุมชน มีความปรองดองสมานฉันท์ ทำให้ชุมชน

อยู่เย็นเป็นสุข


5)	 ผู้ที่อาศัยอยู่ในชุมชน โดยเฉพาะลูกหลานไม่ไปทำงานนอกบ้าน โคมล้านนาสามารถสร้างอาชีพ

สร้างรายได้ตลอดทั้งปี


6)	 ทำให้ลูกหลานเกิดความหวงแหนภูมิปัญญาพื้นบ้าน โดยเฉพาะการทำโคมล้านนา


7)	 การทำโคมล้านนา สามารถหาวัสดุอุปกรณ์ในการทำได้ง่าย ใช้วัสดุธรรมชาติ ต้นทุนในการ

ผลิตต่ำกว่างานด้านอื่นๆ


8)	 โคมล้านนาสร้างชื่อเสียงให้แก่ชุมชนเมืองสาตร และส่งเสริมการท่องเที่ยวของจังหวัดเชียงใหม่ 

ทุกๆ ปี


9)	 โคมล้านนาถือว่าเป็นศิลปหัตถกรรมที่สืบทอดส่งเสริมประเพณีวัฒนธรรมของล้านนามาอย่าง

ช้านาน


10)	 โคมล้านนาในชุมชนบ้านเมืองสาตร เป็นแหล่งเรียนรู้ ศึกษาวิจัยแก่หน่วยงานต่างๆ ได้อย่าง

มากมาย


11)	 ในช่วงวันลอยกระทง (ยี่เป็ง) ประชาชนชาวล้านนา จะนำโคมไปถวายวัด ตกแต่งซุ้มประตู
 

ป่า บ้านเรือน เพื่อเฉลิมฉลองวันลอยกระทง ทำให้เกิดความสนใจและสวยงามเป็นอย่างยิ่ง 




41Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.1 (January-February 2019)

2.4 รูปแบบในการสร้างโคมล้านนา โคมล้านนามีรูปแบบที่เป็นอัตลักษณ์ของล้านนาโดยแท้ 

แต่ก่อนมีเพียงแค่ 2-3 รูปแบบ ปัจจุบันมีมากกว่า 20 รูปแบบ ด้วยจินตนาการและจิตวิญญาณของผู้ผลิตได้

สรรสร้างขึ้นมา เพื่อให้เป็นวัตถุที่ล้ำค่า ควรแก่การถวายเป็นพุทธบูชาในพระพุทธศาสนา สอดแทรกไป
 

หลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา ในทุกบทบาทและมิติของโคมล้านนา ที่บรรพชนคนล้านนาได้มอบเป็น

มรดกตกทอดสู่ลูกหลานของชาวล้านนา (Puchthonglang, and Puchthonglang, 2017)


2.5 การสร้างอัตลักษณ์ของโคมล้านนามีความสอดคล้องกับวัฒนธรรม โดยที่พระพุทธ

ศาสนามีดอกบัวเป็นสัญลักษณ์ เรานำดอกบัวไปบูชาพระ ชาวล้านนาก็พยายามสร้างอัตลักษณ์ของตนให้มี

สอดคล้องกับประเพณีวัฒนธรรมพุทธ โดยการสร้างโคมล้านนาเป็นเครื่องบูชาพระ ในวันลอยกระทง แม้ว่า 

โคมล้านนาได้พัฒนารูปแบบไปลักษณะต่างๆ มากมาย แต่จุดประสงค์ในการผลิตก็เพื่อถวายเป็นพุทธบูชา 

การสร้างโคมล้านนา จึงแผงไปด้วยหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา ข้อคิด สาระ ที่ซ่อนเร้นมากับโคมล้าน

นา การที่เราจะทำอะไรที่ทำให้จิตใจสบายมีความสุข ก็ต้องนำหลักคำสอนทางพระพุทธศาสนา ประยุกต์ใช้

ในการดำเนินชีวิตให้ถูกต้อง ผู้ทำโคมนั้นถึงพร้อมด้วยหลักธรรมอิทธิบาทสี่ เป็นเครื่องยึดเหนี่ยวงานจึงจะ

สำเร็จด้วยดี ประกอบด้วยธรรม 4 ประการ คือ ฉันทะ มีความพอใจในการทำโคมล้านนา วิริยะ มีความ

พยายามทำโคมล้านนาอย่างต่อเนื่องงานจึงออกมาเรียบร้อย จิตตะ มีความเอาใจจดจ่อในสิ่งที่เราทำไม่

ละเลยหน้าที่และงานที่ทำ วิมังสา ต้องมีความไตร่ตรองพิจารณาในงานที่ทำ ทำแล้วนำมาทบทวนผลงานชิ้น

งานของเรา เช่น เราทำโคมเสร็จเรียบร้อยแล้วเราต้องนำมาวิเคราะห์ดูว่าชิ้นงานของเราที่ทำมา ดีหรือไม่ดี 

ขาดตกบกพร่องประการใดแล้วนำมาปรับปรุงแก้ไขต่อไป โคมที่ชุมชนเมืองสาตร เกี่ยวข้องกับประเพณี

วัฒนธรรมของชาวล้านนาอย่างมาก แสดงถึงความเป็นล้านนา ส่งเสริมการท่องเที่ยว สร้างชื่อเสียงให้แก่

ชุมชนเมืองสาตร จนกลายเป็นอัตลักษณ์ของชาวล้านนาอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ จนกลายเป็นชุมชนแห่ง
 

โคมล้านนา ชุมชนเมืองสาตรหลวง ชุมชนเมืองสาตรน้อย ทำโคมกันแทบทุกครัวเรือน 


2.6	แนวทางการสืบทอดอัตลักษณ์ของโคมล้านนา เนื่องจาก โคมล้านนาเป็นอัตลักษณ์ของ

ล้านนา เป็นมาดกตกทอดจากบรรพบุรุษที่มอบไว้แก่คนรุ่นหลัง อยู่คู่ล้านนามาช้านาน ควรจะมีแนวทางใน

การอนุรักษ์และสืบต่อ ดังต่อไปนี้


1)	 วัด พระสงฆ์ ต้องเป็นที่พึ่งทางด้านจิตวิญญาณ ให้ข้อคิดหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ให้แก่

ชุมชนอย่างแท้จริง


2)	 หน่วยงานภาครัฐ ภาคเอกชนหรือหน่วยงานต่างๆ ควรให้การสนับสนุนในด้านต่างๆ เกี่ยวกับ

การทำโคมล้านนาอย่างต่อเนื่องและจริงจัง


3)	 สรา้งจติสำนกึใหแ้ก ่ลกูหลานและเยาวชน ในชมุชนใหเ้รยีนรู ้ ฝกึอบรมปฏบิตั ิ การทำโคมลา้นนา 

ให้ถูกต้อง


4)	 สภาวัฒนธรรมของอำเภอ จังหวัดและประเทศ ควรให้การสนับสนุนและจัดกิจกรรมส่งเสริม

ภูมิปัญญาพื้นบ้านล้านนาอย่างกว้างขวาง




42 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2562)

5)	 โรงเรียน ควรบรรจุการทำโคมล้านนา เข้าในหลักสูตรท้องถิ่น เพื่อให้นักเรียนได้เรียนรู้และ

ความคุณค่าของภูมิปัญญาพื้นบ้าน


6)	 ผู้ทำโคมล้านนา ต้องมีจิตวิญญาณ ในการทำโคม รักษารูปแบบดั้งเดิมไม่ให้สูญหาย และ

พัฒนารูปแบบใหม่ๆ ให้มีความหลากหลาย ตั้งใจทำอย่างประณีต สวยงาม 


7)	 ผู้ทำโคมต้องเปิดใจกว้าง ให้แก่ผู้ที่มีความสนใจเข้ามาศึกษาเรียนรู้ เก็บข้อมูล ประวัติ เกี่ยวกับ

โคมล้านนา ด้วยความเต็มใจ


2.7	จุดเด่นและจุดด้อยของการสร้างอัตลักษณ์ของโคมล้านนา จุดเด่น ได้แก่ เป็นการ

แสดงออกทางประเพณีวัฒนธรรมของชุมชนในท้องถิ่น ควบคู่ไปกับกิจกรรมทางพระพุทธศาสนา เราจะ

พบเห็นได้ว่าทุกวัดวาอารามในล้านนา จะมีโคมแขวนไว้ในวิหาร โบสถ์ ศาลา หรือตามบ้านเรือน ของ

ประชาชนชาวล้านนา อัตลักษณ์ของล้านนาก็คือ โคมล้านนา ตุงล้านนา จุดด้อยของการสร้างอัตลักษณ์โคม

ล้านนา คือ โคมล้านนา แต่ก่อน ยังไม่ได้รับความนิยม ในปัจจุบันกลับได้รับความนิยมอย่างมาก เมื่อมีผู้คน

ทำกันมาก ใช้มาก ปล่อยโคมมาก ซื้อขายกันมากขึ้น ย่อมเกิดปัญหาตามมาเป็นเรื่องธรรมดา ของสัจธรรม

สรรพสิ่ง สมัยก่อนการปล่อยโคม ทั้งสองประเภท คือ โคมปล่อยกลางวันเรียกว่า โคมลอย (ว่าวฮม) และ

โคมปล่อยกลางคืนเรียกว่า โคมไฟ (ว่าวไฟ) มีไม่มากมัก ปัจจุบัน นิยมปล่อยกันมากตลอดทั้งปี ย่อมเกิด

ปัญหาตามมา บางคนก็พูดว่าไปติดเครื่องบิน ตกใส่บ้านเรือนบ้าง แต่ที่ผ่านมาก็ยังไม่มีเหตุการณ์ที่ว่าเกิดขึ้น 

2.8 โคมล้านนากับการสร้างอัตลักษณ์ทางพระพุทธศาสนา ในสมัยปัจจุบันได้ปรับเปลี่ยน

พัฒนารูปแบบได้หลากหลาย เช่น โคมบูชาพระธาตุเจดีย์ ก็ใช้โคม 12 ราศี (นักษัตร) และโคมรูป
 

พระประจำวันเกิด โคมบูชาพระพุทธเจ้า ก็ใช้โคม แปดเหลี่ยม สื่อถึงมรรคมีองค์ 8, โคมดาว สื่อความถึง 

หลักธรรม ขันธ์ 5, โคมเพชร, โคมผัด (โคมหมุน) เป็นต้น ซึ่งโคมเหล่านี้ชาวล้านนา มีความเชื่อว่าเป็น
 

สิ่งบูชาที่เลิศล้ำและมีคุณค่าในด้านจิตใจ เพื่อบูชาคุณ 3 ประการ ของพระสัมมาสัมพระพุทธเจ้า คือ 
 

พระบริสุทธิคุณ พระปัญญาธิคุณ และพระมหากรุณาธิคุณ 


2.9	โคมล้านนากับการสร้างอัตลักษณ์ทางวัฒนธรรม โคมล้านนาเป็นภูมิปัญญาเป็นมันสมอง

ของบรรพชนที่ได้มอบไว้ให้ลูกหลานได้สืบต่อ ชุมชนเมืองสาตรได้สืบทอดมาเป็นเวลาช้านาน ปัจจุบันเราจะ

เห็นได้ว่าเมื่อไรนึกถึงวัฒนธรรมหรือพูดถึงวัฒนธรรมของล้านนา เราก็ต้องนึกถึงโคมล้านนา ตุงล้านนา อย่าง

หลีกเลี่ยงมิได้ 


2.10	ปัญหาและอุปสรรคของการสร้างอัตลักษณ์โคมล้านนา พบปัญหาและอุปสรรคดังนี้ คือ 


1)	 วัสดุอุปกรณ์การทำโคมล้านนาเริ่มหายากและมีราคาแพงขึ้น แต่ราคาโคมเท่าเดิม


2)	 บุคลากรที่มีความชำนาญไม่ค่อยมีนับวันจะหายาก เช่น คนผ่าไม้ เหลาไม้ จักตอก ประกอบ

โครง เป็นต้น


3) การทำโคมล้านนา ต้องใช้งบประมาณในการทำ ผู้ทำขาดงบประมาณในการลงทุน ในการซื้อ

อุปการณ์ต่างๆ ในการผลิต




43Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.1 (January-February 2019)

4)	 การจัดระบบการจำหน่ายยังไม่เป็นระบบต่างคนก็ต่างทำ (ตัวใครตัวมัน)


5)	 ราคาโคมยังไม่เป็นเอกภาพ ราคาขายไม่เท่ากัน ยังเกิดการแย่งราคากัน


6)	 การทำโคมล้านนา ใช้วัสดุธรรมชาติ การดูแลเก็บรักษายาก


7)	 ภาครัฐและเอกชนยังไม่ได้ดูแลเท่าที่ควร ขาดการสนับสนุน


8)	 ผู้ทำโคมล้านนาบางคนทำโคมได้ไม่ดีพอ (ไม่มีคุณภาพ)


9)	 วัด ชุมชน โรงเรียน ต้องให้การส่งเสริมสนับสนุนให้มากกว่านี้


10)	 โคมล้านนายังขาดผู้ศึกษา ค้นคว้า วิจัย อย่างจริงจัง


11)	 โคมล้านนาที่ปล่อยขึ้นสู่ท้องฟ้า อาจเกิดปัญหาทางเดินอากาศ และตกลงมาไหม้บ้านเรือนของ

ชาวบ้าน


12)	 หากหน่วยงานที่เกี่ยวข้องไม่ได้ดูแลส่งเสริมเท่าที่ควร ในโอกาสต่อไปชาวล้านนา ก็จะไม่เห็น

ภูมิปัญญาที่สำคัญเหล่านี้อีกต่อไป


2.11 ข้อเสนอแนะหรือการแก้ปัญหา ของการสร้างอัตลักษณ์โคมล้านนา มีดังนี้ 


1)	 การทำโคมล้านนา ต้องได้รับการสนับสนุนจากภาครัฐ เอกชน ผู้นำชุมชน และบุคคลในชุมชน 

ตลอดถึงหน่วยงานต่างๆ เช่น วัด โรงเรียน และแหล่งจำหน่าย เป็นต้น


2)	 วัด พระสงฆ์ ต้องเป็นที่พึ่งทางด้านจิตวิญญาณ เป็นขวัญและกำลังใจให้แก่ประชาชน ให้ข้อคิด

หลักธรรมทางพระพุทธศาสนา ให้แก่ชุมชนอย่างแท้จริง


3) ปลูกจิตสำนึกให้แก่ ลูกหลาน เยาวชน นักศึกษา และนักเรียน ในชุมชนให้เรียนรู้ ฝึกอบรม

ปฏิบัติ การทำโคมล้านนา ให้ถูกต้อง


4)	 สภาวัฒนธรรมของอำเภอ จังหวัดและประเทศ ควรให้การสนับสนุนและจัดกิจกรรมสิ่งเสริม

ภูมิปัญญาพื้นบ้านล้านนาอย่างกว้างขวาง


5)	 โรงเรียน ควรบรรจุการทำโคมล้านนา เข้าในหลักสูตรท้องถิ่น เพื่อให้นักเรียนได้ศึกษาเรียนรู้ 

และเห็นคุณค่าของภูมิปัญญาพื้นบ้าน


6)	 ผู้ทำโคมล้านนาต้องมีจิตวิญญาณในการทำโคมล้านนา รักษารูปแบบดั้งเดิมไม่ให้สูญหาย และ

พัฒนารูปแบบใหม่ๆ ให้มีความหลากหลาย ตั้งใจทำอย่างประณีต สวยงาม 


7)	 ผู้ทำโคมต้องรับฟังความคิดเห็น เปิดใจกว้าง ให้โอกาสแก่ผู้ที่มีความสนใจเข้ามาศึกษา ค้นคว้า 

เก็บข้อมูล เรียนรู้ประวัติเกี่ยวกับโคมล้านนา ด้วยความเต็มใจ


8)	 ผู้ทำโคมควรจัดตั้งกลุ่มโคมล้านนา ให้เกิดขึ้นในชุมชนอย่างเป็นรูปธรรม


9)	 ชุมชนควรจะสร้างสัญลักษณ์โคมล้านนาไว้ในใจกลางหมู่บ้าน เพื่อดึงดูดนักท่องเที่ยว


10)	 สภาวัฒนธรรมหรือหน่วยงานที่เกี่ยวข้อง ควรจัดกิจกรรมส่งเสริมการท่องวัฒนธรรม ที่เอื้อต่อ

การอนุรักษ์โคมล้านนา ตุงล้านนา อย่างต่อเนื่อง


11)	 ควรจัดตั้งพิพิธภัณฑ์ เกี่ยวกับโคมล้านนา ตุงล้านนา หรือภูมิปัญญาอื่นๆ ของชาวล้านนา เพื่อ

ให้เป็นแหล่งเรียนรู้เกิดความเข้ามากยิ่งขึ้น




44 วารสารสันติศึกษาปริทรรศน์ มจร ปีที่ 7 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2562)

ดังนั้นเราจะพบเห็นได้ว่า ในปัจจุบันโคมถูกประดิษฐ์เพื่อจุดบูชาพระพุทธรูป เพราะมีความเชื่อว่า

เมื่อถวายโคมชาติหน้าจะเกิดมาสติปัญญาดี เนื่องจากแสงสว่างเป็นแสงที่ส่องเข้าไปยังความมืด เปรียบ

เสมือนปัญญาที่จะสามารถพิจารณาเห็นสิ่งต่างๆ ได้ การจุดโคมจึงนิยมทำกันในวันพระ แต่แท้ที่จริงแล้ว

สามารถกระทำได้ทุกโอกาส ไม่ได้จำกัดวันและเวลา หรือเรียกตามภาษาธรรมว่า “อะกาลิโก” ซึ่งก็แล้วแต่

ความพอใจหรือความสะดวก ส่วนของโคมนั้นเมื่อถูกจุดแล้วก็จะนำไปแขวน หรือตั้งไว้หน้าบ้าน หรือตาม

ชายคาของเรือนให้เป็นที่สวยงาม ส่องแสงสว่างและเพื่อเป็นการบูชาเทพยดาอารักษ์ ผู้รักษาหอเรือนอีกด้วย 

จะเห็นได้ว่าการจุดโคมประทีปนั้น มีวิวัฒนาการและความเป็นมาที่ยาวนาน แต่ครั้งโบราณกาล ซึ่งมีการ

เชื่อมโยงกับพระพุทธศาสนาอย่างชัดเจน นอกจากเดือนอื่นแล้ว เดือนยี่เป็ง ยังถือเป็นอีกหนึ่งวโรกาสที่ผู้นำ

บ้านเมืองทรงเลือกเป็นวันที่สำหรับบำเพ็ญพระราชกุศล และราชประเพณี ดังนั้น กระบวนการถ่ายทอด

วัฒนธรรมทุกยุคทุกสมัยตั้งแต่ในอดีต จนถึงกาลปัจจุบัน ยังคงเกี่ยวข้องกับพระพุทธศาสนา ความเชื่อและ

ความสัมพันธ์กับธรรมชาติเช่นเดิมตลอดมา ผู้วิจัยห่วงเป็นอย่างยิ่งว่า กระแสแห่งวัตถุนิยม ที่เข้ามามีบทบาท

ต่อวิถีชีวิตของชาวล้านนา อย่างหลีกเลี่ยงมิได้นี้ คงจะไม่ทำให้ประเพณีวัฒนธรรมของล้านนาสิ้นสลายไปใน

เวลาอันควร ขอพวกเราชาวล้านนาทั้งหลายได้ช่วยกันรักษา สืบทอด ต่อยอด มรดกทางปัญญาของบรรพชน

ของเราให้อยู่คู่ล้านนาตลอดไป	





ข้อเสนอแนะ


จากผลการวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยเห็นว่ามีประเด็นที่น่าเสนอแนะและชี้แจงดังต่อไปนี้


1.	 ข้อเสนอในการนำผลการวิจัยไปใช้ประโยชน์ สถาบันทางศาสนา สภาวัฒนธรรม หรือสถาบัน

การศึกษา ควรให้การศึกษาถึงที่มาและวัตถุประสงค์ของการสร้างโคมและประเพณีโคมล้านนาให้เข้าใจ เพื่อ

การสืบสานวัฒนธรรมชุมชนในด้านสังคม เศรษฐกิจ และความรู้สึก ซึ่งสะท้อนกลับสู่ศูนย์การศึกษาของ

เยาวชน และอนุรักษ์ภูมิปัญญาของบรรพชน “โคมล้านนา” ในอนาคต เพื่อมิให้ส่งผลกระทบต่อวัฒนธรรม

ประเพณี และวิถีชีวิตของชุมชน โดยเฉพาะเรื่องเกี่ยวกับความเชื่อของชาวล้านนา


2. ข้อเสนอแนะเพื่อการวิจัยต่อไป ควรจะทำการวิจัยเรื่อง โคม ในมิติของภูมิภาคอื่นๆ เพื่อให้เกิด

ความรูท้ีห่ลากหลาย และสามารถนำมาเทยีบเคยีงกบั โคมลา้นนา กจ็ะเกดิประโยชนต์อ่ผูท้ีศ่กึษาคน้ควา้ตอ่ไป 



สรุป


โคมล้านนา สมัยก่อน เป็นสิ่งประดิษฐ์ สำหรับกำบังไฟไม่ให้ดับเมื่อถูกลมพัด เป็นภูมิปัญญาอัน

ชาญฉลาดของบรรพชนชาวล้านนา ได้ถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่น และการประดิษฐ์โคมล้านนามีหลากหลายรูป

แบบ เมื่อชาวล้านนาได้นับถือพระพุทธศาสนา วิถีชีวิตก็ผูกพันกับศาสนา การสร้างผลงานทางศิลปะ โดย

เฉพาะโคม จึงมีแรงบันดาลใจจากความศรัทธาในหลักคำสอนทางศาสนา ชาวล้านนาสมัยโบราณจะไม่ใช้โคม

โดยทั่วไป คงจะมีแต่ในราชสำนัก ในวัด และในบ้านของผู้มีอันจะกิน แต่ ปัจจุบัน ชาวล้านนานิยมนำมาใช้



45Journal of MCU Peace Studies Vol.7 No.1 (January-February 2019)

เป็นเครื่องบูชา เครื่องประดับตบแต่งสถานที่ทั้งทางศาสนาและสถานที่ราชการ และในงานพิธีกรรมทาง

ศาสนา โดยเฉพาะงานประเพณียี่เป็ง นิยมจุดโคมค้าง หรือโคมที่ติดแขวนไว้บนที่สูง ทำด้วยไม้ไผ่และ

กระดาษ สร้างเป็นโคมทรงกลมหักมุมเรียกว่า โคมแปดเหลี่ยม เพื่อให้แสงสว่างในยามค่ำคืน และเพื่อใช้

สำหรับบูชาพระพุทธเจ้าเชื่อว่าเป็นการบวงสรวงพระเกษแก้วจุฬามณีบนสรวงสวรรค์ ในปัจจุบันมีการ

ประยุกต์ใช้โคมไฟมาทำเป็นเครื่องประดับตามอาคารบ้านเรือน และสถานที่ต่างๆ เพื่อความสวยงาม แต่

อย่างไรก็ตามยังคงเป็นกระบวนการสร้างและอนุรักษณ์อัตลักษ์ทางพระพุทธศาสนาและวัฒนธรรมล้านนา 

ทั้งยังช่วยสืบสานงานศิลปหัตถกรรมโคมล้านนาให้คงอยู่สืบไป 

Aankom, S. (2000). Comparative Religion. (6th ed). Bangkok: Printing Co., Ltd.  

Burawas, S. (2002). Philosophy. (4th ed). Bangkok: Siamese Publishing House.   

Intharat, S. et al. (2009). Ethics. (3rd ed.) Bangkok: Suan Dusit Rajabhat University. 

Jandaeng, P. (2017). A Philosophical Approach in Mahaparinibbana Sutta. Journal of MCU 

Peace Studies, 5(2), 144-158. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tripitaka. Bangkok: MCU Press. 

Nathalang, E. (2003). Local Wisdom and Knowledge Management. Bangkok: Amarin 

Printing.  

Payomyong, M. (1990). Thailand’s Lan Na Twelve-month Tradition (Complete Set). (2nd 

ed). Chiang Mai: S.Printing. 

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (1997). Buddhism: Superstition. (2nd ed.). Bangkok: 

Company Limited. 

Phra Brahmagunabhorn (P.A. Payutto). (2015). Dictionary of Buddhism. (23th ed.). 

Bangkok: Dhammathamkusolchit foundation. 

Puchthonglang, Y. and Puchthonglang, P. (2017). Lanna Lanterns: Traditional Production 

Formats and New Designs for Business. Journal of Social Sciences and 

Humanities, 43(2), 187-216. 

Rangsiwongs. A. (2017). Dhammacakka: The Symbol of Dhammas in Buddhism. Journal of 

MCU Peace Studies, 5(3), 184-194. 

References



