
ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันผ่านพื้นที่การแต่งงานข้ามชาติพันธุ์
The everyday life practice via cross-ethnic marriage

วันเพ็ญ  สุภาจันทร์1

Wanpen  Supharchan
เก็ตถวา  บุญปราการ2

Kettawa Boonprakarn
เอมอร  เจียรมาศ3

Aim-on  Jiaramat
	

Abstract
	 This research aimed to study the everyday life practice of Thai Buddhists
and Malay Muslims in the marriage circle. The research used the qualitative
method employing interviews and observations on the key informants who were
two married couples living in Hat Yai, Songkhla Province, the first one a Chinese
and a Malay Muslim and the second a Thai Buddhist and a Malay Muslim.
The field data were categorized, interpreted, decoded, synthesized and triangulated.
	 The research results revealed that concerning the ethnic identity before
marriage, the Malay Muslims’ identity was tied to the religious principles and
everyday life practices were based on religious beliefs, culture. The Chinese
and The Thai Buddhists have ethnic consciousness. In terms of marriage rituals,
it was found than some couples went through the Islamic marriage rituals only
and felt that it was complete. One couple arranged for mixed marriage rituals
consisting of southern customs of Kin Neo (sticky rice eating), Islamic marriage
and grand wedding reception. As for everyday life practice of the couple after
the cross-ethnic marriage, the Thai Buddhists crossed the ethnic border by taking
up Islam as their religion, changing the way they dress, everyday live practices,

1นักวิจัย มหาวิทยาลัยเชียงใหม่ 
Researcher, Chiang Mai University
2ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ดร. ภาควิชาสารัตถศึกษา คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
Assistant Professor, Ph.D., Department of Education Foundation, Faculty of Liberal Arts, Prince of Songkla
University, Hat Yai Campus
3ผู้ช่วยศาสตราจารย์ ภาควิชาสารัตถศึกษา คณะศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
Assistant Professor, Department of Education Foundation, Faculty of Liberal Arts, Prince of Songkla University,
Hat Yai Campus

76 วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



beliefs and faiths like not paying respect to images, and eating the food cooked
by Muslims. The preservation of ethnic boundary, however, could be seen in
that the Thai Buddhists and the Chinese still kept their gratitude, beliefs and
faiths like their ancestors did according to their ethnic conscience. The guarding
of the boundary was sometimes reduced as could be seen in the loosening
of Islamic practices like not praying five times a day, joining the Thai Buddhist
funeral to help out with the work without participating in the rituals, and the
Chinese’s discarding of the beliefs about Chinese Gods.

Keywords: cross-ethnic marriage, everyday life practice, malay muslims,
ethnicity, ethnic identity, marriage

บทคัดย่อ
	 งานวิจัยนี้ มีวัตถุประสงค์เพื่อศึกษาปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของกลุ่มไทยพุทธกับ
มลายูมุสลิมผ่านพื้นที่การแต่งงาน ใช้วิธีวิจัยเชิงคุณภาพ เก็บรวบรวมข้อมูลโดยการสัมภาษณ์
และการสังเกตปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของกลุ่มผู้ให้ข้อมูลหลัก ซึ่งเป็นคู่แต่งงานข้ามชาติพันธุ์
คือ ชาวจีนกับมลายูมุสลิม ชาวไทยพุทธกับมลายูมุสลิมในพื้นที่หาดใหญ่ จังหวัดสงขลา การ
วิเคราะห์ข้อมูลผู้วิจัยนำข้อมูลภาคสนามมาจำแนกหมวดหมู่ ตีความ ถอดรหัส สังเคราะห์ข้อมูล
และตรวจสอบข้อมูลแบบสามเส้า 
	 ผลการวิจัยพบว่า ก่อนแต่งงานมลายูมุสลิมมีอัตลักษณ์ที่ผูกโยงอยู่กับหลักศาสนาและ
ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันอยู่บนพื้นฐานความเชื่อทางศาสนาและวัฒนธรรมดั้งเดิม อัตลักษณ์
ของชาวจีนและชาวไทยพุทธ มีความสำนึกทางชาติพันธุ์เกี่ยวกับความเชื่อตามบรรพบุรุษ
ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันผ่านพิธีกรรมการแต่งงาน บางคู่ทำพิธีนิก๊ะห์อย่างเดียวถือว่าเป็น
การแต่งงานที่สมบูรณ์แล้ว บางคู่มีพิธีกรรมการแต่งงานแบบผสมผสานคือกินเหนียวภาคใต้
การนิก๊ะห์ และการเลี้ยงฉลองแบบใหญ่โต หลังการแต่งงาน มีการข้ามพรมแดนทางชาติพันธุ์
ของชาวไทยพุทธคือปรับเปลี่ยนไปนับถือศาสนาอิสลาม เปลี่ยนแปลงการแต่งกาย วิถีปฏิบัติการ
ในชีวิตประจำวัน ความเชื่อ ความศรัทธาบางอย่างเช่น การไม่ไหว้รูปเคารพ การเลือก
รับประทานอาหารที่มุสลิมด้วยกันปรุง และลดการรักษาพรมแดนทางชาติพันธุ์ลง ทั้งนี้เนื่องจาก
ชาวไทยพุทธกับชาวจีนยังคงมีความกตัญญู ความเชื่อ ความศรัทธาตามบรรพบุรุษและมีความ
สำนึกทางชาติพันธุ์ของตนเอง การเข้าร่วมงานศพของชาวไทยพุทธที่ไม่ได้เข้าร่วมในพิธีการ
แต่เป็นการช่วยเหลืองาน การละความเชื่อของชาวจีนที่เชื่อในเทพเจ้า

77วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



คำสำคัญ: การแต่งงานข้ามชาติพันธุ์ ปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน มลายูมุสลิม ชาติพันธุ์
สัมพันธ์ อัตลักษณ์ชาติพันธุ์ การแต่งงาน

บทนำ
	 ในทางสังคมศาสตร์ ครอบครัวได้รับการยอมรับว่าเป็นสถาบันพื้นฐานทางสังคม และ
การแต่งงานก็เป็นเงื่อนไขสำคัญของการสร้างครอบครัวและการเจริญพันธุ์ การแต่งงานเป็น
ปรากฏการณ์ที่พบเห็นได้ในทุกสังคมและวัฒนธรรม แต่ละสังคมและวัฒนธรรมมีรูปแบบ
ของครอบครัวและกฎเกณฑ์เกี่ยวกับการแต่งงานแตกต่างกันออกไป แต่มีกฎเกณฑ์ที่เหมือนกัน
ในแทบทุกสังคมคือ กฎเกณฑ์ข้อห้ามเรื่องรักร่วมสายโลหิต (incest Taboo) ซึ่งถือว่าเป็น
การผิดกฎหมายและจารีตทางสังคม นั่นคือการไม่อนุญาตให้แต่งงานกับพ่อแม่ พี่น้องและ
ลูกของตัวเอง นอกจากข้อห้ามนี้แล้วแต่ละสังคมและวัฒนธรรมยังมีความหลากหลายในการ
กำหนดว่า สมาชิกของสังคมจะแต่งงานกับใคร แต่งงานอย่างไร มีคู่สมรสได้กี่คน มีความ
เข้มงวดในการควบคุมพฤติกรรมทางเซ็กส์ (sexual behavior) หรือเพศสัมพันธ์ระหว่างสมาชิก
ของสังคมที่แตกต่างกันออกไปอีก (ยศ สันตสมบัติ, 2548)
	  นอกจากนั้นผู้วิจัยได้สำรวจงานวิจัยและพบว่าในงานวิจัยของศิริรัตน์  แอสกุล (2551)
ได้ศึกษาการแต่งงานข้ามวัฒนธรรมของผู้หญิงชนบทในเขตจังหวัดอุดรธานี พบว่าการแต่งงาน
ของคู่แต่งงานไม่ต้องปรับเปลี่ยนชีวิตคู่มากนัก ทั้งนี้เนื่องจากปฏิบัติการประจำวันของแต่ละคน
หลังการแต่งงานยังผูกโยงอยู่กับความเชื่อและวิถีปฏิบัติแบบเดิม เพียงแต่ปรับตัวในการดำเนินชีวิต
บางอย่างให้เข้ากับสังคมตะวันตกเท่านั้น แต่งานของผู้วิจัยคู่แต่งงานต้องปรับเปลี่ยนความเชื่อ
และข้ามพรมแดนไปใช้ชีวิตประจำวันกับอีกฝ่าย และรับความเป็นวิถีอิสลามมาปฏิบัติ ดังนั้น
ภาคปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของคู่แต่งงานจึงต้องมีการต่อรองกับกลุ่มชาติพันธุ์หนึ่งที่เขา
จะต้องเข้าร่วมเป็นสมาชิกด้วย ซึ่งผู้วิจัยจะต้องทำความเข้าใจอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์และ
ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของคู่แต่งงานซึ่งจะต้องปรับเปลี่ยนและต่อรองกับกลุ่มชาติพันธุ์
ที่เขาจะต้องไปสัมพันธ์ด้วย
	 การที่ผู้วิจัยสนใจศึกษาพื้นที่ของคู่แต่งงานข้ามชาติพันธุ์ในอำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา
เนื่องจากพื้นที่อำเภอหาดใหญ่เป็นพื้นที่ที่มีความเจริญทางเศรษฐกิจของภาคใต้ ซึ่งมีผู้คนอพยพ
เข้ามาตั้งถิ่นฐานอาศัยอยู่เพื่อดำเนินธุรกิจกันเป็นจำนวนมาก บางคนอพยพเพราะมีปัญหา
จากสถานการณ์ความไม่สงบในสามจังหวัดชายแดนภาคใต้ ประกอบกับพื้นที่อำเภอหาดใหญ่
เป็นพื้นที่กันชนระหว่างพื้นที่วัฒนธรรมพุทธ ซึ่งก็คือพื้นที่ตั้งแต่จังหวัดพัทลุง นครศรีธรรมราช
ขึ้นไปกับพื้นที่วัฒนธรรมมุสลิม ซึ่งก็คือพื้นที่จังหวัดปัตตานี ยะลา และนราธิวาส ผู้คนที่อพยพ
มาอาศัยอยู่จึงมีความแตกต่างหลากหลายทางชาติพันธุ์ เมื่ออพยพเข้ามาอยู่มีการแต่งงาน
กันข้ามชาติพันธุ์ พื้นที่อำเภอหาดใหญ่จึงเป็นพื้นที่ที่มีความน่าสนใจในการที่จะศึกษาการแต่งงาน
ข้ามชาติพันธุ์

78 วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



	 จากปรากฏการณ์ข้างต้น ทำให้ผู้วิจัยมีความสนใจว่า คู่แต่งงานข้ามชาติพันธุ์ที่อาศัย
อยู่ในพื้นที่อำเภอหาดใหญ่ มีปฏิบัติการในชีวิตประจำวันอย่างไร มีการแสดงอัตลักษณ์อย่างไร
เพื่อที่จะนำไปสู่ความเข้าใจถึงการแต่งงานต่างชาติพันธุ์ มุมมองต่างวัฒนธรรม ที่เชื่อมความ
สัมพันธ์ระหว่างกลุ่ม ทำให้เกิดการใช้ชีวิตคู่อยู่ร่วมกันอย่างมีความสุขทั้งสองฝ่าย

วัตถุประสงค์
	 ศึกษาปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของกลุ่มไทยพุทธ และมลายูมุสลิม ผ่านพื้นที่
การแต่งงาน

แนวคิดที่ใช้ในการวิจัยและข้อถกเถียงทางทฤษฎี
	 ในการอธิบายปรากฏการณ์ทางสังคมของคู่แต่งงานที่แตกต่างทางชาติพันธุ์ กล่าวได้ว่า
แนวคิดอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์มิใช่อัตลักษณ์ที่หยุดนิ่งตายตัว แนวคิดดังกล่าวยืนยันได้จาก
งานศึกษาของ Barth (1969) จากหนังสือเรื่อง Ethnic groups and boundaries. ได้
อธิบายไว้ว่ากลุ่มชาติพันธุ์เป็นเพียงกลุ่มอ้างอิงตามความคิดของปัจเจกบุคคลที่ใช้จัดประเภท
ตัวเอง หรือกำหนดกลุ่มให้คนอื่น โดยอาศัยสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมบางประการ เพราะใน
ความเป็นจริง อาจเป็นไปได้ที่หลาย ๆ คนถูกกำหนดให้เป็นกลุ่มชาติพันธุ์หนึ่ง และอาจระบุ
ตัวเองเป็นอีกกลุ่มชาติพันธุ์หนึ่งได้ ฉะนั้นสิ่งที่จะมีความสำคัญในการศึกษาตามความเห็นของ
Barth จึงไม่ใช่ กลุ่มชาติพันธุ์ แต่เป็นกระบวนการระบุและแสดงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์
(ethnic identity) ในการปฏิสัมพันธ์ในสถานการณ์ต่างๆ เมื่อเป็นเช่นนี้ Barth จึงให้ความ
สำคัญกับ “พรมแดนทางชาติพันธุ์” ซึ่ง “แยกเขาแยกเรา” (exclusion and inclusion)
โดยอาศัยลักษณะทางวัฒนธรรมเป็นสัญลักษณ์กำหนดความเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ ฉะนั้นการที่คน
สองคนต่างระบุว่าเป็นกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกัน แสดงว่าในการปฏิสัมพันธ์คนทั้งสองคน “เล่นเกม
เดียวกัน” (playing the same game) แต่หากต่างชาติพันธุ์ก็จะตระหนักว่ามีข้อจำกัดใน
การปฏิสัมพันธ์กัน ต้องระแวดระวังและกลายเป็นพรมแดนในการปฏิสัมพันธ์
	 การรักษาพรมแดนทางชาติพันธุ์ เป็นสถานการณ์หนึ่งของการปฏิสัมพันธ์ทางสังคม
ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ที่มีวัฒนธรรมแตกต่างกัน แต่ในการปฏิสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์นี้
บางครั้งกลุ่มชาติพันธุ์ต้องลดการรักษาพรมแดนลง และอาจเกิดการข้ามพรมแดนทางชาติพันธุ์
ขึ้นได้ และทำให้เกิดการปรับเปลี่ยนอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์โดยในงานศึกษาของ เก็ตถวา
บุญปราการ (2551, น. 33) ที่พบว่าผู้หญิงจากภาคเหนือที่เป็นชาวจีนเมื่อแต่งงานข้ามชาติพันธุ์
กับมุสลิมจะมีการลดการรักษาพรมแดนของตนลงและปรับเปลี่ยนชาติพันธุ์โดยการเข้าเป็น
สมาชิกของอีกกลุ่มชาติพันธุ์หนึ่ง พรมแดนทางชาติพันธุ์ที่เก็ตถวา บุญปราการ ได้กล่าวถึง
นีส้อดคลอ้งกบัพรมแดนของ แพร  ศริศิกัดิด์ำเกงิ (2546, น. 15) นัน่คอืเปน็พรมแดนทาง
สังคมไม่ใช่พรมแดนหรือเส้นแบ่งอาณาบริเวณหรือพื้นที่ กลุ่มชาติพันธุ์ต่างๆ จะรักษาอัตลักษณ์
ของกลุ่ม เมื่อสมาชิกของกลุ่มมีปฏิสัมพันธ์กับสมาชิกกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ การปฏิสัมพันธ์นี้นำมา

79วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



ซึ่งแนวทางในการกำหนดขอบเขตของความเป็นสมาชิกและวิถีทางในการแสดงออกซึ่งสัญลักษณ์
ของกลุ่ม รวมทั้งเป็นเส้นแบ่งคนที่ไม่ใช่คนกลุ่มเดียวกันออกไป การแบ่งแยกว่าใครเป็นคนของ
กลุ่มชาติพันธุ์อื่น มีนัยยะในการตระหนักถึงความแตกต่างในเรื่องของค่านิยมและการแสดงออก
ในสังคม นำไปสู่การจำกัดขอบเขตของการปฏิสัมพันธ์
	 ในงานศึกษาของแพร ศิริศักดิ์ดำเกิง (2546, น. 15) ได้นิยามอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์
ว่าเป็นสิ่งที่บ่งบอกถึงตัวเราที่ต่างจากคนอื่น คนแต่ละคนมีสัดส่วนองค์ประกอบของอัตลักษณ์
ที่แตกต่างกัน อัตลักษณ์ไม่ใช่สิ่งที่บันทึกอยู่ในเอกสารทางราชการ แต่เป็นความภักดีของคน
แต่ละคนต่ออะไรบางอย่างที่รวมคนเข้ามาเป็นกลุ่ม เช่น ประเพณีทางศาสนา ชาติ ชาติพันธุ์
เชื้อชาติ องค์กรต่างๆ เช่น องค์กรทางสังคม กลุ่มเล่นกีฬา กลุ่มเพื่อน ส่วนอภิญญา เฟื่องฟูสกุล
(2546) กล่าวว่า อัตลักษณ์เป็นมโนทัศน์ที่คาบเกี่ยวกับความเป็นปัจเจกที่เชื่อมต่อและสัมพันธ์
กับสังคม สังคมกำหนดบทบาทหน้าที่และระบบคุณค่าที่ติดมากับความเป็นพ่อ ความเป็นเพื่อน
ความเป็นสามี-ภรรยา ความเป็นศิษย์-อาจารย์ ในมิตินี้อัตลักษณ์จึงเป็นเรื่องของการใช้
สัญลักษณ์หลายแบบ อีกด้านหนึ่งอัตลักษณ์ก็เกี่ยวข้องกับมิติภายในความเป็นตัวเราทั้งในด้าน
อารมณ์ ความรู้สึกนึกคิด เพราะมนุษย์ให้ความหมายหรือเปลี่ยนแปลงความหมายเกี่ยวกับ
ตนเองในกระบวนการที่เขาได้สัมพันธ์กับโลก จึงมีการแบ่งประเภทอัตลักษณ์ออกเป็นสองระดับ
คือ อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์และอัตลักษณ์ทางสังคม
	 ส่วนแนวคิดปฏิบัติการในชีวิตประจำวันเป็นแนวคิดที่ de Certeau พัฒนามาจาก
Outline of a Theory of Practice ของ Bourdieu (1977) โดย de Certeau อธิบายว่า
ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันคือปฏิบัติการที่มีนัยสำคัญ (signifying practice) และแบ่งปฏิบัติ
การออกเป็น 2 ลักษณะคือ "ยุทธศาสตร์" (strategy) และ "กลยุทธ์" (tactics) "ยุทธศาสตร์"
หมายถึงพื้นที่ของฝ่ายที่มีอำนาจ เช่น นักธุรกิจ กองทัพ เมือง ฯลฯ ซึ่งสามารถจัดการกับ
อีกฝ่ายได้ เช่น ลูกค้าหรือคู่แข่ง ศัตรู ชนบทที่อยู่รอบๆ เมืองในการจัดการนั้นทุกยุทธศาสตร์
ถูกทำให้มีเหตุผลเพื่อแยกพื้นที่ของมันซึ่งเป็นพื้นที่ของอำนาจและความต้องการออกจากสิ่งอื่นๆ
ความมีเหตุผลแบบวิทยาศาสตร์ การเมืองและกองทัพก็ถูกสร้างขึ้นมาจากรูปแบบทางยุทธศาสตร์นี้
ส่วน "กลยุทธ์" หมายถึงสิ่งที่ตรงกันข้ามกับยุทธศาสตร์นั่นคือเป็นพื้นที่ของคนอื่นและเป็นศิลปะ
ของผู้ที่อ่อนแอ เช่น การทำสงครามที่ผู้มีกำลังน้อยกว่าแทรกซึมโดยการกระจายกำลังเข้าไป
ในพื้นที่ที่ถูกควบคุมโดยฝ่ายที่มีอำนาจเพื่อไม่ให้ถูกสังเกตได้ง่าย 
	 Lefebvre (2004) นักคิดชาวฝรั่งเศส มองเรื่องชีวิตประจำวันว่ามนุษย์ถูกครอบงำ
จากกลไกบางอย่างที่แทรกซึมเข้าไปแทนที่ความจริงจนไม่รู้สึกตัว การเปลี่ยนแปลงต้องเกิดขึ้น
จากภายในแต่มีเงื่อนไขปัจจัยจากภายนอกเข้ามาชี้นำเพื่อที่มนุษย์หลุดพ้นจากภาพลวงตา
Lefebvre เขียนงานว่าด้วยปัญหาของ “ชีวิตประจำวัน” สะท้อนความคิดเกี่ยวกับชีวิตประจำวัน
ที่เปลี่ยนไปตามสถานการณ์สังคมในแต่ละช่วง แต่ถึงที่สุดแล้วความคิดเรื่อง ความแปลกแยก
มนุษย์ที่สมบูรณ์ และสังคมอุดมคติ แต่แนวความคิดของเลอแฟบวร์ไม่เป็นที่นิยมมากนัก

80 วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



เพราะแนวคิดของเลอแฟบวร์มุ่งตั้งคำถามกับการแยกแยะว่าอะไรคือความจริง อะไรคือสิ่งลวงตา
หรือมาตรวัดอย่างเช่น ความแท้ ความไม่แท้และวิธีคิดแบบที่มีเป้าหมายอยู่ที่สังคมอุดมคติ
(อ้างใน สุธาริน  คูณผล, 2550, น. 119-121)
		  ในบทความ เรื่องของ “ชีวิตประจำวัน” ของสุธาริน คูณผล (2550, น. 140) ได้
อธิบายแนวคิดเกี่ยวกับการศึกษาชีวิตประจำวัน ของ de Certeau คุณูปการมีต่อวัฒนธรรม
ศึกษาที่เป็นเครื่องมือในการวิเคราะห์ (Methodological Orientation) มากกว่าที่จะเป็นสารัตถะ
ที่แน่นอนตายตัว (Ontological Entity) ชีวิตประจำวันไม่จำเป็นต้องเป็นเรื่องของความ
แปลกแยก ครอบงำ หรือการต่อต้านแข็งขืนเสมอไป แต่ในขณะเดียวกันในการให้ความสำคัญ
เรื่องธรรมดา คำที่น่าจะตามมาด้วยเสมอก็คือว่าทำไมเรื่องธรรมดาสามัญในชีวิตประจำวัน
ถึงได้รับความสนใจและถูกยกขึ้นมาศึกษา เพราะแท้จริงแล้วชีวิตประจำวันไม่ได้ปลอดจาก
การต่อรอง การแข่งขัน และการควบคุมอำนาจ 
	 สันต์ สุวัจฉราภินันท์ (2552, น. 112) อ่านงานของ de Certeau จากมุมเรื่อง พื้นที่
และที่ว่าง คือในความเป็นชีวิตประจำวันคือผลลัพธ์ของการเกิดขึ้นของที่ว่าง เป็นผลลัพธ์ของ
การปรับเปลี่ยนความสัมพันธ์เชิงอำนาจนั่นเอง
	 ผู้วิจัยนำแนวคิดปฏิบัติการในชีวิตประจำวันมาใช้ร่วมกับแนวคิดอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์
ที่ให้ความสำคัญกับการวิเคราะห์ความสัมพันธ์เชิงอำนาจ เพราะเห็นว่าแนวคิดนี้สะท้อนทัศนะ
จากเบื้องล่างที่กลุ่มชาติพันธุ์หนึ่งเข้าเป็นสมาชิกหนึ่งโดยการแต่งงานนอกจากจะปรับตัวจาก
วัฒนธรรมเดิมสู่วัฒนธรรมใหม่แล้ว ยังต้องปรับเปลี่ยนวิถีการดำรงชีวิตอย่างสิ้นเชิง แต่อย่างไร
ก็ตามในการใช้ชีวิตคู่การต่อรองย่อมเกิดขึ้นกับสมาชิกใหม่ที่ไปสัมพันธ์กับสมาชิกเดิมที่กลุ่ม
ใหญ่กว่า และทดลองนำแนวคิดดังกล่าวเข้ามาอธิบายคนที่มีชีวิตที่เป็นสมาชิกของกลุ่มหนึ่ง
จะต้องมาใช้ชีวิตร่วมกับสมาชิกของอีกกลุ่มหนึ่ง ในฐานะปฏิบัติการประจำวัน เพื่อเผยให้
เห็นความซับซ้อนของการแสดงอัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ และการต่อรองของคู่แต่งงานในฐานะ
ปฏิบัติการประจำวัน เพื่อให้เข้าใจถึงคู่แต่งงานที่มาจากประสบการณ์ที่แตกต่างทางชาติพันธุ์
ได้ผูกโยงวิถีชีวิตเข้ากับกลุ่มชาติพันธุ์ที่แตกต่างกัน เมื่อคู่แต่งงานจะต้องข้ามไปข้ามมาเพื่อ
ปฏิบัติการประจำวัน

นิยามศัพท์เฉพาะ
	 ปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน หมายถึง กลวิธีในการดำเนินชีวิตประจำวันของคู่แต่งงาน
ข้ามกลุ่มชาติพันธุ์ เช่น การปรับเปลี่ยนวิถีการดำเนินชีวิตจากธรรมเนียมปฏิบัติแบบไทยพุทธ
หรือชาวจีนไปสู่ธรรมเนียมปฏิบัติตามวิถีมุสลิมและการต่อรองที่เกิดขึ้นในการดำเนินชีวิตประจำวัน
	 การแต่งงานข้ามชาติพันธุ์ หมายถึง การแต่งงานข้ามกลุ่มระหว่างชาวไทยพุทธกับ
มลายูมุสลิม ชาวจีนกับมลายูมุสลิม
	 พิธีนิก๊ะห์ หมายถึง การแต่งงานตามวิถีมุสลิม

81วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



วิธีการศึกษา
	 งานวิจัยครั้งนี้ใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ และให้ความสำคัญกับการเก็บข้อมูลภาคสนาม
	 1. พื้นที่ที่ใช้ในการวิจัยในครั้งนี้คือ พื้นที่อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา เนื่องจาก
เป็นพื้นที่ที่มีการปะทะสังสรรค์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ที่หลากหลาย มีผู้คนที่มีความแตกต่าง
ทางด้านวัฒนธรรมอพยพหลั่งไหลเข้ามาตั้งหลักแหล่งเพื่อทำมาหากิน และหนีภัยคุกคาม
ความไม่สงบ นอกจากนี้ยังเป็นพื้นที่ศูนย์กลางธุรกิจและศูนย์กลางการศึกษาของภาคใต้ และ
ยังเป็นพื้นที่ที่เชื่อมต่อกับประเทศมาเลเซีย พื้นที่นี้จึงมีคู่แต่งงานที่ปฏิสัมพันธ์ข้ามชาติพันธุ์
เป็นจำนวนมาก
	 2. กลุม่ผูถ้กูศกึษา ไดแ้ก ่ผูใ้หข้อ้มลูหลกัเปน็คูแ่ตง่งานทีผู่ว้จิยัเลอืกศกึษา จำนวน 2 คู่
ซึ่งเป็นกลุ่มชาติพันธุ์ จีน มลายูมุสลิมและไทยพุทธ ส่วนกลุ่มผู้ให้ข้อมูลรอง ได้แก่ พ่อแม่ 
ญาติพี่น้อง เพื่อน และลูกจ้างของคู่แต่งงาน จำนวน 4 คน 
	 3. การเก็บรวบรวมข้อมูล ผู้วิจัยได้เก็บรวบรวมข้อมูลจากเอกสาร และทำงานภาคสนาม
โดยใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึกและสังเกตความสัมพันธ์ของคู่แต่งงานกับคนอื่นๆ ในกิจกรรม
แต่ละวัน เช่น การทำงาน การค้าขาย การแต่งกาย การดูแลคนในครอบครัว การปฏิบัติกิจ
ตามศาสนา 
	 4. การตรวจสอบข้อมูล การวิเคราะห์ข้อมูล และการนำเสนอ การตรวจสอบข้อมูล
ผู้วิจัยใช้วิธีตรวจสอบข้อมูลแบบสามเส้าในขณะที่เก็บข้อมูลภาคสนาม โดยการตรวจสอบจาก
แหล่งข้อมูล ด้านบุคคล สถานที่ และระยะเวลา หลังจากนั้นผู้วิจัยจะนำข้อมูลไปจัดหมวดหมู่
ตามประเด็นของการวิจัย และนำมาถอดรหัส ตีความ สร้างข้อสรุป และนำเสนอข้อมูล
โดยวิธีการพรรณนา

ผลการศึกษา
	 ผู้วิจัยนำเสนอผลการวิจัยตามวัตถุประสงค์ โดยแยกประเด็นนำเสนอคือ ปฏิบัติการ
ในชีวิตประจำวันก่อนแต่งงาน พิธีกรรมการแต่งงานและหลังแต่งงาน โดยสรุปได้ดังนี้
1. ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันก่อนแต่งงานกับอัตลักษณ์ชาติพันธุ์
	 ในส่วนนี้ผู้วิจัยนำเสนอถึงปฏิบัติการในชีวิตประจำวันก่อนการแต่งงานผ่านการศึกษา
อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์ของคู่แต่งงานที่มีความแตกต่างทางชาติพันธุ์ โดยศึกษาคู่แต่งงาน 2 คู่
คือ คู่แรกเป็นคู่ของก๊ะนาและบังเซม ซึ่งเป็นคู่แต่งงานระหว่างชาวจีนจากนครปฐมกับมุสลิม
จากยะลา ทั้งคู่พบกันขณะที่ยังเรียนอยู่ที่มหาวิทยาลัยรามคำแหงในกรุงเทพฯ ส่วนอีกคู่หนึ่ง
เป็นชีวิตคู่ของก๊ะวานีกับบังพจน์ โดยก๊ะวานีเป็นมลายูมุสลิม ส่วนบังพจน์เป็นไทยพุทธ

	 การกินเหนียว (ภาษาถิ่นใต้) หมายถึงการแต่งงาน ที่ถือว่าในพิธีกรรมจะต้องมีขนม
ที่ทำด้วยข้าวเหนียวซึ่งหมายถึงอยู่ร่วมกันได้นาน

82 วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



	 1.1 กลุ่มชาติพันธุ์มลายูมุสลิม ได้แก่ บังเซมเป็นคนเชื้อสายมลายูนับถือศาสนาอิสลาม
มีการปฏิบัติตามหลักอิสลามอย่างเคร่งครัด เช่น การละหมาดครบห้าเวลา วันเสาร์มีเรียน
ศาสนาที่มัสยิด การปฏิสัมพันธ์กับคนต่างกลุ่มชาติพันธุ์ บังเซมชอบที่จะเล่าเรื่องหลักศาสนา
อิสลาม ส่วนก๊ะวานีเป็นมุสลิมอำเภอจะนะ จังหวัดสงขลา การแต่งกายของก๊ะวานี แต่งกาย
ปกปิดมิดชิดเสื้อแขนยาว กระโปรงยาว แต่ไม่ได้คลุมฮิญาบ สื่อสารภายในกลุ่มด้วยภาษามลายูถิ่น
แต่สื่อสารกับคนต่างกลุ่มชาติพันธุ์เป็นภาษาถิ่นใต้ มีการบริจาคของให้กับคนที่ยากจนกว่า
การละหมาด และการถือศีลอด ก๊ะวานีจะทำเป็นประจำ
	 1.2 กลุ่มชาติพันธุ์จีน ได้แก่ ก๊ะนาเป็นชาวจีน พ่อแซ่เล้า แม่แซ่ลิ้ม เกิดที่จังหวัด
นครปฐม หลังจากนั้นได้ย้ายไปอยู่เชียงใหม่ หน้าตาของก๊ะนาจะคล้ายคนจีน ผิวขาวมีความเชื่อ
ทั้งพุทธศาสนาและความเชื่อตามประเพณีปฏิบัติของชาวจีน ที่บ้านมีทั้งศาลเจ้าและศาล
พระภูมิเจ้าที่ ก่อนแต่งงานก๊ะนาจะปฏิบัติตามวัฒนธรรมจีนตามคำสัมภาษณ์ดังนี้

	 “…พอถึงตรุษจีน ไหว้เจ้า วันสารท พวกเราลูกๆ ต้องตื่นแต่เช้า
ช่วยแม่เตรียมของ ต้มไก่ ทำกับข้าว ไม่รู้แม่ทำทำไม ลูกๆ ไม่ได้
เข้าใจหรอก แล้วทำกับข้าวเยอะแยะ ไหว้เจ้า ไหว้บรรพบุรุษเสร็จ
ก็ไม่มีใครกิน เสียดาย...” (ก๊ะนา, สัมภาษณ์ 2 กันยายน 2552)

	 บังเซมได้เล่าให้ผู้วิจัยฟังว่า ได้รู้จักกับก๊ะนาตอนที่ทั้งคู่ทำงานอยู่เชียงใหม่ บังเซมบอกว่า
รู้จักกันในฐานะลูกค้า ไปกินน้ำชาที่ก๊ะนาขาย และเห็นเศร้าๆ ก็เลยคุยเรื่องศาสนาให้ฟัง
เพื่อให้รู้จักกับพระเจ้าจะได้ผ่อนคลาย หลังจากนั้นก็ไปกินน้ำชาที่ร้านของก๊ะนาทุกวันจนกระทั่ง
ชอบพอกัน (บังเซม, สัมภาษณ์ วันที่ 21 สิงหาคม 2552)

	 จากการที่ผู้วิจัยได้คลุกคลีสังเกต และสัมภาษณ์คู่แต่งงานทั้งสองคู่ ตลอดจนพ่อ แม่
พี่ น้อง เพื่อนๆ ของคู่แต่งงานพบว่าก่อนแต่งงานคู่แต่งงานเป็นคนต่างชาติพันธุ์ จะดำเนินชีวิต
ตนตามความเชื่อ ศาสนาและวัฒนธรรมของตนเองโดยพบว่า ก่อนแต่งงานคู่แต่งงานจะมี
อัตลักษณ์ทางชาติพันธุ์โดยจำแนกได้เป็น 3 กลุ่มดังนี้

	 เพื่อนของก๊ะนาได้เล่าให้ผู้วิจัยฟังว่าบุคลิกของบังเซมที่พบกันครั้งแรกทำให้ก๊ะนารู้สึก
ประทับใจ คือบังเซมจะแต่งตัวที่มีเอกลักษณ์ของตัวเอง ชุดยาวสีขาวคลุมข้อเท้าแบบชาว
ตะวันออกกลาง โพกผ้า มีหนวดและเครายาว แต่งตัวเหมือนคนที่เคร่งศาสนา ทำให้เกิด
ความรู้สึกว่า เป็นผู้ชายที่ไม่เหมือนใคร มีความเป็นตัวของตัวเองเป็นเอกลักษณ์ (รัตนา 
และโสภี, สัมภาษณ์วันที่ 22 สิงหาคม 2552)
	 1.3 กลุ่มชาติพันธุ์ไทยพุทธ ได้แก่ บังพจน์เป็นคนไทยที่นับถือศาสนาพุทธ เกิดที่
นครศรีธรรมราช ชอบเล่นพระเครื่องโดยเฉพาะการบูชาหลวงปู่ทวด และบูชาจตุคามรามเทพ
แม้แต่ทุกวันนี้บังพจน์ก็ยังวางหลวงปู่ทวดไว้หน้ารถ เพื่อเป็นสิริมงคล บังพจน์เล่าให้ฟังว่า
ที่บ้านไปวัดทุกวันพระ มีพิธีกรรมสารทเดือนสิบเหมือนเช่นคนใต้ทั่วๆ ไป ไม่ว่าจะไปเรียนหนังสือ
หรือทำงานที่ใดก็ต้องกลับบ้านเพื่อร่วมพิธีกรรมทำบุญให้กับบรรพบุรุษ (บังพจน์, สัมภาษณ์
2 กันยายน 2552)

83วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



2. ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันผ่านพิธีกรรมการแต่งงาน
	 ในอดีต การแต่งงานเกิดขึ้นเฉพาะในกลุ่มหรือชนเผ่า ทั้งนี้เนื่องจากลักษณะทาง
ภูมิศาสตร์ที่ยากต่อการเดินทางติดต่อกันระหว่างกลุ่ม ดังนั้นการแต่งงานจึงเป็นการเลือกคู่ครอง
ภายในกลุ่มหรือชนเผ่า หรือกลุ่มชาติพันธุ์เดียวกัน ปัจจุบันด้วยความเจริญก้าวหน้าในหลายๆ
ด้าน การปฏิสัมพันธ์ระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์เป็นเรื่องที่สะดวกขึ้น ทำให้เกิดการแต่งงานข้าม
ชาติพันธุ์มากขึ้นด้วย และในขณะเดียวกันด้วยความเจริญก้าวหน้าทางเทคโนโลยีทำให้พิธีกรรม
การแต่งงานได้ปรับเปลี่ยนไปตามบริบทสภาวะแวดล้อมด้วย ในอดีตการแต่งงานจะให้ความ
สำคัญกับการจัดพิธีกรรมที่บ้าน โดยญาติผู้ใหญ่ของทั้งสองฝ่ายร่วมลงแรงกัน แต่ปัจจุบัน
การแต่งงานมีการจัดการและบริการโดยโรงแรมหรือภัตตาคาร ทำให้สะดวกมากขึ้นกว่าเดิม
แต่อย่างไรก็ตามในหลักการของอิสลามยังให้ความสำคัญเรื่องการแต่งงาน ซึ่งถือว่าเป็นกฎ
ข้อบังคับและเป็นหน้าที่ทางศาสนา (สมาคมนักเรียนเก่าอาหรับ, 2544) การแต่งงานหรือนิก๊ะ
ต้องทำตามหลักอิสลามอย่างเคร่งครัดไม่ว่าคู่แต่งงานจะอยู่ภายในกลุ่มชาติพันธุ์หรือระหว่าง
กลุ่มชาติพันธุ์
	 จากการที่ผู้วิจัยลงภาคสนามและได้สัมภาษณ์พิธีกรรมการแต่งงานของก๊ะนากับบังเซม
พบว่า ได้จัดพิธีกรรมการแต่งงานแบบเรียบง่ายที่มลายูมุสลิมเรียกว่า การนิก๊ะห์ มีการปฏิบัติ
ตามเงื่อนไขก่อนการแต่งงานคือการที่ทั้งชายหญิงมีความศรัทธาในพระเจ้า ฝ่ายหญิงต้องมี
ผู้ปกครอง (วลี) ให้คำยินยอม ฝ่ายชายต้องมีมะฮัรฺหรือของขวัญให้กับฝ่ายหญิง ต้องมีพยาน
ที่นับถือศาสนาอิสลามเป็นมุสลิมมีคุณธรรม 2 คน และ มีการกล่าวเสนอและกล่าวตอบรับ
ของฝ่ายหญิงและฝ่ายชายที่เรียกว่า ฮีญาบและเกาะบูล ซึ่งเป็นหัวใจสำคัญของพิธีการนิก๊ะห์
ซึ่งก๊ะนากับบังเซมให้เหตุผลว่าเป็นพิธีนิก๊ะห์ถือว่าเป็นการแต่งงานที่สมบูรณ์แล้ว ส่วนพิธีกรรม
การแต่งงานของก๊ะวานีกับบังพจน์ มีทำพิธีนิก๊ะห์ที่บ้านของโต๊ะอิหม่าม หลังจากนั้นมีการเลี้ยง
การแต่งงาน เรียกว่าการกินเหนียว มีการเชิญแขกทั้งสองฝ่ายมากินเลี้ยงแบบโต๊ะจีนที่บริเวณ
ลานหน้าบ้าน ตลอดทั้งวัน ส่วนในเวลาเย็นจะมีเล่นดนตรี และเชิญคู่แต่งงานปรากฏตัวหน้าเวที
เชิญแขกคนสำคัญมากล่าวอวยพร
3. ชีวิตคู่หลังแต่งงาน ในฐานะปฏิบัติการในชีวิตประจำวัน
	 ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของชีวิตคู่หลังแต่งงาน มีลักษณะการข้ามพรมแดนทาง
ชาติพันธุ์คือ ก๊ะนาเดิมเป็นชาวจีนเมื่อแต่งงานกับบังเซม ซึ่งเป็นมลายูมุสลิม ต้องปรับเปลี่ยน
วิถีชีวิตไปนับถือศาสนาอิสลาม ไม่เพียงแต่เปลี่ยนแปลงการแต่งกาย แต่เป็นการเปลี่ยนแปลง
ความเชื่อ ความศรัทธาไปด้วย ซึ่งพิจารณาได้จากการเข้าร่วมพิธีกรรมตามประเพณี และ
วัฒนธรรมมลายูมุสลิมอย่างสม่ำเสมอ แม้แต่การกลับไปเยี่ยมบ้านที่เชียงใหม่ ก๊ะนายังคง
เคร่งครัดในหลักอิสลามอยู่ การข้ามพรมแดนทางชาติพันธุ์ไปมาหรือการรักษาพรมแดนทาง
ชาติพันธุ์รวมถึงการลดการรักษาพรมแดนทางชาติพันธุ์ จะเปลี่ยนแปลงไปตามสถานการณ์
ของชีวิตในแต่ละวัน 

84 วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



	 “...แม่ไหว้เจ้า ไหว้บรรพบุรุษ เราว่าไร้สาระ คนยุคใหม่ไม่เชื่อ
โลกยุคหน้า แต่เมื่อแม่เสีย เพิ่งเข้าใจความหมาย เพิ่งเข้าใจถึงความ
ผูกพันถึงบรรพบุรุษ แต่เราทำไม่ได้แล้ว เพราะเข้าอิสลาม...เคยมีแฟน
มาแล้ว แต่คนนี้เป็นคนแรกที่พูดเรื่องศาสนา ส่วนมากจะคุยเรื่องทั่วไป
เรื่องสนุกสนาน เรื่องชีวิตประจำวัน เรื่องอนาคตอย่างนั้นอย่างนี้ 
เรื่องนรกสวรรค์ไม่ค่อยเชื่อ คนนี้มาพูดนะ ว่านรกสวรรค์มีจริงพระเจ้า
มีจริงนะ พอเข้าศาสนาอิสลาม เลยแต่งชุดนี้ เวลาเหลือไม่มากแล้ว
ไม่รู้ว่าจะตายเมื่อไหร่ รีบทำความดีไว้ …” (ก๊ะนา, สัมภาษณ์ วันที่
3 กันยายน 2552)

	 ก๊ะนาได้เล่าให้ผู้วิจัยฟังเกี่ยวกับความเชื่อครั้งก่อน ๆ ของแม่ตนเองว่า เมื่อก่อนแม่
จะปฏิบัติตามพิธีกรรมของชาวจีนเช่น การไหว้เจ้า ไหว้บรรพบุรุษ ตรุษจีน สารทจีน ฯลฯ
ก๊ะนามีความคิดว่าแม่ของตนเองปฏิบัติแบบนั้นทำไม เพราะก๊ะนาเห็นว่าการที่ทำอาหาร
จำนวนมาก เช่น ทำขนม ซื้อสิ่งของเพื่อประกอบพิธีกรรม เป็นสิ่งที่สิ้นเปลือง แต่บัดนี้หลัง
จากที่แม่เสียชีวิต ก๊ะนาจึงได้เข้าใจแล้วว่าการที่แม่ของตนเองทำแบบนั้นเพราะอะไร เพราะ
เขาได้ระลึกถึงพ่อและแม่ ญาติผู้ใหญ่ของเขาที่แม่ผูกพัน ซึ่งตัวของก๊ะนาเองไม่ได้ผูกพันอยู่
กับตายาย ก็เลยไม่เข้าใจความหมายของการกระทำของแม่ มองว่าเป็นเรื่องไร้สาระ เมื่อแม่
ของก๊ะนาเสียชีวิตก๊ะนามีความรู้สึกว่าอยากทำแบบนั้นให้กับแม่ของตนเองบ้าง แต่ทำไม่ได้
เพราะผิดหลักศาสนาอิสลามดังคำให้สัมภาษณ์ของก๊ะนา

	 สำหรับกรณีของก๊ะวานี หลังแต่งงานได้สอนบังพจน์ในเรื่องของหลักอิสลามทั่วไป
และให้บังพจน์ไปเรียนตามมัสยิดทุกวันเสาร์ในส่วนอื่น เช่น อ่านอัลกุรอาน การละหมาดทุก
เย็นวันศุกร์ แต่ก็ไม่ได้เคร่งกับบังพจน์มากนัก หากบังพจน์มีงานหรือมีธุระ ส่วนการดูแลลูก
ของบังพจน์จะดูแลให้ปฏิบัติตามหลักอิสลาม
	 ก๊ะวานียังคงให้ความสำคัญต่อหลักปฏิบัติทั้งห้าคือ การปฏิญาณตนว่าไม่มีพระเจ้าอื่น
ใดนอกจากอัลลอฮฺเท่านั้น การละหมาดครบห้าเวลา การถือศีลอดในเดือนรอมฎอน การจ่าย
ซะกาต สว่นนีก้ะ๊วานจีะทำเปน็ประจำ เพราะกะ๊วานชีอบการชว่ยเหลอืสงัคม และในวยัเดก็
ก๊ะวานีระลึกเสมอว่าเคยลำบากมาก่อนจึงเข้าใจคนที่ลำบากเหมือนกัน การทำบุญจึงถือว่าเป็น
การช่วยเหลือสังคม (ก๊ะวานี, สัมภาษณ์ วันที่ 10 กันยายน 2553)
	 นอกจากนั้นบังพจน์ยังให้ข้อมูลว่าปฏิบัติเท่าที่ทำได้แรกๆ ก๊ะวานีสอนในเรื่องของหลัก
ศรัทธา หลักปฏิบัติ และยังมีโต๊ะอิหม่ามในหมู่บ้านสอนเกี่ยวกับหลักศาสนาอื่นๆ อีกด้วย
ทุกวันศุกร์ก็ไปละหมาดที่มัสยิด และอดอาหารในช่วงเดือนถือศีลอดตามอย่างวิถีอิสลาม

85วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



	 “…ความเชื่อได้หรือไม่ ไม่รู้ แต่ได้สมาธิ ทำเพราะเอาใจเขาด้วย
...ไม่อยากมีปัญหา ทำแล้วช่วยผ่อนคลาย เมื่อก่อนเราเป็นพุทธศาสนิก
ก็สวดมนต์บ้างไม่สวดบ้าง ข้อจำกัดของพี่คือ เราไม่ลึกซึ้งกับหลักอิสลาม
เพราะว่าเรามีภูมิหลังติดอยู่ มันเชื่อมโยงกับอดีตคือพุทธศาสนา…”

(บังพจน์, สัมภาษณ์ วันที่ 8 มกราคม 2553)

	 นอกจากนั้นเพื่อนๆ ของบังพจน์ ยังได้เล่าให้ผู้วิจัยฟังว่าเวลายี่สิบปีหลังจากแต่งงาน
บังพจน์บอกว่าสิ่งที่ทำให้คิดแล้วมีความสุขคือการที่ได้ไปปฏิบัติศาสนกิจที่มัสยิด บ่อยครั้งที่ไป
แล้วเจอคนมากมาย ก็สนุกได้คุยเรื่องนั้นเรื่องนี้กับคนในชุมชน บางครั้งมีงานในชุมชนทั้งของ
ผู้ที่นับถือพุทธศาสนา และผู้ที่นับถือศาสนาอิสลาม เช่น งานแต่งงาน งานขึ้นบ้านใหม่ ก็ทั้ง
ชาวไทยพุทธและมลายูมุสลิมก็มีช่วยเหลือซึ่งกันและกัน แต่จะไม่เข้าไปเกี่ยวข้องหรือเข้าไป
ก้าวก่ายในเรื่องของพิธีกรรมของแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์ บางครั้งบังพจน์ไปช่วยงานที่วัด เจ้าอาวาส
ก็จะให้เหรียญหรือพระพุทธรูปมาบ้าง บังพจน์จะเก็บไว้ที่หน้ารถ หรือในกล่องใส่พระ (สมชาย
และสันติ, สัมภาษณ์ วันที่ 9 กุมภาพันธ์ 2553)	
	 จากปรากฏการณ์ข้างต้นสะท้อนให้เห็นว่าพื้นที่การแต่งงานในฐานะปฏิบัติการในชีวิต
ประจำวันทำให้เกิดการข้ามพรมแดนระหว่างกลุ่มชาติพันธุ์ต่าง ๆ โดยเฉพาะอย่างยิ่งกลุ่ม
ชาติพันธุ์จีน ไทย เมื่อแต่งงานกับมลายูมุสลิมทำให้ต้องข้ามพรมแดนชาติพันธุ์ไปถือวิถีปฏิบัติ
ตามมลายูมุสลิม แต่อย่างไรก็ตามถึงแม้จะมีการข้ามพรมแดนแต่ก็มีบางเงื่อนไขหรือบาง
สถานการณ์ที่มีการขยับเส้นพรมแดนเข้าออกและลดการรักษาพรมแดนลงเพื่อให้สามารถ
ดำเนินชีวิตได้อย่างราบรื่นภายในครอบครัวตามที่ Barth (1969 อ้างถึงใน เก็ตถวา  บุญปราการ,
2551) ได้อธิบายถึงพรมแดนทางชาติพันธุ์ที่ทำให้เห็นถึงอัตลักษณ์ของแต่ละชาติพันธุ์ที่มีความ
แตกต่างกัน

สรุปผลและอภิปรายผล
	 จากผลการวิจัยพบว่า ก่อนการแต่งงานอัตลักษณ์ชาติพันธุ์ของแต่ละกลุ่มมีความแตกต่าง
กันทั้งอัตลักษณ์จีน ไทยและมลายูมุสลิม ที่เป็นเช่นนี้เนื่องจากแต่ละกลุ่มชาติพันธุ์มีความเชื่อ
วิถีปฏิบัติตามวัฒนธรรมของตนเอง สำหรับอัตลักษณ์มลายูมุสลิมมีวิถีปฏิบัติตามหลักศาสนา
อสิลามซึง่สอดคลอ้งกบังานเขยีนของเสาวนยี ์ จติตห์มวด (2535) ทีไ่ดอ้ธบิายถงึความเปน็มสุลมิ
ที่เชื่อมโยงกับศาสนาอิสลาม อิสลามเป็นวัฒนธรรมหรือวิถีแห่งการดำเนินชีวิตที่ได้วางรูปแบบ
แหง่พฤตกิรรมของมสุลมิไวต้ัง้แตเ่กดิจนตาย และในงานวจิยัของเกต็ถวา  บญุปราการ (2551)
ยังพบว่ามุสลิมจะนิยามตัวเองต่างจากกลุ่มอื่น โดยใช้วัฒนธรรมของชาติพันธุ์และวัฒนธรรม
ความเชื่อในศาสนาในการนิยามตัวตนถึงแม้ว่าจะมีการข้ามพรมแดนรัฐ-ชาติก็ตาม ส่วน
อัตลักษณ์จีนผู้วิจัยพบว่า ชาวจีนจะมีความเชื่อและวิถีปฏิบัติตามวัฒนธรรม และมีพิธีกรรม
ของกลุ่มชาติพันธุ์จีน ซึ่งสอดคล้องกับงานวิจัยของ แพร  ศิริศักดิ์ดำเกิง (2546) ที่อธิบายถึง

86 วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



	 เมื่อศึกษาถึงพิธีกรรมการแต่งงานในฐานะปฏิบัติการประจำวันพบว่า คู่แต่งงานมีพิธี
นกิะ๊หต์ามหลกัการของศาสนาอสิลาม แตใ่นสถานการณแ์ละบรบิททีเ่ปลีย่นไปในกระแสความ
ทันสมัยทำให้พิธีกรรมการแต่งงานมีการต่อรองเกิดขึ้น นั่นคือ การผสมผสานพิธีกรรมดั้งเดิม
ที่มุสลิมถือปฏิบัติกับพิธีกรรมตามความนิยมในระดับท้องถิ่น ดังนั้นจึงเห็นว่าคู่แต่งงานมีการ
จดัพธิกีรรมอืน่เพิม่เตมิจากเดมิคอื หลงัจากมพีธินีกิะ๊หแ์ลว้ มกีารกนิเลีย้งแบบโตะ๊จนี มกีาร
นำดนตรีมาร้องรำทำเพลงเพื่อให้งานครึกครื้น หรือการแต่งกายของคู่แต่งงานจะเป็นชุดเจ้าสาว
อย่างสมัยนิยมเป็นชุดราตรีสีขาว ส่วนชุดเจ้าบ่าวจะเป็นการสวมสูทผูกไทต์ นุ่งกางเกงขายาว
สีตามสูท ที่เป็นเช่นนี้เนื่องจากในภาคปฏิบัติการประจำวันของพิธีกรรมการแต่งงานเจ้าบ่าว
เจ้าสาว ซึ่งเป็นคนหนุ่มสาวรุ่นใหม่ ต้องออกไปทำงานนอกบ้าน และมีมุมมองว่าการแต่งกาย
หรือการจัดงานแต่งงานตามหลักสากลบ่งบอกถึงความทันสมัย แต่ในส่วนของกลุ่มผู้ใหญ่ที่
ยังเคร่งครัดตามประเพณีบางกลุ่มก็จะยังคงให้จัดพิธีกรรมการแต่งงานตามขนบธรรมเนียม
ประเพณีที่สืบทอดกันมา แต่อย่างไรก็ตามคู่แต่งงานที่เป็นมุสลิมบางคู่ได้ใช้สถานที่จัดงาน
เป็นโรงแรม เนื่องจากสะดวกสบายกว่าจัดที่บ้าน หรือบ่งบอกถึงสถานภาพของคู่สมรส ใน
พิธีกรรมการแต่งงานตามหลักสากลทางโรงแรมจะจัดเทียนไว้ให้คู่บ่าวสาวจุดเทียน เปิดไวน์
แล้วรินใส่แก้วไวน์ซึ่งจัดเรียงไว้ให้ลดหลั่น หรือมีเค้กให้คู่บ่าวสาวตัดเค้ก ซึ่งในพิธีกรรมของ
อิสลามไม่สามารถทำแบบนั้นได้ เนื่องจากขัดกับหลักการของศาสนาอิสลาม ในภาคปฏิบัติ
การประจำวันจึงเกิดการต่อรองเกิดขึ้น นั่นคือให้มีทุกอย่างครบ แต่ไม่จุดเทียน ไม่เปิดไวน์
เพราะไวน์ถือว่าเป็นสิ่งมึนเมา และเป็นข้อห้ามของอิสลาม จากปรากฏการณ์ดังกล่าวสอดคล้อง
กับแนวคิดปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของ de Certeau (1984 อ้างถึงในสุธาริน  คูณผล, 2550)
อธบิายไวว้า่วธิกีารทำงานของชวีติประจำวนัจดุสำคญัคอื “การกระทำ” และ “วธิกีาร” กลวธิี
ที่เบียดแทรกเข้าไปในพื้นที่ของอำนาจจากฝ่ายที่มีอำนาจเหนือกว่า de Certeau มองว่า
การดำเนินชีวิตประจำวันเป็นเรื่องการแย่งชิงและต่อรองความสัมพันธ์เชิงอำนาจระหว่าง
ผู้กำหนดกับผู้ใช้ ทั้งหมดนี้ไม่ใช่ความสัมพันธ์ทางเดียว แต่เป็นวงจรของอำนาจที่หมุนเวียน
อย่างไม่มีสิ้นสุดในชีวิตประจำวัน

อัตลักษณ์ชาวจีนว่า ชาวจีนจะมีความเชื่อในเรื่องเทพเจ้า มีประเพณีและพิธีกรรมต่างๆ
ตามความเชื่อที่ผสมผสานระหว่างความเชื่อดั้งเดิมกับความเชื่อตามสภาพแวดล้อมที่อาศัยอยู่
ส่วนอัตลักษณ์ของชาวไทยพุทธ อย่างบังพจน์พบว่าเป็นไปตามบริบทของคนท้องถิ่นใต้ ที่นับถือ
ศาสนาพุทธ พูดภาษาถิ่นใต้ มีวัฒนธรรมและความเชื่อตามบรรพบุรุษ

	 ส่วนพิธีกรรมการแต่งงานของมลายูมุสลิมจึงถูกต่อรอง และการดำเนินชีวิตหลังแต่งงาน
บางสถานการณ์จึงมีการข้ามพรมแดนทางชาติพันธุ์ และมีการลดการรักษาพรมแดนลงเพื่อ
ให้สอดคล้องกับการดำเนินชีวิตประจำวัน

87วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



ข้อเสนอแนะ
1. ข้อเสนอแนะจากงานวิจัย
	 จากการศึกษาพบว่า คู่แต่งงานต่างกลุ่มชาติพันธุ์จะมีการรักษาพรมแดนและลดการ
รักษาพรมแดนลง ทั้งนี้ขึ้นอยู่กับเงื่อนไขและบริบทของแต่ละสถานการณ์ ดังนั้นผู้วิจัยจึงเห็น
กลวิธีในการปรับตัวของคู่แต่งงานข้ามชาติพันธุ์อย่างยืดหยุ่น โดยไม่จำเป็นต้องยึดติดกับ
หลักการปฏิบัติของศาสนาที่เข้มงวด ทั้งนี้เนื่องจากทั้งคู่ต่างมีเป้าหมายในการดำเนินชีวิตที่
ยึดโยงกับหลักเหตุผลในการตัดสินใจ ผ่านปฏิบัติที่ไม่ต้องการให้เกิดความขัดแย้ง ผู้วิจัยมองว่า
เป็นสิ่งที่ดีที่ควรจะหยิบประเด็นเหล่านี้มาสร้างความสมานฉันท์ และเชื่อมโยงสายใยรักให้
เกดิขึน้ในครอบครวั และรวมไปถงึการสรา้งใหช้มุชนเขม้แขง็ไดโ้ดยใหค้วามสำคญักบัสถาบนั
ครอบครัว

2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป
	 ควรศึกษาเกี่ยวกับปฏิบัติการในชีวิตประจำวันผ่านพื้นที่แต่งงานของกลุ่มชาติพันธุ์อื่นๆ
เพื่อให้เห็นถึงปฏิบัติการในชีวิตประจำวันที่หลากหลาย

เอกสารอ้างอิง
เก็ตถวา  บุญปราการ. (2551) ปฏิบัติการในชีวิตประจำวันของผู้ค้ามุสลิมข้ามแดนปาดังเบซาร์
	 ไทย - มาเลเซีย. ปรัชญาดุษฎีบัณฑิต (ไทศึกษา) มหาวิทยาลัยมหาสารคาม.
แพร  ศิริศักดิ์ดำเกิง. (2546) ปฏิสัมพันธ์ระหว่างชาวมลายูมุสลิมและชาวจีนในย่านสายกลาง
	 จังหวัดยะลา. วิทยานิพนธ์ศิลปศาสตรมหาบัณฑิต มหาวิทยาลัยศิลปากร. (2549)
	 องค์ความรู้การวิจัยความสัมพันธ์พุทธ-มุสลิม ในจังหวัดชายแดนภาคใต้ในรอบ 49 ปี.
	 กรุงเทพฯ: ภาควิชามานุษยวิทยา คณะโบราณคดี มหาวิทยาลัยศิลปากร.
ยศ  สันตสมบัติ. (2548) มนุษย์กับวัฒนธรรม. (พิมพ์ครั้งที่ 3) กรุงเทพฯ: มหาวิทยาลัย
	 ธรรมศาสตร์.
ศิริรัตน์  แอสกุล. (2551, มกราคม-มิถุนายน) การแต่งงานข้ามวัฒนธรรมของผู้หญิงชนบท
	 ในเขตจังหวัด. เอเชียปริทัศน์, 29(1) หน้า 36-57.
สมาคมนักเรียนเก่าอาหรับ. (2544) ฟิกฮุซซุนนะฮ เล่ม 1-3. นนทบุรี: มูลนิธิ อัซ - ซิกรอ.
สันต์  สุวัจฉราภินันท์. (2552) ปัญหาและความรู้ของที่ว่าง: ศึกษาจากทฤษฎีว่าด้วยที่ว่าง
	 ของฮองรีเลอแฟร์บ และมิเชล เดอ แชร์โต. ในรัฐศาสตร์สาร เล่ม 3 หน้า 29 - 45.
สุธาริน  คูณผล. (2550, พฤษภาคม - สิงหาคม) เรื่องของชีวิตประจำวัน รัฐศาสตร์สาร.
	 28(2) หน้า 113 - 141.
เสาวนีย์  จิตต์หมวด. (2535) วัฒนธรรมอิสลาม. (พิมพ์ครั้งที่ 3) กรุงเทพฯ: ทางนำ.
อภิญญา  เฟื่องฟูสกุล. (2546) อัตลักษณ์: การทบทวนทฤษฎีและกรอบแนวคิด. กรุงเทพฯ:
	 คณะกรรมการสภาวิจัยแห่งชาติ สาขาสังคมวิทยา สำนักงานคณะกรรมการวิจัยแห่งชาติ.

88 วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556



Barth,  Fredrik. (1969) Ethnic groups and boundaries. Boston: Little Brown.
	 de Certeau, Michel. (1984) The practice of everyday life. Berkeley:
	 University of California Press.
Lefebvre, Henri. (2004) Everyday life in the modern world. London: Routledge

บุคลานุกรม
ก๊ะนา (2552, 2 - 3 กันยายน) สัมภาษณ์ที่ร้านน้ำชาหลังตลาดศรีตรัง ถนนปุณณกัณฑ์
	 อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา 
ก๊ะวานี  (2553, 10 กันยายน) สัมภาษณ์ที่ร้านขายไก่ทอดตลาดศรีตรัง ถนนปุณณกัณฑ์
	 อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา 
บังเซม (2552, 21 สิงหาคม) สัมภาษณ์ที่ร้านน้ำชาหลังตลาดศรีตรัง ถนนปุณณกัณฑ์
	 อำเภอหาดใหญ่ จังหวัดสงขลา 
บงัพจน ์(2553, 8 มกราคม) สมัภาษณท์ีโ่รงชา้ง มหาวทิยาลยัสงขลานครนิทร ์อำเภอหาดใหญ่
	 จังหวัดสงขลา 
รตันา (2552, 22 สงิหาคม) สมัภาษณท์ีร่า้นนำ้ชาตลาดศรตีรงั ถนนปณุณกณัฑ ์อำเภอหาดใหญ่
	 จังหวัดสงขลา 
สมชาย (2553, 9 กุมภาพันธ์) สัมภาษณ์ที่โรงช้าง มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ อำเภอหาดใหญ่
	 จังหวัดสงขลา 
สันติ (2553, 9 กุมภาพันธ์) สัมภาษณ์ที่โรงช้าง มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ อำเภอหาดใหญ่
	 จังหวัดสงขลา 
โสภี (2552, 22 สิงหาคม) สัมภาษณ์ที่ร้านน้ำชาตลาดศรีตรัง ถนนปุณณกัณฑ์ อำเภอหาดใหญ่
	 จังหวัดสงขลา

89วารสารศิลปศาสตร์
ปีที่ 5 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม-มิถุนายน 2556


