
วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์ 
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.11, No.1 January - June 2018 

   31 
 

 

ประเพณีบุญข้าวสาก: ศรัทธาถึงผี สามัคคีถึงคน 
Bun Khao Sak Tradition: Beliefs in Ghosts that Unite Humans   

สถิตย์  ภาคมฤค1 

Satit  Pakmaluk 

Abstract 
 Bun Khao Sak not only reflects the role of a local Buddhist 
tradition but also important social behavior that must be preserved.   
The objective of this study was to analyze the roles of Bun Khao Sak 
tradition through data collected from related documents and from local 
wise men in Roi-et and Mahasarakham.  The results indicated that beliefs 
and faith in the deceased was a symbolic representation of feeling 
gratitude towards ones’ ancestors. They also reflected unity among 
relatives and people in the community.  Thus, Bun Khao Sak is a local 
creative lesson for a sustainable, harmonious and close-knit community. 

Keywords:  beliefs in ghosts,  Bun Khao Sak, unity resulting from a tradition 

 

 
                                                           
1ดร. สาขาวิชาการสอนภาษาไทย คณะครุศาสตร์  มหาวิทยาลัยราชภัฏสกลนคร ประเทศไทย 
Ph.D., Department of Teaching Thai, Faculty of Education, Sakon Nakhon Rajabhat University, Thailand 

Corresponding Author E-mail: Satitpakmaluk@gmail.com 
(Received: 1 June, 2517; Revised: 15 February, 2018; Accepted: 7 march, 2016) 

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019
31



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.10, No.2 July - December 2018 

     
32   
  

บทคัดย่อ 
บุญข้าวสากนอกจากจะสะท้อนบทบาทของประเพณีท้องถิ่นในทางพุทธ

ศาสนาแล้วยังสะท้อนความส าคัญที่ต้องปฏิบัติอันเป็นพฤติกรรมทางสังคมที่พึงปฏิบัติ 
บทความนี้มีวัตถุประสงค์เพื่อวิเคราะห์ประเพณีบุญข้าวสากของชาวอีสานในมิติการ
วิเคราะห์บทบาทของประเพณี โดยใช้ข้อมูลจาก 2 แหล่ง คือ ข้อมูลเอกสาร และข้อมูล
ภาคสนามจากปราชญ์ท้องถิ่นในจังหวัดร้อยเอ็ดและ มหาสารคาม ผลการวิเคราะห์ชี้ให้เห็น
ว่า บุญข้าวสากชี้ให้เห็นถึงความเชื่อถือศรัทธาที่เกิดต่อผู้ล่วงลับไปแล้วและเป็นการ
แสดงออกเชิงสัญลักษณ์ต่อการระลึกรู้คุณบรรพชน นอกจากนี้ยังสะท้อนให้เห็นมิติการ
สร้างความสามัคคีของเครือญาติและชุมชนที่มีการตอกย้ าให้เกิดความแน่นแฟ้นต่อกันใน
สังคม บุญข้าวสากจึงเป็นบทเรียนสร้างสรรค์สังคมท้องถิ่นเพื่อความสมานฉันท์ที่ยั่งยืน 

ค าส าคัญ: บุญข้าวสาก   มิติความสามัคคีจากประเพณี  ศรัทธาถึงผี    

บทน า 
 ภาคตะวันออกเฉียงเหนือของประเทศไทย มีการด าเนินกิจกรรมทางวัฒนธรรม
ทั้งที่เป็นวัฒนธรรมถิ่นดั้งเดิมและวัฒนธรรมทางพุทธศาสนา วัฒนธรรมเหล่านี้ล้วนจะช่วย
สร้างสรรค์ให้เกิดพฤติการณ์ทางสังคมที่จะส่งผลให้เกิดแนวทางในการปฏิบัติตนของ
สังคมที่จะเกิดความสมานฉันท์ได้อย่างสันติ   
 สังคมของผู้คนที่อาศัยอยู่ในเขตภาคตะวันออกเฉียงเหนือมีความเป็นสังคม   
กสิกรรมเสียโดยมากซึ่งต้องอาศัยแรงคนในการท ากสิกรรมเหล่านั้นที่เรียกว่า “การลง
แขก” เพื่อช่วยเหลือให้งานส าเร็จลุล่วง ดังนั้นความสามัคคีจึงเป็นหนทางส าคัญที่จะ
ช่วยให้สังคมกสิกรรมสามารถด าเนินไปได้เพราะความสงบสุขและต้องสร้างวัฒนธรรมที่
จะปกป้องและป้องกันความแตกแยกในสังคม โดยเฉพาะกลุ่มเครือญาตินั้นหากมี 
ความบาดหมางเพียงเล็กน้อยก็จะกระทบกระเทือนต่อการท ามาหากิน ดังนั้นวัฒนธรรม
ความสามัคคีจึงเป็นจริยธรรมส าคัญที่ต้องรักษาเป็นอย่างยิ่ง (Auytrakul, 1984, p. 24) 

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019

32



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์ 
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.11, No.1 January - June 2018 

   33 
 

 

 วัฒนธรรมที่แสดงออกเหล่านี้ล้วนชวนให้เกิดความเชื่อและความศรัทธาที่มีต่อ
คนและสังคม และเป็นแรงขับเคลื่อนให้สั งคมเกิดการพัฒนาอย่างต่อเนื่อง ดังที่  
Keawthep (2014, pp. 27 - 28) ได้สังเคราะห์การนิยามความหมายของวัฒนธรรม
จากหลากหลายส านักแนวคิดโดยอธิบายเป็นจุดร่วมได้ 5 ประเด็น คือ มีความเป็น
จิตส านึกร่วม มีลักษณะเฉพาะบริบท มีลักษณะเป็นพลวัต เป็นสิ่งที่ต้องถ่ายทอด  
และมีลักษณะเป็นเครือข่าย ลักษณะเหล่านี้  Keawthep (2014 , pp. 27 - 28)  
ได้พยายามสังเคราะห์และอธิบายเชื่อมโยงให้เห็นได้ชัดเจนว่าวัฒนธรรมย่อมมีมุมมอง  
ที่ควรวิเคราะห์โดยใช้แว่นหลากหลายมุมมองที่จะสะท้อนให้เห็นความจริงที่แฝงเร้น  
ในกิจกรรมต่าง ๆ ในสังคม 
 ประเพณี เป็นกิจกรรมทางความเชื่อที่ท าสืบทอดต่อกันเรื่อยมา โดยที่คนใน
สังคมให้การยอมรับและยึดถือเป็นแนวทางสืบต่อกันเรื่อยมา ประเพณีจ าแนกเป็น  
2 ส่วนส าคัญ คือ ประเพณีที่เกิดจากความเชื่อทางศาสนา และประเพณีที่เกิดจากความ
เชื่อท้องถิ่น ทั้งนี้ชาวอีสานก็ย่อมมีประเพณีเป็นหมุดส าคัญในการสร้างความกลมกลืน
และสร้างความสามัคคีต่อกัน ซึ่งจะช่วยถักทอและร้อยรัดสังคมอีสานให้สามารถอยู่
ร่วมกันได้อย่างปกติสุข ประเพณีจะช่วยสร้างกติกาและสร้างบรรทัดฐานทางสังคม
อีสานโดยก าหนดเป็นประเพณีประจ า 12 เดือน เรียกกันว่า ฮีต 12 และมีการจัด
กิจกรรมประจ าเดือน ที่ปฏิบัติสืบเนื่องกันเร่ือยมา (Parijano, 1952, p. 57) นอกจากนี้
การจัดประเพณีทั้ง 12 ยังสามารถช่วยพัฒนาคุณธรรมจริยธรรมของสังคมให้สามารถ
อยู่ร่วมกันได้อย่างมีความสุข  
 ประเพณี เป็นกิจกรรมทางสังคมอย่างหนึ่งที่มีบทบาทในการขับเคลื่อนสังคม
ทั้งท าหน้าเป็นผู้กระท าและท าหน้าที่เป็นผู้ถูกกระท า โดยแนวคิดของบทบาทหน้าที่นี้
เป็นมิติหนึ่งของการมองสังคมโดยใช้แนวคิดโครงสร้าง -หน้าที่นิยม ซึ่งค าว่า บทบาท 
หรือหน้าที่นิยมนั้น Sanyawiwatt (2007, pp. 56 - 57) กล่าวว่า หน้าที่นิยมจ าแนกได้ 
2 ลักษณะ คือ หน้าที่แจ้ง และหน้าที่แฝง ส่วน Na Thalang (2009, p. 360) ได้อธิบาย
เพิ่มเติมว่า วัฒนธรรมประเพณีมีบทบาทหน้าที่ต่อมนุษย์เพื่อสนองตอบความต้องการ

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019
33



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.10, No.2 July - December 2018 

     
34   
  

ของมนุษย์ทั้งปวง ทั้งด้านพื้นฐานการด ารงชีพ ด้านความมั่นคงของสังคม และด้ าน
ความมั่นคงทางด้านจิตใจ จากแนวคิดที่กล่าวมาจะเห็นได้ว่า ประเพณีเป็นวัฒนธรรม
หนึ่งที่ช่วยเสริมสร้างให้เกิดบทบาทต่อสังคมโดยกล่าวว่า ประเพณีมีทั้งบทบาทหน้าที่
แจ้ง คือ เป็นกิจกรรมที่สร้างสรรค์ให้สังคมสามารถอยู่ร่วมกันได้ย่างปกติสุขตามความ
เชื่อถือ และมีบทบาทหน้าที่แฝงคือช่วยให้สังคมสามารถสร้างแรงประสานให้เกิด 
ในสังคมภายใต้เงื่อนไขทางความเชื่อและความศรัทธาในสิ่งเดียวกันเป็นหลักยึดนั่นเอง 
 บุญข้าวสาก เป็นประเพณีในเดือน 10 ซึ่งมีความเชื่อมโยงทางความเชื่อต่อ
เนื่องมาจากประเพณีในเดือน 9 คือ “บุญข้าวประดับดิน” ตามคติความเชื่อของชาว
อีสานกล่าวว่า เมื่อถึงวาระเดือน 9 จะท าบุญข้าวประดับดินโดยจะมีการห่อ “ข้าวน้อย” 
ไปพลีไว้ตามต้นไม้ซึ่งมีมูลเหตุเพราะเชื่อว่าเป็นวันที่พญายมบาลจะปล่อยให้วิญญาณ
ออกจากนรกเพื่อมาขอรับส่วนบุญที่ลูกหลานจัดท าให้มีก าหนด 1 เดือน คือ นับตั้งแต่
วันขึ้น 15 ค่ า เดือน 9 ไปจนถึงวันขึ้น 15 ค่ า เดือน 10 ต้องกระท าเป็นประจ าทุกปี 
ทั้งนี้ประเพณีในฮีต 12 บางเดือนก าหนดจัดต่อเนื่องกัน 3 ปีแล้วเว้น 1 หรือ 2 ปี                  
จึงจะก าหนดให้จัดอีกในรอบต่อไป เช่น บุญผะเหวด บุญบั้งไฟ เป็นต้น แต่บุญข้าวสาก
นั้นต้องจัดทุกปี (Martburom, 2016) 
 ในการศึกษาครั้งนี้ มุ่งศึกษาประเพณีบุญข้าวสากของชาวอีสานที่จัดขึ้น 
ในวันขึ้น 15 ค่ า เดือน 10 ข้อมูลในการศึกษาครั้งนี้มี 2 กลุ่มคือ 1) ข้อมูลมุขปาฐะ  
ได้จากการสัมภาษณ์ปราชญ์ชาวบ้านและสังเกตการณ์อย่างมีส่วนร่วมในประเพณี ในช่วง
เดือน กรกฎาคม 2559 – ธันวาคม 2560  โดยเก็บข้อมูลจากเขตพื้นที่จังหวัดร้อยเอ็ด 
มหาสารคาม และ 2) ข้อมูลลายลักษณ์ จากหนังสือประเพณีโบราณไทยอีสาน  
ของ Parijano (1952) และหนังสือต ารามรดกอีสาน ของ Boonjerm (2006) โดยก าหนด
ประเด็น ในการศึกษาและน าเสนอ ในบทความนี้จ านวน 2 ประเด็น คือ 1) ศรัทธาถึงผี 
เป็นประเด็นที่ต้องการอธิบายถึงนัยยะแห่งการด าเนินงานของประเพณีโดยมี “ศรัทธา” 
เป็นพลังผลักดัน และมี “ผี” เป็นเป้าหมายกิจกรรม และ 2) สามัคคีถึงคนเป็นประเด็น
ที่ต้องการอธิบายให้เห็นถึงกุศโลบายของ “บุญข้าวสาก” ที่มีฐานะเป็นแรงเสริมส าคัญ

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019

34



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์ 
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.11, No.1 January - June 2018 

   35 
 

 

ให้สังคมเกิดความสามัคคี อันเป็นภูมิปัญญาที่เชื่อมสังคมให้สามารถอยู่ร่วมกันได้  
อย่างมีความสุข 

บุญข้าวสาก: ศรัทธาถึงผี 
 บุญข้าวสากเป็นงานบุญที่สืบเนื่องจากการปักด าข้าวแล้วเสร็จจนข้าวตั้งท้อง
จึงได้มีการจัดประเพณีในทางพระพุทธศาสนาขึ้น ทั้งนี้เป็นงานที่เชื่อมโยงความคิดเร่ือง
ผีมาจากงานบุญเดือน 9 เพราะเชื่อว่าพญายมบาลปล่อยวิญญาณออกจากนรกในช่วง
นั้นแล้วให้เที่ยวหาของกินตามที่มีคนพลีไว้ให้ครั้นถึงเดือน 10 ลูกหลานจะท าข้าวสาก
เพื่อไปแขวนไว้ตามกิ่งไม้เพื่อให้ภูตผีเหล่านั้นน าไปกินในระหว่างเดินทางกลับนรกภูมิ 
บุญข้าวสากจึงเป็นบุญที่รับเอามาจากวัฒนธรรมของพราหมณ์ที่มีการท าบุญแก่ผู้วาย
ชนม์โดยการท าอาหารอันประณีตไปพลีไว้ตามป่าช้าในวันเพ็ญเดือนสรทะแล้วมี
พระภิกษุเห็นเข้าจึงเกิดความเสียดายในอาหารอันประณีตเหล่านี้จึงไปเก็บกินท าให้
เหล่าพราหมณ์ต าหนิพระพุทธเจ้าว่าสาวกของพระองค์ไปแย่งข้าวผีท าให้ผู้ล่วงชีวิตไป
แล้วเกิดความหิวโหย พระพุทธเจ้าจึงตรัสห้ามไม่ให้พระภิกษุเก็บกินอาหารเหล่านั้น  
แต่ก็มีพุทธานุญาตให้รับอาหารโดยผู้ให้ไม่เจาะจงผู้รับด้วยจึงเรียกว่า สลากภัต จัดเป็น
งานบุญเดือน 10 ที่ท าสืบต่อกันมา นอกจากนี้ ค าว่า “ข้าวสลากภัต” นั้น ค่อนข้างออก
เสียงล าบากในภาษาอีสานจึงนิยมรวบเสียงกลายเป็น “ข้าวสาก” การจัดบุญข้าวสาก
ของชาวอีสานนั้น Janpenk et al. (p. 239) ได้อธิบายกิริยาบุญที่ต้องกระท าในบุญขา้ว
สากว่า เมื่อถึงฤดูกาลในเดือน 10 จะท าบุญข้าวสากซึ่งเข้าใจว่ามาจากค าที่เรียกว่า 
“สารทกาล” อันหมายถึง ดอกบวบขม ตรงกับวันเพ็ญเดือนสิบ ชาวพุทธจะเข้าวัดฟัง
ธรรมและน าข้าวสากไปอุทิศแก่ญาติพี่น้องผู้ล่วงลับเรียกว่า ส่งข้าวเปรต นอกจากนี้ยัง
ท าข้าวสาก ห่อข้าวน้อย ไปพลีไว้ตามหัวไร่ปลายนาเพื่อบูชานางยักขินีและบูชาผีตาแฮก
ตามความเชื่อ การพลี-ข้าวเพื่อบูชานางยักขินีนั้น Velawong (pp. 85 - 90) ได้ปริวรรต
และเรียบเรียงวรรณกรรมท้องถิ่นเรื่อง เสียวสวาด ที่กล่าวถึงการจองเวรระหว่าง  
เมียหลวงและเมียน้อยของเศรษฐีคนหนึ่ง ดังความว่า  

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019
35



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.10, No.2 July - December 2018 

     
36   
  

คร้ังหนึ่ง มีครอบครัวเศรษฐีครอบครัวหนึ่งเมียของเศรษฐีไม่มีลูกจึง
แต่งเมียน้อยเข้าบ้าน ต่อมาเมียน้อยตั้งท้องเมียหลวงจึงวางแผนท าให้
เมียน้อยแท้งลูกถึง 3 ครั้ง ในครั้งที่ 3 นี้  เมียน้อยตายพร้อมลูก ก่อนตาย
เมียน้อยรู้ว่าเป็นเมียหลวงท าร้ายตนจึงสาปแช่งจองเวรทุกภพชาติ 
ต่อมาเมียหลวงเกิดเป็นนางกวางก าลังตั้งท้อง ส่วนเมียน้อยเกิดเป็น
นางเสือ นางเสือก็ฆ่านางกวางด้วยแรงอาฆาตนี้ต่างผลัดกันฆ่าและถูก
ฆ่ามาอีกหลายชาติ ลุถึงสมัยพุทธกาล เมียหลวงเกิดเป็นนางกุลธิดาอยู่
ในเมืองสาวัตถี เมียน้อยเกิดเป็นนางยักขินี นางกุลธิดาและสามีทราบ
ว่านางยักขินีจะมาจับตนกินก็ไปพึ่งพระบารมีพระพุทธเจ้า พระพุทธ
องค์ทรงตรัสแสดงผลของการจองเวรจนท าให้ทั้งสองฝ่ายหันมาเป็น
มิตรต่อกันและให้นางยักษ์รักใคร่สองสามีภรรยาดังบุตรของตนเอง 
โดยทรงแนะน าให้สองสามีภรรยาพานางยักษ์ไปอาศัยอยู่ในที่นาของ
ของตนเองและตอบแทนด้วยการบอกเรื่องฝนฟ้าอากาศ ท าให้นาง
กุลธิดาท านาถูกต้องตามฤดูกาลได้ผลดีกว่าคนอ่ืน นางจึงน าอาหารมา
ไหว้ ครั้งชาวบ้านเรือนเคียงทราบข่าวก็เอาอย่างบ้างจนท าให้นางยักษ์
มีอาหารมากมายจนกินไม่หมดจึงน ามาจัดเป็นส ารับผูกสลากถวาย
พระสงฆ์ จนกลายเปน็บญุข้าวสากในปัจจุบัน (Velawong, pp. 85 - 90) 

 นอกจากนี้ คติในการท าบุญข้าวสากนั้นได้สะท้อนมุมมองหนึ่งส าคัญประการหนึ่ง 
คือ ที่เป็นการแสดงถึงความศรัทธาต่อผีบรรพชนและอาจเป็นจุดเริ่มต้นของการจัด
ประเพณีบุญข้าวสาก ทั้งนี้เพราะสังคมของชาวอีสานเชื่อว่าผีมีอยู่จริงและมีฤทธิ์อ านาจ
เหนือกว่าคนจนสามารถบันดาลทุกอย่างได้ (Pimsan, 2003, p. n) โดยเฉพาะผีบรรพ
ชนนั้น ตามความเชื่อคือ เมื่อญาติพี่น้องที่ล่วงลับไปแล้วยังไม่ไปเกิดก็จะช่วยเหลือบ ารุง
ลูกหลานให้อยู่เย็นเป็นสุข มักมีการเลี้ยงผีหรือเซ่นสรวง บัตรพลี เป็นประจ าเพื่อให้ 

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019

36



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์ 
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.11, No.1 January - June 2018 

   37 
 

 

ผีบรรพชนพึงพอใจและปกครองคุ้มครองลูกหลานให้มีความสุข และพัฒนามาเป็น
ประเพณีบุญข้าวสากในปัจจุบัน 
 บุญข้าวสากก าหนดจัดในวันขึ้น 15 ค่ า เดือน 10 ของทุกปี โดยชาวบ้านที่เป็น
พุทธศาสนิกชนจะจัดส ารับข้าวปลาอาหารมาถวายพระสงฆ์โดยไม่เจาะจงผู้รับถวายด้วย
การเขียนชื่อเจ้าภาพในกระดาษม้วนใส่ภาชนะจากนั้นผู้น าพิธีก็จะน าพากล่าวค าถวายว่า 

เอตานิ มะยัง ภันเต สลากภัตตานิ สะปะริวารานิ อะสุกัฎฐาเน ฐะ
ปิตานิ ภิกขุสังฆัสสะ โอโณชยามะ สาธุ โน ภันเต ภิกขุสังโฆ เอตานิ 
สลากภัตตานิ สะปะริวารานิ ปะฏิคัณหาตุ อัมหากัง ทีฆะรัตตัง  
หิตายะ สุขายะ... (Parijano, 1952, p. 488) 

 จากนั้นก็จะถวายสลากที่มีรายชื่อเจ้าภาพให้พระสงฆ์จับจนครบทุกรูปแล้วให้
สมมติเอาข้าวสาก 1 ส ารับมาถวายพระเถระประธานสงฆ์จากนั้นประธานพระสงฆ์จะ
กล่าวค าอุปโลกน์ข้าวสากเป็นภาษาบาลี  ซึ่งเป็นวินัยกรรมที่ต้องกระท าเพื่อแสดงว่า
ท่านได้รับเอาแล้วและให้ญาติโยมหยิบยกถวายแด่พระสงฆ์รูปที่จับสลากได้ชื่อของตน
จนครบทุกรูปโดยมากจะเป็นส ารับอาหารบ้าง หรืออาจจัดข้าวเหนียวนึ่งท่ีห่อใบตอง
พร้อมอาหาร เช่น ส้มเนื้อ ปลาย่าง กบย่าง เป็นต้น ห่อใส่ด้วยกันแล้วม้วนพับกลัดด้วย
ไม้ให้เห็นรูปคล้ายห่อหมกนิยมเรียกกันว่า “ห่อข้าวน้อย” มาถวายก็ได้ ส่วนข้าวปลา
อาหารอีกส ารับเป็นการห่อด้วยใบตองเป็นริ้วยาวประมาณ 20 -30 เซนติเมตร 
ประกอบด้วยส ารับละ 2 ห่อ ภายในบรรจุข้าวเหนียวนึ่ง อาหาร พริกแห้ง เกลือ ฯลฯ 
จ านวน 1 อัน และบรรจุ หมากพลู ต าเมี่ยง ของหวาน ข้าวต้ม ฯลฯ อีกหนึ่งอันแล้ว
ม้วนพับกลัดหัวท้ายด้วยไม้ให้มิดชิดแล้วเอาปลายด้านบนของห่อข้าวนี้มากลัดติดกันให้
คล้ายรูปอักษร V คว่ าหัวเพื่อให้ใช้ห้อยตามกิ่งไม้ได้เรียกกันว่า “ข้าวสาก” โดยท าเช่นนี้
จ านวนหลายส าหรับ แล้วน าไปรวมกันเพื่อถวายพระสงฆ์  เมื่อพระคุณเจ้าฉันภัตตาหาร
เสร็จท่านก็จะกรวดน้ าราดบนข้าวสากแล้วเจ้าของข้าวสากจึงเอาไปแขวนไว้ตามก่ิงไม้
เพื่อให้ญาติที่ล่วงลับและผีไร้ญาติได้บริโภคอาหารเหล่านี้จึงเป็นอันเสร็จพิธี  

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019
37



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.10, No.2 July - December 2018 

     
38   
  

 จากข้ันตอนการท าพิธีที่กล่าวมาข้างต้นค าว่า “ข้าวสาก” หากมองในพิธีกรรม
ย่อมหมายถึงส ารับอาหารที่ถวายพระสงฆ์โดยวิธีการจับสลากแต่หากมองใน
รายละเอียดพิธีกรรมแล้ว “ข้าวสาก” เป็นข้าวส่งเปรตที่ญาติจะน าไปส่งให้ ถือคติ
ผสมผสานกับศาสนาพุทธเพราะถือว่าพระสงฆ์เป็นผู้เชื่อมระหว่างโลกมนุษย์และโลก
วิญญาณ อันเป็นกุศโลบายที่ยกบทบาทของพระสงฆ์มาแทรกกลางระหว่างคนกับผี
บรรพชนของตนเอง ข้าวสากจึงต้องกลายเป็นพิธีกรรมทางศาสนาพุทธโดยปริยาย 
 ความส านึกรู้ของชาวอีสานในปัจจุบันต่อประเพณีบุญข้าวสากนั้นจะมีกิจกรรม
ที่ท าต้องท าบุญเพื่ออุทิศส่วนกุศลไปยังบรรพชนที่ล่วงลับไปแล้ว ทั้งนี้ถือเป็นประเพณีที่
ต้องปฏิบัติแม้ว่าจะทุกข์ยากเพียงใดเมื่อถึงคราวประเพณีบุญข้าวสากแล้วจะต้องสรรหา
ข้าวปลาอาหารไปเซ่นสรวงพลีแก่วิญญาณผู้ล่วงลับ และเป็นประเพณีบุญที่จะหลีกเว้น
มิได้เพราะญาติผู้ล่วงลับไปแล้วจะไม่ได้รับส่วนกุศลเลย ฉะนั้นการมาท าบุญที่วัดจึง
กลายเป็นเคร่ืองแสดงความร าลึกและกตัญญูที่ต้องกระท าเป็นอย่างยิ่ง ดังปรากฏในบท
สรภัญญะอีสานว่า 

...โอ่โอลูกแม่เอ๋ย   อย่าละเลยการท าทาน 
วันนี้ยมบาล   ท่านประทานปล่อยแม่มา 
เพื่อรับบุญกุศล  ขอให้ลูกจงท าทาน 
เขามายายห่อข้าวน้อย แม่นี่คอยลูกหญิงชาย  
แม่แลเหลียวอยู่นาน ชะแง้หาบ่เห็นมา 
ข้าวปั้นเพียงเล็กน้อย แสนอร่อยจงท าทาน 
แม่รอคอยลูกยา  แสนโศกาเจ้าไม่มา 
เพื่อนได้เต็มกะต้า  แม่นี้หนาไมไ่ด้เลย... 

(Pirh Unphikun, 2016) 

 จากบทสรภัญญะอีสานข้างต้นจะเห็นว่าเนื้อหากล่าวถึงการท าทานที่ต้องอุทิศ
ให้ผู้ล่วงลับโดยบอกกล่าวว่าการท าบุญข้าวสากไปพลีไว้ตามต้นไม้นั้นจะท าให้บุพการี

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019

38



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์ 
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.11, No.1 January - June 2018 

   39 
 

 

และญาติผู้ล่วงลับมารับเอาแล้วน ากลับไปกินระหว่างเดินทางไปเมืองผีซึ่งหากลูกหลาน
ไม่เอาพลีไว้ให้ก็จะไม่มีอาหารกิน ดังที่ Pintong (1999, pp. 5379 - 5380) กล่าวว่า 
การท าบุญข้าวสากนั้นเป็นการท าบุญครั้งที่สองเพื่ออุทิศให้ญาติพี่น้องผู้วายชนม์ได้กิน
ข้าวปลาอาหารและคนที่ไม่สามารถมาท าบุญข้าวสากจะท าให้ดวงวิญญาณเหล่านั้นเกิด
ความอดอยากและอาจส่งผลร้ายต่อวงศ์ตระกูลได้ 
 ความเชื่อในเรื่องผีที่จะได้รับข้าวสากที่ลูกหลานน าไปท าบุญและห้อยตาม
ต้นไม้ต่าง ๆ นับเป็นการเชื่อมความศรัทธาถึงผีที่มีผลต่อระเบียบทางสังคมที่ทุกครัวเรือน 
ที่จะต้องแสดงออกว่าตนยังรักและเคารพต่อญาติผู้ล่วงลับไปแล้วนั้นจึงต้องแสดงออก
ด้วยการท าข้าวสากมาวัดและเอาห่อข้าวต่าง ๆ ไปพลีไว้ตามต้นไม้ ทั้งนี้อาจกล่าวได้ว่า 
ข้าวสากและห่อข้าวน้อยนี้เป็นสัญลักษณ์ทางวัฒนธรรมที่แสดงถึงความกตัญญูกตเวที
ต่อญาติผู้ล่วงลับไปแล้ว นอกจากนี้ยังอาจกล่าวได้ว่าเป็นการแสดงออกถึงความมั่งคั่ง
ของครอบครัวเพราะหากปีใดครอบครัวมีรายได้ที่ดีย่อมจะท าห่อข้าวน้อยและห่อข้าว
สากมาหลายอัน แต่หากบ้านใดท ามาจ านวนน้อยห่อหรือไม่ท ามาอาจได้รับค าติเตียน
จากชุมชนได้ว่าไม่มีความกตัญญูหรือไม่รู้จักบุญคุณ 
 ความศรัทธาถึง “ผี” ที่กล่าวมานั้น เป็นแรงผลักดันให้เกิดประเพณีที่ต่อ
เนื่องมาจากเดือนที่ผ่านมาคือ ประเพณีบุญข้าวประดับดิน แม้พื้นฐานของประเพณีนี้ดู
ผิวเผินอาจเหมือนมาจากความเชื่อในทางพุทธศาสนาเพียงอย่างเดียว แต่เมื่อวิเคราะห์
แล้วกลับพบว่า ความเชื่อเรื่องผีนั้นเป็นความเชื่อดั้งเดิมก่อนที่จะรับพุทธศาสนาเข้ามา
ดังได้กล่าวมาแล้วในข้างต้น ความศรัทธาจึงเป็นแรงผลักดันท าให้เกิดกิจกรรมที่
แสดงออกถึงความเคารพศรัทธาญาติพี่น้องที่ล่วงลับไปแล้วด้วยการอุทิศส่วนบุญให้และ
ยังเสริมแรงว่าหากไม่ท าบุญไปให้ญาติตนเองก็จะไม่ได้รับประทานอาหารเลย 
 จากการสัมภาษณ์ Napeangm (2017) และ (Martburom, Acting Sub Lt, 2016) 
สรุปแนวคิดการเปลี่ยนผ่านทางความเชื่อจาก “ภูตาคติ” ไปสู่สังคมอีสานปัจจุบันที่เป็น 
“พุทธาคติ” โดยกล่าวว่า สังคมของชาวอีสานเมื่อแรกเริ่มก็รับอิทธิพลมาจากการเชื่อถือ
ผีไท้ผีแถนและมีความเชื่อมั่นถึงการอยู่ดูแลลูกหลานของบรรพชนผู้ล่วงลับไปแล้ว  

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019
39



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.10, No.2 July - December 2018 

     
40   
  

การส่งข้าวผีในบุญเดือนสิบจึงด าเนินสืบต่อการเรื่อยมาจนเมื่อศาสนาพุทธเข้ามาร่วม
ประสมในวงความเชื่อของชาวอีสาน การส่งข้าวผีในเดือนสิบถึงผสมเข้าเป็นส่วนหนึ่ง
ของประเพณีในพุทธศาสนา (ตามแนวคิดของพุทธศาสนาแบบล้านช้าง) ผีที่รอส่วนบุญ
ในเดือนสิบจึงยึดโยงความเชื่อระหว่างผีกับศาสนาพุทธเข้าด้วยกัน และยังถ่วงน้ าหนัก
ของการนับถือผีและนับถือศาสนาพุทธอย่างละเท่า ๆ กัน โดยจะเห็นได้จากลักษณะ
กิจกรรมบุญข้าวสากต้องมีการท าบุญที่วัดพุทธ มีพระสงฆ์สวดพุทธมนต์ และมีการส่ง
ข้าวผีผ่านอ านาจของน้ าพระพุทธมนต์ที่จะน าพาข้าวเหล่านี้ไปสู่ผี  การสร้างแรงศรัทธา
และการเปลี่ยนผ่านอย่างค่อยเป็นค่อยไปของความเชื่อเรื่องผีไปสู่พุทธท าให้ไม่เกิด  
รอยแตกแยกของสองความเชื่อที่มีแนวคิดตรงข้ามกัน  
 นอกจากนี้ความศรัทธาถึงผีนั้นยังเป็นกุศโลบายที่ท าให้เรารู้จักความรักใคร่ต่อ
กันระหว่างผู้อยู่กับผู้ล่วงลับไปแล้ว ทั้งนี้ก็สอดคล้องกับคตินิยมทางศาสนาพุทธที่มี
แนวทางให้คนรู้จักท าบุญและร าลึกถึงบุพการีเป็นทุนเดิมครั้นผนวกกับความเชื่อผีของ
ชาวอีสานจึงน ามาสู่การสร้างสรรค์ประเพณีบุญข้าวสากขึ้นเพื่อแสดงความศรัทธาต่อผู้
ล่วงลับไปแล้วและเป็นการสร้างกุศลกรรมตามแนวคิดศาสนาพุทธอีกด้วย ความศรัทธา
ที่เกิดขึ้นนี้จึงถูกโยงว่าเป็น “ศรัทธาถึงผี” ด้วยการให้ข้าวปลาอาหารถึงแม้ว่า ในยุคก่อนรับ
ศาสนาพุทธเข้ามาสู่สังคมหรือแม้รับศาสนาพุทธเข้ามาสู่สังคมแล้วความศรัทธาถึงผีบรรพ
ชนก็ไม่ได้ลดทอนลงแต่อย่างใดเพียงแต่เดิมผู้เป็นตัวกลางในพิธีกรรมที่เชื่อมระหว่างคน
กับผี อาจเป็น “เฒ่าจ้ า” หรือ “กะจ้ า, กวนจ้ า, เจ้าจ้ า” แล้วใช้ภาษาถิ่นของตนเองสื่อสาร
เชื่อมโยงสองโลกระหว่างโลกปัจจุบันและโลกหลังความตายแล้วถูกแทนที่ด้วยพระสงฆ์และมี
ภาษามคธเป็นสื่อเชื่อมโยงแทนวิธีเดิมก็ตามที แต่เป้าหมายยังคงไม่เปลี่ยนแปลงนั้นคือ
ความศรัทธาที่มีต่อผีบรรพชนที่เกิดขึ้นอย่างไม่ขาดสายและสืบต่อกันเร่ือยมา 

บุญข้าวสาก: สามัคคีถึงคน 
 ความศรัทธาที่มีต่อผีบรรพชนช่วยให้เกิดประเพณีพิธีกรรมที่เชื่อมโยงระหว่าง
โลกปัจจุบันและโลกหลังความตาย ความศรัทธาเหล่านี้สร้างให้เกิดพลังแห่งความหวังที่

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019

40



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์ 
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.11, No.1 January - June 2018 

   41 
 

 

มนุษย์ที่มีความเชื่อมั่นและปักใจว่าจะช่วยให้ญาติพี่น้องที่ล่วงลับไปแล้วได้รับผลบุญใน
สิ่งที่ท าให้ การสร้างงานบุญประเพณีจึงเป็นการสร้างความเข้าใจและความร่วมมือของ
คนทั้งหลายที่ร่วมแรงกันจัดงานเหล่านี้สืบเนื่องต่อกันเรื่อยมา โดยเฉพาะอย่างยิ่ง  
“บุญข้าวสาก” ซึ่งชาวอีสานไม่เคยที่จะลืมเลือนในการจัดไปได้เสียแม้แต่ปีเดียว 
 งานประเพณีบุญข้าวสาก เป็นงานบุญหนึ่งในฮีต 12 เรียกว่า “บุญข้าวสาก” 
หรือ “บุญเดือน 10” เพราะยึดเอาวันขึ้น 15 ค่ า เดือน 10 เรียกว่า “เพ็ญเดือน 10” 
เป็นวันบุญข้าวสาก จะมีกิจกรรมหนึ่งที่ทุกชุมชนชาวอีสานต้องปฏิบัติสืบทอดกันอย่าง
ต่อเนื่องคือการเยี่ยมยามญาติพี่น้องเรียกว่า “ยามย่า”  เป็นการเอาข้าวของเคร่ืองใช้ใน
งานบุญ อาทิ ข้าวสาร เผือกมัน กล้วย น้ าอ้อย น้ าตาล ถั่ว ธัญพืชต่าง  ๆ เป็นต้น  
ไปมอบก านัลให้แก่ญาติพี่น้อง ทั้งนี้เด็ก ๆ ชาวอีสานจะชอบกิจกรรมนี้เพราะในวันที่
ไป”ยามย่า” นั้นจะได้รับขนมหรือไม่ก็เงินจากญาติผู้ใหญ่ที่ไปเยี่ยมยามท่าน  
 การ “ยามย่า”  จะท าก่อนถึงงานบุญประมาณ 4 - 5 วัน โดยนัยหมายถึง 
การแลกเปลี่ยนธัญญาหารซึ่งกันและกันเพื่อน าเอามาท าข้าวสากถวายพระและพลีให้แก่
ญาติผู้ล่วงลับที่จะมารับเอาผลบุญนี้ การ”ยามย่า” นั้นแม้ในรากศัพท์จะกล่าวเพียงการไป
เยี่ยมยามญาติฝ่ายพ่อเท่านั้น แต่ในทางปฏิบัติก็จะไปเยี่ยมญาติกันทุกฝ่าย หากแต่ที่เน้น
ไปทางญาติฝ่ายพ่อนั้นเพราะชุมชาวอีสานเป็นการแต่งงานแบบ “แต่งเอาเขยเข้าบ้าน” 
ด้วยเดิมเป็นสังคมแบบเกษตรกรรมจึงต้องอาศัยแรงงานในภาคการเกษตร  ดังนั้นจึง
เป็นมูลเหตุส าคัญให้ “ชาย” พรากบ้านเป็นส่วนใหญ่ ดังนั้นการกระชับความสัมพันธท์ีด่ี
ภายหลังที่แต่งเขยเข้าบ้านแล้ว  จึงตกเป็นหน้าที่ของลูกสะใภ้และครอบครัวญาติของ
ลูกสะใภ้ ที่จะต้องไปเยี่ยมยามญาติทางฝ่ายสามีเพื่อเสริมสร้างความรักใคร่สามัคคีกัน
มากยิ่งขึ้นและเป็นการตอกย้ าความสัมพันธ์เชิงเครือญาติให้แน่นแฟ้นมากยิ่งขึ้น  
 การให้ไป “ยามย่า”  นั้นนับเป็นกุศโลบายส าคัญอย่างหนึ่งที่จะช่วยให้เกิด
ความเข้าใจและความส านึกรู้ว่าเป็นญาติมิตรซึ่งกันและกัน และเป็นการแสดงไมตรีต่อ
กันด้วยการมอบของอุปโภคบริโภคเป็นของก านัลแก่กันด้วย การไปเยี่ยมยามถึงเย้า
เรือนนั้นจะช่วยให้เห็นการเป็นอยู่ของญาติพี่น้องตนเองด้วยดังข้อความที่ว่า 

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019
41



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.10, No.2 July - December 2018 

     
42   
  

...การไปเยี่ยมยามกันของญาติในบุญข้าวสากเป็นมากกว่าการไป
เยี่ยมยามปกติ  แต่หากเป็นการช่วยสอดส่องการเป็นอยู่และระบบ
เศรษฐกิจครัวเรือน ระบบแรงงานในภาคการเกษตร เพื่อการ
ช่วยเหลือเกื้อกูลซึ่งกันและกัน ทั้งยังเป็นการตอกย้ ามิตรภาพ
ระหว่างครัวเรือนของชาวอีสานอีกด้วย... (Unphikun, 2016) 

 บทสัมภาษณ์ของ Unphikun (2016) ครูผู้เชี่ยวชาญในด้านวัฒนธรรมอีสาน
เป็นข้ออธิบายที่ชัดเจนถึงความส าคัญของบุญข้าวสากที่มีนัยยะแฝงเร้นเพื่อถักร้อยให้คน
ในสังคมสามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างแน่นแฟ้น ด้วยความส าคัญนี้เองจึงเป็นสิ่งแสดงถึง
คุณค่าและความส าคัญของบุญข้างสากในสังคมอีสานที่ยังคงอยู่และสืบทอดกันเร่ือยมา 
 ความสามัคคีที่เกิดจากการ “ยามย่า” นั้น มีรูปแบบการแลกเปลี่ยนวัตถุของ
บริโภคซึ่งกันและกันในหมู่เครือญาตินี้เป็นไมตรีที่ส าคัญที่แสดงออกแก่กัน  ทั้งนี้เพราะ
อาหารธัญญาหารถือเป็นปัจจัยส าคัญของการด ารงชีพ โดยเฉพาะอย่างยิ่งของที่น ามา
ก านัลนั้นเป็นวัสดุที่ต้องใช้ในการจัดส ารับข้าวสากเพื่อใช้ในงานบุญนั้นยิ่งแสดงถึงความ
เอาใจใส่ซึ่งกันและกันและเชื่อมโยงความเป็นญาติมิตรกันอย่างเหนียวแน่น บุญข้าวสาก
จึงเป็นผลผลิตทางวัฒนธรรมที่มีการผลิตซ้ า ( reproduction culture) เพื่อย้ าเตือน
โครงสร้างทางเครือญาติตนเองให้สนิทชิดเชื้อกันมากยิ่งขึ้น 
 นอกจากนี้ จากการสัมภาษณ์ Napeangm (2017) และ Mathalang (2017)  
กล่าวสรุปได้ว่า การ “ยามย่า”  หรือการเยี่ยมย่าในบุญเดือนสิบนี้ เห็นมีการมากใน 
กลุ่มคนร้อยเอ็ดและมหาสารคาม  นอกจากนี้อาจมีท าบ้างแต่ก็แตกต่างกันออกไป เช่น 
จังหวัดกาฬสินธุ์ส่วนมากจะเป็นการเยี่ยมญาติผู้ใหญ่โดยไม่ก าหนดว่าเป็นญาติฝ่ายปู่ย่า
เท่านั้น ซึ่งมีความแตกต่างจากในเขตพื้นที่จังหวัดร้อยเอ็ดและจังหวัดมหาสารคาม  
ทั้งนี้การ “ยามย่า”  เป็นอัตลักษณ์อย่างหนึ่งของประเพณีบุญข้าวสากที่สามารถอธิบาย
ถึงการเชื่อมโยงความเชื่อความศรัทธาสู่การตรึงรัดสังคมของชาวอีสานให้เกิดขึ้น 
ผ่านประเพณีเหล่านี้ 

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019

42



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์ 
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.11, No.1 January - June 2018 

   43 
 

 

 การไป “ยามย่า”  ในบุญข้าวสากนอกจากจะเกิดความสามัคคีในกลุ่มญาติ 
พี่น้องที่ย้ าเตือนอย่างสม่ าเสมอแล้วนั้น (Martburom, Acting Sub Lt, 2016) กล่าวว่า  
ชาวอีสานยังมีความเชื่ออย่างหนึ่งว่าหากญาติพี่น้องไม่ไปมาหาสู่กันในบุญข้าวสากแล้วนั้น
อาจเป็นการ “ผิดผี” ต่อผีบรรพชนของตนเองได้ ถึงแม้จะมีเรื่องขุ่นเคืองบาดหมางกัน
หากไม่ร้ายแรงแล้วเมื่อถึงคราวงานบุญข้าวสากก็ต้องท ากิจกรรม”ยามย่า” ด้วยกัน
ทั้งนั้น เพราะถือเป็น “ฮีตคอง” (จารีต) ที่ต้องปฏิบัติอย่างเข้มงวด แม้ในสังคมปัจจุบัน
จะมีการเปลี่ยนแปลงไปแล้วก็ตามแต่บุญข้าวสากยังคงรักษาอัตลักษณ์ ( Identity)  
การเยี่ยมยามและแลกเปลี่ยนข้าวของบริโภคอุปโภคซึ่งกันและกันสืบทอดต่อกัน 
อย่างสม่ าเสมอ 
 ลักษณะส าคัญอีกประการที่ช่วยให้บุญข้าวสากคงรักษาอัตลักษณ์การ  
“ยามย่า” ไว้ได้อย่างต่อเนื่องนั่นคือ เมื่อพ่อแม่ต้องเอาข้าวของเครื่องบริโภคไปก านัล
เยี่ยมยามญาติผู้ใหญ่ก็มักจะน าพาลูกหลานตนเองไปด้วยเสมอ จึงเป็นโอกาสให้ลูกหลาน
ได้รู้จักเครือญาติของตนเอง ทั้งนี้ญาติผู้ใหญ่บางท่านอาจไม่ค่อยไปมาหาสู่กันจึง 
อาจท าให้เด็กรุ่นหลังรู้สึกห่างเหินหรือไม่รู้จักหน้าตากันมาก่อนก็จะได้รู้จักกันในคราว
บุญข้าวสากนี้ด้วย  
 การปลูกฝังให้ลูกหลานได้รู้และได้เยี่ยมยามญาติมิตรพี่น้องตนเองในบุญข้าว
สากนี้จะช่วยให้เกิดความกลมเกลียวต่อสังคมและเกิดความสามัคคีเป็นหมู่คณะกัน
เพราะเมื่อได้รู้จักญาติมิตรของตนเองแล้วย่อมได้ท าความรู้จักคุ้นเคยซึ่งกันและกันเกิด
เป็นความปรองดองและเป็นสังคมเกื้อกูลกันเกิดขึ้น หากแม้นเกิดปัญหาทะเลาะเบาะ
แว้งก็สามารถใช้สายสัมพันธ์ทางเครือญาติเป็นเครื่องบรรเทาการวิวาทนั่นลงได้อย่างละมุน
ละม่อม ท าให้ปู่ย่าลุงป้ารู้จักกับลูกหลานของตนเองจะได้สอดส่องดูแลช่วยเหลือกันและกัน 
ในขณะเดียวกันลูกหลานก็จะได้รู้จักญาติผู้ใหญ่จะได้ให้ความเคารพย าเกรงและเชื่อฟัง
ค าสอนที่ดีงามในกาลอันเหมาะอันควร นอกจากนี้ด้วยการสืบต่อการ “ยามย่า” จากพ่อ
แม่สู่ลูกนั้นจะช่วยให้ลูกหลานรู้จักบ้านเรือนของญาติพี่น้องตนเองเมื่อบ้านของ ตน 
มีงานต่าง ๆ  ก็จะสามารถส่งข่าวสารไปยังบ้านของญาติพี่น้องตนได้ถูกต้องและทั่วถึงทุกคน  

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019
43



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.10, No.2 July - December 2018 

     
44   
  

 นอกจากความรักใคร่และความสมานสามัคคีจะเกิดขึ้นด้วยเพราะลูกหลาน
และญาติผู้ใหญ่แล้ว ประการส าคัญอีกอย่างที่จะละเลยเสียไม่ได้นั้นคือ ข้าวของเครื่อง
บริโภคอุปโภคที่น ามาก านัลในการเยี่ยมยามญาติพี่น้อง ทั้งนี้เพราะเครื่องบริโภคอุปโภค
เป็นของส าคัญต่อการด ารงชีพของชาวอีสานซึ่งหากเป็นญาติพี่น้องที่สนิทชิดเชื้อกันก็จะ
น าเอาข้าวของวัตถุดิบที่จ าเป็นต่อการใช้ในงานบุญข้าวสากไปก านัลแก่กันในเวลา 
ไปเยี่ยมยาม แต่หากเป็นญาติมิตรที่มิสู้จะสนิทเท่าที่ควรก็มักเอาผลผลิตการเกษตรอาทิ 
ข้าวสาร พืชผัก ผลไม้ เป็นต้น เป็นของก านัลเมื่อมาเยี่ยมยามกันและเมื่อผู้ถูกเยี่ยมยาม
รับเอาของก านัลที่ลูกหลานน ามาให้แล้วนั้นก็จะให้ของก านัลตอบแทนเช่นเดียวกัน   
 การมอบของตอบแทนนี้เองเป็นข้อบ่งชี้ถึงความเป็นอยู่ของครอบครัวญาติ 
ที่ไปเยี่ยมยามได้เป็นอย่างดี เพราะจากการที่ผู้ไป  “ยามย่า” จะได้ของตอบแทน 
จากเจ้าบ้านที่ตนไปเยี่ยมนั้นย่อมได้รับรู้และรับทราบระบบเศรษฐกิจในครัวเรือนเพราะ
อาจสะท้อนผ่านทางวัตถุข้าวของที่มอบให้แขกผู้มาเยี่ยมยาม  กล่าวคือ หากของที่เจ้า
บ้านมอบตอบกลับมีจ านวนน้อยหรือหากมอบเงินมูลค่าน้อยให้ตอบแทนนั้นอาจเพราะ
เศรษฐกิจภายในครัวเรือนไม่ค่อยจะสู้ดีหรือาจยุ่งยากกับการท ามาหากินจนไม่มีเวลา
เตรียมของไป“ยามย่า” การรับรู้เหล่านี้มักเกิดขึ้นพร้อมกับค าบอกเล่าของผู้มอบ 
ของก านัลให้ เช่น “ปีนี้ข้าวกล้าไม่สู้ดี ฝนแล้งจัดได้ข้าวน้อยแบ่งปันกันกินคนละขันตาม
มีนะ” หรือ “ปีนี้ท านาท าไรขาดทุนเงินทองไม่มีมากหลายเอาขนมห่อสองห่อไปนะปี
หน้าค่อยว่ากันใหม่” เป็นต้น แต่หากระบบเศรษฐกิจในครอบครัวดีมากมักจะให้วัตถุ
ข้าวของพร้อมเงินตรา และอาจมีค าบอกเล่าเพื่อแสดงความอุดมสมบูรณ์ของครอบครัว
ตนเอง เช่น “ปีนี้น้ าดีฝนดีได้ข้าวหลายเอาไปกินช่วยกันคนละครึ่งกระสอบนะลูกนะ” 
หรือ “ปีนี้ข้าวกล้วยมันอ้อยได้ฝนดีเอาไปห่อข้าวต้มไปวัดมาก ๆ เลยนะ” เป็นต้น  
ครั้นทราบแล้วจะช่วยให้ผู้คนเกิดความอาทรต่อกันในกรณีที่ย้ าแย่และร่วมยินดีต่อกัน 
ในกรณีที่สุขสบาย อนึ่งญาติผู้ใหญ่บางท่านอาจเปลี่ยนจากการให้วัตถุข้าวของเป็น  
ของก านัลตอบกลับเป็นเงินหรือวัตถุอันเหมาะอ่ืน ๆ อาทิ ผ้าซิ่น ผ้านุ่ง ขนม เป็นต้น 

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019

44



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์ 
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.11, No.1 January - June 2018 

   45 
 

 

 การเข้าใจและการรับรู้ดังที่กล่าวมาข้างต้นทั้งหมดนั้นเป็นแรงสานท าให้เกิด
ความสัมพันธ์ของญาติมิตรที่ดีต่อกัน เกิดเป็นความรักและความสามัคคีช่วยเหลือ
เกื้อกูลต่อกันและช่วยกันสร้างสรรค์สังคมให้คงอยู่สืบต่อไปได้อย่างเหมาะสม  บุญข้าว
สากจึงมีบทบาทที่สร้างความสามัคคีให้ชุมชนจนเกิดกติกาและพฤติกรรม ที่แสดง
ออกเป็นประเพณีบุญข้าวสากสืบเร่ือยมา การก าหนดบุญข้าวสากให้จัดในวันขึ้น 15 ค่ า  
เดือน 10 ของทุกปีเป็นการย้ าเตือนให้ชาวอีสานต้องปฏิบัติสืบกันมาอย่างต่อเนื่อง  
ทั้งนี้ เพราะบุญข้าวสากเป็นบุญที่จัดก่อนการเก็บเกี่ยวข้าวประจ าปี การไปร่วมบุญข้าว
สากนี้สามารถช่วยให้เกิดการระดมคนเพื่อใช้แรงงานในภาคการเกษตรได้อีกด้วย  
แม้ปัจจุบันการใช้วิถี “ยามย่า”  เป็นเครื่องตรวจสอบระบบเศรษฐกิจและระบบแรงงาน
ไม่ได้เช่นก่อนมาแล้วก็ตาม แต่ระบบความสัมพันธ์เชิงโครงสร้างเครือญาตินั้นยังได้รับ
การย้ าเตือนด้วยการไป “ยามย่า”  เสมอ ความสามัคคีของสังคมอีสานจึงเข้าถึงคนด้วย
การมีระบบต่าง ๆ ทางสังคมเหล่านี้ช่วยค้ าชูให้เกิดสายสัมพันธ์ที่ดีของคนในสังคมอีสาน
เกิดความรู้รักสัมพันธ์ในกลุ่มญาติอย่างแน่นแฟ้นสืบต่อไป 

สรุปผลและอภิปรายผล 
 บุญข้าวสาก เป็นประเพณีของชาวอีสานที่จะต้องปฏิบัติอย่างต่อเนื่องทุกปี 
ความเชื่อเหล่านี้เมื่อศึกษาจากข้อมูลทั้งเอกสารและภาคสนามดังที่น าเสนอมานั้น 
พบว่า บุญข้าวสาก เป็นประเพณีที่สะท้อนบทบาทหน้าที่แจ้ง คือ มีลักษณะการสร้าง
แรงศรัทธาถึงผีบรรพชนของตนเองซึ่งมีลักษณะเป็นความเชื่อถือต่อผีบรรพชนและ 
ญาติพี่น้องผู้ล่วงลับไปแล้วนับเป็นแบบอย่างและแนวทางให้คนรุ่นหลังได้เรียนรู้คุณค่า
แห่งความกตัญญูอันเป็นคุณสมบัติหลักของมนุษย์ และมีบทบาทหน้าที่แฝงคือ  
สร้างแรงเสริมความสามัคคีถึงคน มีรูปแบบพัฒนามาจากการยอมรับระบบต่าง ๆ  
ที่เป็นฟันเฟืองส าคัญที่ช่วยขับเคลื่อนให้โครงสร้างสังคมมีความสมบูรณ์และสมดุ ล  
จนท าให้สามารถอยู่ร่วมกันได้อย่างสันติ บุญข้าวสากจึงเป็นทั้งประเพณีตามรอบปีที่  
ท าขึ้นเพื่อแสวงบุญและเป็นทั้งเครื่องร้อยรัดสังคมชาวอีสานให้อยู่ร่วมกันอย่างมี

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019
45



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.10, No.2 July - December 2018 

     
46   
  

ความสุข เป็นแนวปฏิบัติในการแบ่งปันความให้แก่กันและกันเป็นสังคมสมานฉันท์สืบ
ต่อกันเร่ือยมา กล่าวว่า หน้าที่นิยมจ าแนกได้ 2 ลักษณะ คือ หน้าที่แจ้ง และหน้าที่แฝง
ได้อธิบายเพิ่มเติมว่าแนวคิดที่ค้นพบในครั้งนี้สอดคล้องกับแนวคิดบทบาทหน้าที่ทาง
สังคมวิทยาของ Sanyawiwatt (2007, p. 56) ที่กล่าวถึงบทบาทหน้าที่ของข้อมูลที่ใช้ศึกษา
ทางสังคมวิทยาว่าควรต้องจ าแนกได้เป็นบทบาทหน้าที่แจ้ง และบทบาทหน้าที่แฝง  
นอกจากนี้ผลของการศึกษาในบทความวิชาการนี้ยังสอดรับกับแนวคิดของ ส่วน Na 
Thalang (2009, p. 360) ที่บอกว่าข้อมูลทางคติชน โดยเฉพาะข้อมูลด้านประเพณี
วัฒนธรรมจะช่วยให้เห็นถึงการสร้างสรรค์เครื่องมือร้อยรัดสังคมให้เข้าร่วมกัน บุญข้าว
สาก จึงท าหน้าที่หลักในการเป็นประเพณีตามความเชื่อ “ผสม” ระหว่างผีกับพุทธ  
ในขณะเดียวกันก็ท าหน้าที่แฝงเพื่อเป็นเครื่องมือเชื่อมสัมพันธ์ระหว่างครอบครัวของฝ่าย
สามีและฝ่ายภรรยา 
 แนวคิดหนึ่งที่ค้นพบจากการศึกษาในบทความนี้คือ การเปลี่ยนผ่านของสังคม
นับถือผีเป็นสังคมนับถือพุทธโดยไม่เกิดรอยร้าวทางสังคม ทั้งนี้เพราะชาวอีสานสามารถ
เชื่อมประสานความเชื่อเก่าและความเชื่อใหม่อย่างลงตัวจนเกิดมิติแห่งประเพณีที่แปลก
ตาไปจากสังคมนับถือพุทธเพียงอย่างเดียว นอกจากนี้การถ่ายอ านาจการเชื่อมโยงโลก
หลังความตายกับโลกปัจจุบันในอีสานที่เดิมใช้ “เฒ่า - จ้ า, เจ้าจ้ า” ในงานบุญข้าวสากก็
เปลี่ยนเป็นพระสงฆ์โดยใช้อ านาจของพุทธมนต์ที่เป็นบทสวดและน้ าพระพุทธมนต์เพื่อ
น าเอาอาหารจากโลกปัจจุบันไปสู่โลกวิญญาณ การเปลี่ยนผ่านเหล่านี้เกิดขึ้นอย่าง
ระมัดระวังและเกิดขึ้นอย่างต่อเนื่องจนไม่พบรอยแยกทางความเชื่อ มิติเหล่านี้พบใน
ประเพณีบุญข้าวสากอย่างเห็นได้ชัด และยังคงด าเนินกิจกรรมทางความศรัทธาต่อผี
และการสร้างความรักสามัคคีในหมู่เครือญาติสืบต่อการเรื่อยมาจนถึงปัจจุบัน 

ข้อเสนอแนะ 
 บทความวิชาการฉบับนี้เป็นการน าเสนอมิติทางการค้นคว้าเอกสารและภาคสนาม
เป็นหลักมีข้อสังเกตที่พึงสามารถพัฒนาเป็นแนวการศึกษาค้นคว้าได้หลากประการ  

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019

46



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์ 
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.11, No.1 January - June 2018 

   47 
 

 

อาทิ ประเพณีในฮีต 12 ของชาวอีสานยังมีหลายประเพณีท่ีมีกระบวนการเปลี่ยนผ่านจาก 
มิติแห่งความเชื่อผีไปยังมิติปัจจุบันที่มีความเชื่อในศาสนาพุทธ การเปลี่ยนผ่านจากประเพณ ี
ที่หลากหลายเหล่านั้นอาจท าให้เกิดมุมมองของการเปลี่ยนผ่านซึ่งจ าเป็นต้องวิเคราะห์  
“ตัวแปร” ส าคัญที่ท าให้การเปลี่ยนแปลงเหล่านั้นประสบความส าเร็จจนท าให้ 
สองแนวความเชื่อที่แตกต่างสามารถปรับเปลี่ยนวิธีคิดจนกลายเป็นประเพณีในปัจจุบัน   
อนึ่งการใช้ประเพณีเพื่อเป็นบทบาทอย่างใดอย่างหนึ่งที่นอกเหนือจากความเชื่อความศรัทธา
ก็เป็นอีกประเด็นหนึ่งที่ค้นพบจากงานเขียนฉบับนี้ที่สามารถพัฒนาต่อเพื่อการศึกษา 
ในประเพณีอ่ืน ๆ ที่มีหมุดหมายอื่นเพื่อที่จะให้ไขบทบาทหน้าแฝงของประเพณีเหล่านั้น 
ซึ่งนับว่าเป็น “ภูมิปัญญา” การธ ารงสังคมของท้องถิ่นให้อยู่ร่วมกันได้อย่างผาสุก 

References 
Auytrakul, P. (1984, 4-6 July). Ethical study of Islamic literature In academic 

seminar in E-san studies: History and culture. pp 23. [in Thai] 
Boonjierm, S. (2006). Moradok E-san. Ubon Ratchathani: Moradok E-san. [in Thai] 
Janpenk, S. et al. Moonmang E-san traditional. Kalasin: Prasan Printing. [in Thai] 
Kaewthep, K. (2014). Media science and culturalsStudies. (3rd ed.). Bangkok: 

Parbpim. [in Thai] 
Na Thalang, S. (2009). Folklore theory, methodology in analysis myth-folk 

tales. (2nd ed.). Bangkok: Chulalongkorn University Press. [in Thai] 
Parijano, Ven.P. (1952). E-san tradition. Ubon Ratchathani: SiriTham. [in Thai] 
Pimsan, P. (2014). Ghost belief in folk wisdom. (2nd ed.). Khon Kaen: 

 Prathammakhun. [in Thai] 
Pinthong, P. (1999). “Heet Sipsong Khong Sipsee tradition,” Encyclopedia 

of Northeastern Thai culture by foundation: Encyclopedia of Thai 

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562

Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019
47



วารสารศิลปศาสตร ์มหาวิทยาลยัสงขลานครินทร ์
ปีที ่11 ฉบบัที ่1 เดอืนมกราคม – มถุินายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University Vol.10, No.2 July - December 2018 

     
48   
  

culture, Siam Commercial Bank Public Company Limited. book 
number 15. pp. 5379-5380. [in Thai] 

Sanyawiwatt, S. (2007). Sociological theory, content and basic utilization. 
(2nd ed.). Bangkok: Chulalongkorn University Press. [in Thai] 

Velawong, S.,& S-S. Khon Kaen: Sor. Thammapukdee. [in Thai] 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

วารสารศิลปศาสตร์ มหาวิทยาลัยสงขลานครินทร์ วิทยาเขตหาดใหญ่
ปีที่ 11 ฉบับที่ 1 เดือนมกราคม - มิถุนายน 2562 
Journal of Liberal Arts, Prince of Songkla University, Vol.11 , No.1 January - June 2019

48


