
 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   124 
 

การใช้หลักพุทธธรรมในกระบวนการเจรจาไกล่เกลี่ยความขัดแย้งในชุมชนของ
ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านศึกษากรณี บ้านเขวากลาง หมู่ 2  

ต าบลเขวาใหญ่อ าเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคาม 
วิศิษฏ์  เจนนานนท์* 

(วันรับบทความ : 21 มีนาคม  2562 /วนัแก้ไขบทความ : 25 มิถุนายน 2562 /วันตอบรับบทความ : 26 มิถุนายน 2562) 
 

บทคัดย่อ 

การศึกษาวิจัยเรื่อง “การใช้หลักพุทธธรรมในกระบวนการเจรจาไกล่เกลี่ยความขัดแย้งใน
ชุมชนของผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน ศึกษากรณี บ้านเขวากลาง หมู่ 2 ต าบลเขวาใหญ่ 
อ าเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคาม” มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาวิเคราะห์รูปแบบการไกล่เกลี่ยข้อ
พิพาทโดยใช้หลักพุทธธรรมของผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน โดยการวิจัยเชิงคุณภาพ ด้วย
การสัมภาษณ์เชิงลึกภาคสนามกับผู้ให้ข้อมูลส าคัญ รวม 3 กลุ่ม  ได้แก่ กลุ่มนักวิชาการทางด้านพุทธ
ศาสนา จ านวน 2 คน กลุ่มผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน จ านวน 2 คน และกลุ่มลูกบ้านผู้ที่
เคยมีความขัดแย้งและเป็นคู่กรณีกันมาก่อน จ านวน 4 คน รวมจ านวน 8 คน ผลการศึกษาวิจัย พบว่า
ความขัดแย้งที่พบในหมู่บ้านเขวากลาง หมู่ 2 ต าบลเขวาใหญ่ อ าเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคาม 
ส่วนใหญ่เป็นความขัดแย้งด้านข้อมูล (Data Conflict) และความขัดแย้งด้านผลประโยชน์ (Interest 
Conflict) ซึ่งในมุมมองของพระพุทธศาสนา มองว่าความขัดแย้งดังกล่าว เกิดมาจากมูลเหตุภายใน 
คือ มิจฉาทิฏฐิ ซึ่งมีที่มาจาก อโยนิโสมนสิการ อกุศลมูล 3 และปปัญจธรรมโดยมี ทิฏฐิเป็นแกนกลาง ส่วน
หลักธรรมที่ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านซึ่งเป็นคนกลางน ามาใช้ในการเจรจาไกล่เกลี่ย ได้แก่ 
หลักอคติ 4,หลักพรหมวิหารธรรม, หลักขันติธรรม และการคิดแบบโยนิโสมนสิการ เพ่ือวิเคราะห์
เรื่องราวความขัดแย้ง ส่วนหลักธรรมส าหรับผู้เสียหายในการเจรจาไกล่เกลี่ย คือ หลักอภัยทาน 
หลักธรรมส าหรับผู้กระท าความผิดในการเจรจาไกล่เกลี่ย คือ กุศลมูล, อกุศลมูล, หิริโอตตัปปะ และ
รูปแบบการเจรจาไกล่เกลี่ยที่ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านซึ่งเป็นคนกลางได้ใช้ในการเจรจา
ไกล่เกลี่ย ก็คือใช้ หลักการประนีประนอม หรือที่ในทางพุทธศาสนาเรียกว่า “ติณวัตถารกะ” ซ่ึงเป็น
หลักธรรมที่ใช้ในการระงับความขัดแย้งประเภทหนึ่งใน “อธิกรณสมถะ” นอกจากนี้ยังได้น าภูมิปัญญา
พ้ืนบ้านท้องถิ่นของชาวอีสานคือ ความเชื่อถือและความเคารพต่อผู้ที่มีอาวุโสกว่า มาประยุกต์ใช้ใน
การระงับความขัดแย้งที่เกิดขึ้นในชุมชนของตนอีกด้วย ซึ่งการเจรจาไกล่เกลี่ยโดยใช้หลักพุทธธรรมนี้
ถือว่าเป็นจัดการปัญหาความขัดแย้งแนวพุทธสันติวิธีที่สามารถน ามาใช้ในการจัดการความขัดแย้งได้
ทุกเรื่อง เพ่ือสร้างความเป็นปึกแผ่นและความเข้มแข็งสามัคคีให้แก่ชุมชน 
 

ค าส าคัญ : เจรจาไกล่เกลี่ย/ ความขัดแย้ง/ พุทธธรรม 

                                                 
* ผู้ช่วยศาสตราจารย ์ดร. ประจ าภาควชิากฎหมายมหาชน  คณะนิติศาสตร์ มหาวิทยาลัยมหาสารคาม    



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   125 
 

Using Buddhadhamma of Community Conflict by Mediation Process in the 
Headman Community and the Village Committee : Study on Kwao Krang 

Village Moo 2 Kwao Yai Sub-Disttrict, Kantharawichai Disttrict, 
Mahasarakham Province 

Visit  Jennanont* 
(Received Date : March  21, 2019, Revised Date : June  25 , 2019, Accepted Date : June 26, 2019) 

 
Abstract 

 

This research is entitled, “Using Buddhadhamma to resolve Community 
Conflict through Mediation involving the Headman and the Village Committee : Study 
on Khwao Krang Village Moo 2, Khwao Yai Sub-District, Kantharawichai District, Maha 
Sarakham Province”.  A qualitative research method was conducted with field-based 
in-depth interviews (qualitative and field research). Three key informants were 
utilized, including two groups of Buddhist scholars, village headmen and village 
committee members 2 people conflict and was a party before 4 people, totaling 8 
people.  Research suggested that most conflicts founded in Khwao Krang Village 
were data conflict and interest conflict.  The Buddha viewed that such conflicts were 
caused by “Miccha-ditthi” which comes from Ayonisomanasikara, Akusala-mula 3, 
and Papanca dhamma a dignity with “ditthi”  was a central core as for the principle 
of the village headman and the village committee, which is the mediator used in 
mediation negotiations, including the principles of prejudice Agati 4, 
Brahmaviharadhamma , Khanti-dhamma the main principles and Yonisomanasikan for 
thinking analyzed conflict stories for the principle of the victims in the mediation 
negotiations was the apostle principle, the principle for the perpetrators of the 
mediation process was, kusala-mula , Akusala-mula , Hiri-Ottapa the conscience and 
the form of mediation negotiation that the village headman and the mediator village 
committee used to negotiate mediation.  Compromise in Buddhism is called 
“Tinnawatthaka”, a principle used in the suppression of a type of conflict called 
“Athikaranasamatha” to settle litigation. Local folk wisdom was also used. The Isan 

                                                 
* Ph.D, .Assistant  Professor at  Department of  Public Law , Faculty of Law,  Mahasarakham University  



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   126 
 

people trust and respect their elders to resolve conflicts that occur in their 
communities. The negotiation of mediation using this principle of Buddhism was 
considered to be the management of Buddhist conflict, a peaceful method Buddhist 
peaceful that was used in all matters of conflict management. To creating unity and 
strength for the community. 
 
Keywords:  Mediation/ Conflict/ Buddhadhamma 
 
 
บทน า  
 ปัญหาความขัดแย้งเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นในสังคมมนุษย์ทุกสังคม ซึ่งมีที่มาจาก การที่มนุษย์เกิด
กระบวนการสร้างสรรค์ความสัมพันธ์ระหว่างกันในเชิงสังคม ซ่ึงความขัดแย้งนี้สามารถเกิดขึ้นได้ในทุก
สถานที่และในทุกเวลา (พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต), 2546 น. 3-4) ส่วนใหญ่มักจะเริ่มจากการมี
ความคิดเห็นที่แตกต่างกันหรือเกิดจากความเห็นซึ่งไม่ลงรอยกัน เพราะไม่มีทางเป็นไปได้เลยที่จะท า
ให้คนทั้งหลายเหล่านั้นมีความคิดเห็นที่ตรงกันหรือเหมือนกันได้ ดังนั้น จึงอาจกล่าวได้ว่า ความ
ขัดแย้งนี้เป็นเรื่องธรรมชาติของมนุษย์และสังคม  ที่นักวิชาการส่วนใหญ่เห็นว่าเป็น “สิ่ง หรือภาวะ
จ าเป็น” ที่มนุษย์ในฐานะที่เป็น “เป็นสัตว์สังคม”(Social Animals) ไม่สามารถที่จะหลีกเลี่ยงได้ 
นอกจากนี้ นักวิทยาศาสตร์ที่มีชื่อเสียงหลายคนทั้งในอดีตและปัจจุบัน ต่างก็ยอมรับและเห็นตรงกันว่า 
ศาสนามีความจ าเป็นต่อชีวิตมนุษย์ไม่น้อยไปกว่าวิทยาศาสตร์ จนมีค ากล่าวว่า วิทยาศาสตร์กับ
ศาสนาเหมือนกับ ปีกสองปีกของนก นกจะบินได้ก็ต้องอาศัยปีกที่สมบูรณ์และแข็งแรงทั้งสองข้าง แต่
โลกในยุคปัจจุบันเปรียบเสมือนนกปีกหักข้างหนึ่ง คือด้านศาสนาและศีลธรรมก าลังเสื่อมถอยจาก
จิตใจของบุคคล เพราะบุคคลในยุคปัจจุบันก าลังปฏิเสธหลักศีลธรรม ดังนั้นสังคมในยุคปัจจุบันจึง
เสื่อมโทรมและเต็มไปด้วยปัญหาจนกลายเป็นวิกฤตปัญหา แม้จะมีการพัฒนาวิทยาศาสตร์และ
เทคโนโลยีให้ก้าวหน้าไปไกลมากมายแค่ไหนเพียงใดก็ตาม แต่สังคมก็ยังคงได้รับความเดือดร้อนจาก
ความขัดแย้งอันน าไปสู่การเกิดอาชญากรรมขึ้น มีการเบียดเบียนกันตลอดเวลา ไม่มีความสุขสงบ
ร่มเย็น เพราะสาเหตุเนื่องมาจากมนุษย์ในสังคมไม่ได้ให้ความส าคัญแก่ปีกอีกข้างหนึ่ง นั่นก็คือ 
ศีลธรรมในสังคม (พรกิจ กิจจารุวัฒนากูล, 2551, น.28) นั่นเอง บางครั้งความขัดแย้งก็เพ่ิมความ
รุนแรงจนกลายเป็นข้อพิพาทขนาดที่ต้องการเอาชนะกันให้ได้เพราะแต่ละฝุายต่างมีทิฐิไม่ยอมกัน 
กรณีดังกล่าวจึงต้องมีกระบวนการเข้ามาจัดการกับข้อพิพาทโดยเฉพาะ ได้แก่ การฟูองร้องต่อศาล 
(Litigation) หรือหมายถึงการหาคนกลาง คือ ศาลมาตัดสินชี้ขาดข้อพิพาทที่โต้แย้งหรือถกเถียงกันอยู่
นั้น (วันชัย วัฒนศัพท์, 2550, น.153)  ซึ่งถ้าหากไม่เลือกวิธีการฟูองร้องกันแล้ว คู่กรณีก็อาจพร้อมใจ



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   127 
 

มาเผชิญหน้าเพ่ือเจรจากันที่เรียกว่า การเจรจาต่อรอง ( Negotiation ) ทั้งนี้ วิธีคิดของการเจรจา
ต่อรอง จะเห็นว่ามีจุดประสงค์เพ่ือจะเอาชนะกัน มากกว่าเพ่ือที่จะสมานฉันท์คืนดีกัน อย่างไรก็ตาม 
เมื่อความขัดแย้งรุนแรงมากขึ้น มีความต้องการแตกต่างกันมากขึ้น จนมาพบทางตันของการเจรจา ซึ่ง
แม้จะพยายามเจรจาต่อรองกันอย่างเต็มที่แล้วความขัดแย้งก็ยังไม่อาจยุติ ตกลงหาทางออกกันไม่ได้
เลย ดังนั้น จึงมีความจ าเป็นที่จะต้องหาวิธีการใหม่ซึ่งวิธีการนั้นก็คือ การใช้คนกลางในการเจรจาไกล่
เกลี่ย (Mediation) เพ่ือระงับข้อพิพาทความขัดแย้งนั้น 
 ในทางพุทธศาสนาเมื่อมีความขัดแย้งเกิดขึ้นไม่ว่าจะเป็นในระดับใดก็ตาม พระพุทธเจ้าทรง
เห็นว่าเป็นหน้าที่ของพุทธศาสนิกชนที่จะต้องเข้าไปเจรจาไกล่เกลี่ยเชื่อมความสัมพันธ์ที่มีรอยร้าวของ
บุคคลหรือกลุ่มคนที่ขัดแย้งกันให้กลับมาคืนดีดังเดิม ซึ่งการพยายามช่วยเหลือเป็นคนกลางเจรจาไกล่
เกลี่ยจะช่วยยุติความขัดแย้งลง และจะท าให้เกิดความสามัคคีปรองดองกันขึ้น และเป็นสิ่งที่
พระพุทธเจ้าทรงตรัสสรรเสริญยกย่อง ดังความที่ปรากฏในพระไตรปิฎกว่า 
 “ผู้ใดเมื่อชนเหล่าอ่ืนล่วงเกินกัน เขาสามารถประสานชนเหล่านั้นได้ด้วยตัวเอง ผู้นั้นแหละ
เป็นผู้ยอดเยี่ยม เป็นผู้น าภาระไป เป็นผู้ทรงธุระไว้ได้”( (มหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย, 2539 เล่มที่ 
27 หน้าที่ 166) ทั้งนี้ เมื่อมีความแย้งเกิดขึ้น พระพุทธเจ้าก็มิได้ทรงวางเฉยต่อปัญหาดังกล่าว แต่ทรง
ใช้หลักเหตุผลในการพิจารณาถึงความขัดแย้งที่เกิดขึ้น โดยให้ความส าคัญกับผู้กระท าความผิด ชุมชน 
และผู้เสียหาย และทรงวางระเบียบแบบแผนในการปูองกันเหตุที่จะท าให้มีการกระท าความผิดซ้ าโดย
การบัญญัติเป็นธรรมวินัยขึ้นหรือประมวลสิกขาบท โดยจุดเริ่มต้นของพระพุทธศาสนานั้นอยู่ที่ มีธรรม
อยู่ก่อนแล้ว หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง “ธรรม” คือความจริงหรือความเป็นไปของธรรมชาติที่มีอยู่แล้วตาม
ธรรมดาของมัน ซึ่งธรรมนี้ถือเป็นกฎธรรมชาติ พระพุทธเจ้าจะเกิดหรือไม่เกิด ธรรมก็อยู่ของมันอย่างนั้น 
เมื่อสมเด็จสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงค้นพบความจริงของกฎเกณฑ์ธรรมชาตินี้แล้ว จึงได้ทรงน ามาเปิดเผย
แสดงสั่งสอน พระพุทธเจ้าทุกพระองค์ทรงเข้าถึงธรรมและได้รับประโยชน์จากธรรมข้อนี้อย่างเต็มที่
แล้ว โดยทรงเอาธรรมมาประพฤติปฏิบัติแล้วจึงทรงพัฒนาตัวเองจนเป็น “พุทธะ” หรือผู้ตรัสรู้แล้ว      
ผู้ตื่นแล้ว ผู้เบิกบานแล้ว และทรงเห็นว่าการค้นพบธรรมข้อนี้มีคุณประโยชน์อย่างใหญ่หลวงต่อมวล
มนุษย์จึงทรงน าธรรมที่พระองค์ตรัสรู้ได้เองนั้นไปสั่งสอนผู้อ่ืนต่อไป พระพรหมคุณาภรณ์  (ป.อ.ปยุตฺโต) 
ได้กล่าวไว้ในหนังสือ นิติศาสตร์แนวพุทธ พอสรุปได้ว่า ตามทัศนะของพระพุทธศาสนา หลักการใดๆก็
ตามจะเกิดประโยชน์อย่างแท้จริงก็ต่อเมื่อมีธรรมเป็นพ้ืนฐาน ซึ่งธรรมดังกล่าวมีความสอดคล้ องกับ
หลักแห่งความจริงหรือสัจธรรมซึ่งหมายรวมถึงธรรมชาติของมนุษย์ไว้ด้วย ดังนั้น ค าว่า “ธรรม”กับค า
ว่า “วินัย” สองค านี้จึงเป็นค าที่พระพุทธศาสนาให้ความส าคัญเป็นอย่างมาก เพราะพระพุทธเจ้า     
ทรงใช้เรียกค าสั่งสอนของพระองค์ว่า “ธรรมวินัย” ก่อนจะใช้ค าว่าพระพุทธศาสนาเหมือนดังเช่น        
ในปัจจุบัน วินัยจึงเป็นระบบหรือระเบียบแบบแผนอันเกี่ยวเนื่องกับความสัมพันธ์ของมนุษย์ ซึ่งมี
รากฐานมาจากธรรมชาติอันเป็นสัจธรรมอันบริสุทธิ์ (ธรรม) โดยอาศัยความสอดคล้องตามธรรมชาติ 



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   128 
 

ระบบระเบียบแบบแผนที่พระองค์ทรงวางไว้จึงจะมีความชอบธรรม (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 
2555 น.48) และเนื่องจากทรงเห็นว่า หมู่มวลมนุษย์มีจ านวนมาก ตลอดพระชนม์ชีพของพระองค์คง
จะสอนได้ไม่มาก พระองค์จึงให้มีการจัดตั้งระบบที่จะให้มนุษย์มาอยู่รวมตัวกันเป็นชุมชนให้มีระเบียบ
แบบแผนในการเป็นอยู่และท่ีส าคัญเพ่ือให้มนุษย์เหล่านี้ได้ประโยชน์จากธรรมหรือได้รับประโยชน์จาก
การสอนของพระองค์อย่างเต็มที่ จึงทรงจัดตั้งและวางระบบแบบแผนทางสังคมขึ้นมา ซึ่งเรียกการ
จัดตั้งเป็นชุมชนนี้ว่า “ภิกขุสังฆะ”(พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2555 น.7) การจัดระบบระเบียบ
ตามพระวินัยก็คือการถือเอาประโยชน์จากกฎเกณฑ์ของธรรมชาติ กล่าวคือเป็นการที่มนุษย์เอา
สติปัญญาและเจตจ านงอันเป็นคุณสมบัติพิเศษท่ีตนมีอยู่ มาเพิ่มเข้าไปเป็นปัจจัยพิเศษในกระบวนการ
แห่งเหตุปัจจัยของธรรมชาติ เพื่อให้กระบวนการแห่งเหตุปัจจัยนั้นด าเนินไปในทางที่จะก่อให้เกิดผลดี
ต่อชีวิตและสังคมของตนต่อไปโดยมีความสอดคล้องกับปัญญาและเจตจ านงของมนุษย์นั่นเอง     
(ชาญณรงค์ บุญหนุน, 2550 น.19) ดังนั้น พระธรรมวินัยหรือหลักพุทธธรรมจึงเป็นกรอบแนวคิด
ส าคัญในการพิจารณาหาหนทางในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งในงานวิจัยเล่มนี้ และเหตุผลอีก
ประการก็คือ การบัญญัติสิกขาบทหรือพระธรรมวินัยหรือประมวลสิกขาบทของพระพุทธเจ้านี้         
มีเหตุผลเพ่ือประโยชน์ 10 ประการ ดังนี้คือ เพ่ือความยอมรับว่าดีแห่งสงฆ์ เพ่ือความผาสุกแห่งสงฆ์ 
เพ่ือข่มบุคคลผู้แก้ยาก เพ่ือความอยู่อย่างผาสุกของเหล่าภิกษุผู้มีศีลดีงาม เพ่ือปิดกั้นอาสวะทั้งหมดอัน
จะบังเกิดในปัจจุบัน เพ่ือบ าบัดอาสวะทั้งหลายอันจะบังเกิดในอนาคต เพ่ือความเลื่อมใสของชุมชนที่
ยังไม่เลื่อมใส เพ่ือความเลื่อมใสยิ่งขึ้นของชุมชนที่เลื่อมใสแล้ว เพ่ือความตั้งมั่นแห่งสัทธรรม และเพ่ือ
เอ้ือเฟ้ือวินัย  และเพ่ือเป็นการสร้างบรรทัดฐานให้กับสังคม ดังที่ปรากฏเหตุการณ์ความขัดแย้งใน
คัมภีร์พระไตรปิฎกและพระพุทธเจ้าทรงแก้ไขปัญหานั้นโดยเน้นหนักไปที่การยุติความขัดแย้งไม่ให้
ลุกลามบานปลายต่อไป และมีเปูาหมายให้ผู้เสียหายและชุมชนอยู่ร่วมกันอย่างสงบสุข ไม่เบียดเบียน
ซึ่งกันและกัน อันเป็นหลักการส าคัญของการจัดการความขัดแย้งแนวพุทธหรือที่เรียกว่าแนวทางพุทธ
สันติวิธี ดังที่พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้กล่าวไว้ว่า  
 “พระพุทธศาสนานี้ คนที่ศึกษารู้กันดีว่าเป็นหลักการที่สอนให้เว้นจากการเบียดเบียนกันโดย
สิ้นเชิง ถึงขั้นที่ว่า ไม่มีการจงใจฆ่าที่ไม่บาป จนไม่มีข้อที่จะน าไปใช้อ้างในการรุกรานท าร้ายกัน การ
เกิดข้ึนของพระพุทธศาสนาจึงมาพร้อมกับค าสอนให้เลิกการแบ่งแยกและเบียดเบียน โดยเฉพาะสอน
ให้เลิกถือชั้นวรรณะและเลิกการบูชายัญ สอนให้แก้ปัญหาด้วยวิธีการแห่งเมตตา -กรุณา อย่างสากล
(หรือจะเรียกว่าแบบอหิงสาหรือแบบ Nonviolence ก็แล้วแต่)  ดังที่พวกฝรั่งก็รู้เรื่องนั้นดีกัน
พอสมควร ถึงกับถือว่า พระพุทธศาสนาเป็นที่มาของขบวนการสันตินิยม (Pacjfjsm) ที่แท้รายแรก
ของโลก”(อัจฉรียา ธิรศริโชติ, 2552, น.2)   
 ดังนั้น หากเรายอมรับว่า ความขัดแย้งเป็นสิ่งจ าเป็น และเป็นธรรมชาติของมนุษย์และสังคม
ในระดับโลกิยะแล้ว  หน้าที่ส าคัญของมนุษย์และสังคมจึงไม่ได้อยู่ที่ “การหลบหนี” หรือ “สลาย” 



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   129 
 

ความขัดแย้ง หากแต่ยอมรับสถานการณ์ความขัดแย้งที่เกิดขึ้น แล้วมองว่าความขัดแย้งนั้นเป็น 
“ทุกข์” ประการหนึ่งของชีวิตและสังคม และแสวงหาค าตอบว่า ความขัดแย้งมีสาเหตุเกิดจากอะไร 
น าไปสู่อะไร และเราควรจะมีท่าทีต่อความขัดแย้งนั้น รวมไปถึงการแสวงหาทางออก หรือหาเครื่องมือ
เพ่ือน าไปจัดการความขัดแย้งให้ถูกต้องตามหลักเหตุผล และเหมาะสมกับบุคคลและชุมชนได้อย่างไร  
จึงจะท าให้มนุษย์และสังคมอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข ดังนั้นการจะระงับข้อพิพาทในชุมชนเพ่ือให้เกิด
ความสามัคคี ความสงบสุขแก่ชุมชนไม่ว่าจะระดับหมู่บ้านหรือระดับที่สูงกว่านี้ขึ้นไปนั้น การไกล่เกลี่ย 
(Mediation)  ถือได้ว่าเป็นวิธีที่เหมาะสมในการแก้ไขปัญหาความขัดแย้งมากที่สุด ซึ่งแม้แต่รัฐเองก็ได้
มองเห็นความส าคัญในเรื่องวิธีการไกล่เกลี่ยเพ่ือระงับความขัดแย้งนี้มานานแล้ว  ดังจะเห็นได้ชัดเจน
จาก พระราชบัญญัติ ลักษณะปกครองท้องที่ พ.ศ.2457  ที่ก าหนดให้ผู้ใหญ่บ้านมีหน้าที่อ านวยความ
เป็นธรรม สร้างความสมานฉันท์และความสามัคคีให้เกิดข้ึนในหมู่บ้าน การประนีประนอมข้อพิพาทใน
ระดับชุมชนระดับหมู่บ้าน  ได้มีการบัญญัติเป็นข้อบังคับของกระทรวงมหาดไทย เมื่อปีพุทธศักราช 
2530  โดยมีเจตนารมณ์ที่จะให้ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน เป็นผู้ที่ท าการระงับข้อพิพาทที่
ลูกบ้านในหมู่บ้านของตนเกิดข้อขัดแย้งโต้เถียงกัน  ซึ่งเมื่อลูกบ้านคู่พิพาทสามารถตกลงยุติการพิพาท
กันได้แล้ว ต่างก็ยังสามารถอยู่ร่วมกันในชุมชนอย่างสงบสุข มีความเรียบร้อยในชุมชน แล้วยังจะเป็น
การสร้างความสมานฉันท์แก่สังคมต่อไป  อันจะเป็นผลดีกับทุกฝุาย ซึ่งบทบาทของผู้ใหญ่บ้านและ
คณะกรรมการหมู่บ้าน จะมีบทบาทเหมือนการอนุโตตุลาการ ใช้การตัดสินคดี ซึ่งท าให้มีผู้แพ้ผู้ชนะ 
ผู้วิจัยได้ตระหนักถึงความส าคัญของปัญหาที่เกิดขึ้นดังกล่าว จึงท าให้ผู้วิจัยมีความสนใจที่จะ
ท าการศึกษา วิเคราะห์ และสังเคราะห์ เรื่อง หลักพุทธธรรมที่ใช้ในกระบวนการเจรจาไกล่เกลี่ยความ
ขัดแย้งในชุมชนของผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน ในเชิงอาชญาวิทยาแนวพุทธ (Buddhist 
Crominology) อันจะท าให้คดีความข้อพิพาทต่าง ๆ ไม่ต้องขึ้นไปสู่กระบวนการพิจารณาของศาลซึ่ง
เป็นยุติธรรมสายทางหลัก  ซึ่งผู้วิจัยเห็นว่า ระบบการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทความขัดแย้งในปัจจุบันยังก้าว
ไม่ผ่าน ศาสนวิทยา (Theology) ดังนั้น จึงจ าเป็นต้องดึงศาสนาเข้ามาใช้ในกระบวนการไกล่เกลี่ยข้อ
พิพาทความขัดแย้งให้มากที่สุด โดยเฉพาะพุทธศาสนา ซึ่งการมองแบบนี้ เป็นการมองในทรรศนะ
แบบองค์รวม (Holistic View) คือ ใช้แนวคิดของการจัดการความขัดแย้ง เป็นศาสตร์หลักแล้วใช้ 
ศาสนวิทยา (Theology) อันเป็นศาสตร์อ่ืน ซึ่งเป็นวิทยาศาสตร์สังคมเข้ามาเกี่ยวข้อง ซึ่งผู้วิจัยเชื่อว่า 
พุทธสันติวิธีนี้จะเป็นกระบวนการยุติธรรมสายทางเลือกอีกทางหนึ่งที่สามารถใช้ในการจัดการปัญหา
ความขัดแย้งของสังคมไทยในปัจจุบันได้ 
 
วัตถุประสงค์ของการศึกษา 
 1. เพ่ือศึกษาสารัตถะของหลักพุทธธรรมจากพระสูตรในพระไตรปิฎกถึงสาเหตุของความ
ขัดแย้งและรูปแบบการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในพระพุทธศาสนาเถรวาท 



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   130 
 

 2. เพ่ือศึกษารูปแบบการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทของผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน 
 3. เพ่ือศึกษาวิเคราะห์รูปแบบการไกล่เกลี่ยข้อพิพาทโดยใช้หลักพุทธธรรมของผู้ใหญ่บ้าน
และคณะกรรมการหมู่บ้าน 
 4. เพ่ือเป็นการสร้างองค์ความรู้และบริการวิชาการให้แก่ชุมชนที่อยู่บริเวณโดยรอบ
มหาวิทยาลัย   
 
กรอบแนวคิดในการวิจัย 
 ผู้วิจัยได้บูรณาการองค์ความรู้จากแนวความคิดทฤษฎี และงานวิจัยที่เกี่ยวข้องที่หลากหลาย
ประเดน็ โดยเป็นการประยุกต์แนวคิดพุทธ ธรรมที่ปรากฏ ในค าสอนทางศาสนาพุทธคือ พระไตรปิฎก
เข้ากับทฤษฎีทางอาชญาวิทยาที่เกี่ยวข้องกับความขัดแย้ง โดยมุ่งศึกษาไปที่ รากเหง้าที่เป็นสาเหตุของ
ความขัดแย้ง ในมิติและมุมมองทางพุทธศาสนา โดยมีแนวคิดเรื่อง การเจรจาไกล่เกลี่ยคนกลางเชิง
พุทธ : หลักการและเครื่องมือส าหรับการจัดการความขัดแย้งของ ชลากร เทียนส่องใจ และแนวคิด
เรื่อง การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในพระพุทธศาสนาเถรวาท : กรณีศึกษามโหสถชาดก ของ ปกรณ์ ศรีปะ
ลาด เป็นฐานความคิดในงานวิจัยเล่มนี้ โดยมีวัตถุประสงค์เพ่ือค้นหาสาเหตุของความขัดแย้งในมิติและ
มุมมองของพระพุทธศาสนา และน าสิ่งที่ได้จากการศึกษามาปรับประยุกต์เพ่ือใช้ในกระบวนการเจรจา
ไกล่เกลี่ยความขัดแย้งในชุมชน โดยใช้หลักแนวคิดทางพุทธธรรม จากการศึกษาพบว่า รากเหง้าที่
ก่อให้เกิดความขัดแย้งในมุมมองของพระพุทธศาสนานั้น สามารถอธิบายในมุมมองของอกุศลธรรมได้ 
2 กลุ่ม คือ กลุ่มแรกคือ อกุศลมูล 3 อันได้แก่ โลภะ(ความโลภ) โทสะ(ความโกรธ) และโมหะ(ความหลง) 
และกลุ่มที่สองคือกลุ่มปปัญจธรรม ซึ่งได้แก่ ตัณหา มานะ และทิฏฐิ โดยเฉพาะกลุ่มกิเลสที่เป็น
รากเหง้าของอกุศล 3 อย่าง คือ โลภะ โทสะ และโมหะ ซึ่งถือว่าเป็นเหตุปัจจัยของปัญหาของความ
ขัดแย้งทั้งหมด โดยเฉพาะ ทิฏฐิ ในกลุ่มปปัญจธรรมนั้นถือได้ว่าเป็นแกนกลางของความขัดแย้งที่อยู่
ลึกที่สุด เพราะเป็นการยึดมั่นถือมั่นในอุดมการณ์ของตนเอง ถ้าทิฏฐินั้นประกอบไปด้วยอกุศลมูล     
ซึ่งก่อให้เกิดมิจฉาทิฏฐิ ก็จะน าพามาสู่ความขัดแย้งนั้น เพราะเมื่อบุคคลมีความเห็นความเชื่อในเรื่อง
ใดเรื่องแล้ว มานะและตัณหาก็จะแสดงบทบาทเพ่ือตอบสนองความเห็นในความเชื่อนั้น ๆ ดังนั้น 
มิจฉาทิฏฐิก็เป็นรากฐานของความขัดแย้ง แต่ในทางตรงกันข้าม สัมมาทิฏฐิเป็นรากฐานของจริยธรรม  
บุคคลผู้ประกอบด้วยสัมมาทิฏฐิย่อมกระท าความเจริญรุ่งเรืองแก่สังคม สร้างประโยชน์ต่อส่วนรวมได้
มากเช่นใด บุคคลผู้ประกอบด้วยมิจฉาทิฏฐิย่อมกระท าความพินาศก่อให้เกิดโทษแก่สังคมได้มาก
เช่นเดียวกัน ส่วนค าว่า “ปปัญจธรรม” นั้นเป็นค าเรียกชื่อรวมที่ใช้เรียกกลุ่มกิเลส ๓ ตัว คือ ตัณหา 
มานะ และทิฏฐิ ซึ่งหมายถึง ธรรมเครื่องเนิ่นช้า หรือกิเลสที่ท าให้คิดปรุงแต่งยืดเยื้อพิสดาร และเป็น
ตัวคอยบงการพฤติกรรมที่ท าให้มนุษย์พล่านไปมา ขัดแย้ง แข่งขัน แย่งชิงกัน ตลอดจนก่อสงคราม
ระหว่างพวกระหว่างฝุาย การจัดการความขัดแย้งตามที่ปรากฏในพระวินัยนั้น จะมุ่งเน้นไปที่       



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   131 
 

“อธิกรณสมถะ 7 ประการ”ซึ่งเป็นเครื่องมือเพ่ือใช้ระงับอธิกรณ์ต่างๆ ที่เกิดขึ้นในสังคมสงฆ์ แต่ใน
ปัจจุบันพบว่าหลักการดังกล่าวก็ได้น ามาประยุกต์ใช้ในจัดการความขัดแย้งในสังคมฆราวาสด้วย      
ซึ่งได้แก่ การไต่สวน หรือตามแนวทางที่เรียกว่า“อุพพาหิกวิธี”หรือ การประนีประนอมยอมความ 
หรือ ตามแนวทางที่เรียกว่า “ติณวัตถารกะ”หรือ ใช้การลงมติเสียงข้างมาก หรือที่เรียกว่าตาม
แนวทาง “เยภุยยสิกา”และสุดท้ายคือใช้กระบวนการทางศาลหรือ“สังฆสภา” บทบาทของปปัญจธรรม  
ซึ่งประกอบไปด้วย ตัณหา มานะ ทิฎฐิ อยู่ในกระบวนการรับรู้ของมนุษย์ จะมีความแตกต่างกันไปใน
บุคคลแต่ละคน และจะส่งผลให้ทิฏฐิในแต่ละบุคคลแตกต่างกันไปอีกด้วย ปปัญจธรรมทั้งสามตัวนี้ จะ
ท างานประสานสัมพันธ์กันและเป็นเหตุปัจจัยของกันและกัน เพียงแต่ว่าตัวใดตัวหนึ่งจะแสดงออกมา
เป็นตัวเด่นในการก าหนดพฤติกรรมของมนุษย์ ซึ่งตัวเด่นที่ว่านั้น ก็คือทิฏฐินั่นเอง และยังส่ งผลให้
บุคคลแต่ละคนยึดมั่นถือมั่นในทิฏฐินั้นอีกด้วย และนั่นคือที่มาหรือรากเหง้าของความขัดแย้งทั้งปวง 
ดังนั้นในการแก้ไขความขัดแย้ง ผู้เจรจาไกล่เกลี่ยจึงต้องท าหน้าที่ในการปูอนสัญญา หรือความรู้ใหม่
ให้กับคู่กรณีทั้งสองฝุาย พยายามให้เกิดความคิดปรุงแต่งที่เป็นไปในแนวทางที่ถูกต้องที่เรียกว่า        
“สัมมาทิฏฐิ” ที่จะสามารถที่จัดการกับปัญหาความขัดแย้งได้ โดยการใช้กลยุทธ์ชี้แจงเชิงอุปมาอุปไมย 
ซึ่งเปรียบเสมือนกับการเล่าเรื่องในทางท่ีจะชักจูงให้คู่กรณีทั้งสองเป็นฝุายคิดหาหนทางด้วยตนเอง ใน
การคลี่คลายปัญหา กระบวนการคิดดังกล่าวถือว่า เป็นกระบวนการในการสร้างโยนิโสมนสิการนั่นเอง 
ซึ่งเป็นองค์ประกอบที่เป็นปัจจัยภายใน ในการที่จะก่อให้เกิดสัมมาทิฏฐิ ในการน าไปจัดการปัญหา
ความขัดแย้งและกลับมาคืนดีกัน สมัครสมานสามัคคีกันต่อไป ด้วยเหตุนี้ ผู้ที่ท าหน้าที่เป็นคนกลางใน
การเจรจาไกล่เกลี่ย จะต้องเป็นผู้น าชุมชนที่คู่กรณีทั้งสองฝุายเคารพและศรัทธา สาเหตุเพราะโยนิโส
มนสิการจะเกิดขึ้นกับคู่กรณีทั้งสองฝุายได้ จะต้องเริ่มต้นจากการที่มีศรัทธาก่อนเป็นล าดับแรก 
ส าหรับการปฏิบัติหน้าที่ของคนกลางในการเจรจาไกล่เกลี่ยเชิงพุทธนี้ คือ ความพยายามที่จะท าการ
ไกลเ่กลี่ยให้คู่กรณีทั้งสองฝุาย ลด ตัณหา ทิฏฐิ มานะลง จนกระทั่งจุดสนใจหรือความต้องการของทั้ง
สองฝุายนั้น มีความประสานกลมกลืนกันจนไม่มีความขัดแย้งเหลืออยู่แล้ว จะท าให้เกิดความสามัคคี
ขึ้น ซึ่งในการลดระดับของ ตัณหา ทิฏฐิ มานะ ในการจัดการความขัดแย้งนั้น จะต้องเกิดจากการให้
อภัยทั้งทางกาย วาจา และทางใจ หรือ ความเสียสละของคู่กรณี ซึ่งอยู่ภายใต้จิตใจที่มีความเมตตา
และมีสัมมาทิฏฐิเป็นพื้นฐานส าคัญก่อนเรื่องอ่ืนใด ส่วนหลักธรรมที่ผู้เจรจาไกล่เกลี่ยหรือคนกลางควร
จะมีไดแ้ก่หลักธรรมดังต่อไปนี้ คือ อภัยทาน, อคติ 4, พรหมวิหารธรรม สามัคคีธรรม สารณียธรรม 6 
สังคหวัตถุธรรม 4 และหลักเบญจศีล เป็นต้น ซึ่งอาจกล่าวได้ว่า การวิเคราะห์องค์ประกอบที่มาของ
ความขัดแย้ง ในงานวิจัยนี้ ถือได้ว่าเป็นการวิเคราะห์แบบแยกให้เห็นเหตุแห่งความขัดแย้งและถือว่า
เป็นการคิดแบบโยนิโสมนสิการแบบหนึ่ง คือ การคิดแบบสืบสาวเหตุปัจจัย โดยการพิจารณาสภาพที่
เป็นปัญหาแล้วหาหนทางแก้ไข ด้วยการค้นหาสาเหตุและปัจจัยต่างๆ ที่สัมพันธ์กันและส่งผลสืบทอด
ต่อๆกันมา อาจจะเรียกวิธีการคิดแบบนี้ว่า การคิดแบบอิทัปปัจจยตา หรือคิดตามหลักปฏิจจสมุปบาท



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   132 
 

ก็ได้ เช่น “เมื่อสิ่งนี้มี สิ่งนี้จึงมี เพราะสิ่งนี้เกิดขึ้น สิ่งนี้จึงเกิดขึ้น เพราะสิ่งนี้ไม่มี สิ่งนี้จึงไม่มี เพราะสิ่ง
นี้ดับไป สิ่งนี้จึงดับไป”  ซึ่งการคิดวิเคราะห์แบบนี้ จะท าให้เกิดความเข้าใจว่า ความขัดแย้งนั้นเป็นวิถี
ตามธรรมชาติของมนุษย์ เมื่อเข้าใจเช่นนี้แล้วจะน าไปสู่การแก้ไขปัญหาความขัดแย้ งของคนในสังคม
ปัจจุบันได้อย่างตรงประเด็นได้ในที่สุดตามกรอบแนวคิดด้านล่าง 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

อกุศลมูล ๓            
(โลภะ โทสะ โมหะ) 

ปปัญจธรรม ๓          
(ตัณหา มานะ ทฏิฐิ) 

อโยนิโสมนสิการ 

มิจฉาทฏิฐ ิ

ข้อพิพาทหรือความขดัแย้งเกิดขึ้น ข้อพิพาทที่เป็นคดแีพ่งทุกประเภท 
ข้อพิพาทที่เป็นคดีอาญาซึ่งเป็น       

ความผิดอันยอมความได ้

ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บา้น ท าหน้าที่         
คนกลางในการเจรจาไกล่เกลี่ยระงับขอ้พิพาท 

คู่กรณี 

สร้างโยนิโสมนสิการ 
ใช้หลัก อคติ ๔, พรหมวิหารธรรม, 

อภัยทาน, สามัคคีธรรม สารณยีธรรม ๖ 
สังคหวัตถุธรรม ๔ และหลักเบญจศีล 

เกิดสัมมาทิฏฐ ิ ข้อพิพาทความขดัแย้งระงบั 

มี ทิฏฐ ิเป็นแกนกลาง 



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   133 
 

สมมุติฐาน 
 หลักพุทธธรรม เป็นหลักธรรมที่ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านที่ท าหน้าที่เป็นคนกลาง 
สามารถน ามาประยุกต์ใช้ในกระบวนการเจรจาไกล่เกลี่ย เพ่ือระงับความขัดแย้งที่เกิดขึ้นกับคนใน
ชุมชน บ้านเขวากลาง หมู่ 2 ต าบลเขวาใหญ่ อ าเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคามได้ 
 
วิธีการศึกษา 
 เป็นการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Research) และภาคสนาม(Qualitative and field 
Research) มีการสัมภาษณ์เพ่ือเก็บข้อมูลภาคสนาม โดยขั้นตอนแรกของกระบวนการศึกษา ผู้วิจัย
เก็บรวบรวมข้อมูลปฐมภูมิ (Primary Data) จากพระไตรปิฎก อรรถกถาชาดกต่างๆ และแหล่งข้อมูล
ทุติยภูมิ (Secondary Data) โดยการทบทวนองค์ความรู้ เอกสาร แนวคิดทฤษฎีและงานวิจัยที่
เกี่ยวข้อง และใช้การสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) เพ่ือให้ได้ข้อมูลเชิงลึกจากการสัมภาษณ์
ถึงข้อมูลสาเหตุของความขัดแย้งและหลักพุทธธรรมที่น ามาใช้ในการเจรจาไกล่เกลี่ยระงับข้อพิพาท 
แล้วผู้วิจัยน ามาวิเคราะห์ สังเคราะห์ค าสัมภาษณ์จากการเก็บข้อมูลเชิงคุณภาพและการเก็บข้อมูล
ภาคสนาม เพ่ือให้ได้มาซึ่งข้อมูลที่สามารถน ามาสนับสนุนข้อมูลจากการศึกษาทบทวนเอกสาร และ
งานวิจัยโดยมี 1. กลุ่มผู้ให้ข้อมูลในการวิจัยเชิงคุณภาพ มี 3 กลุ่ม คือ 1)กลุ่มผู้ไกล่เกลี่ยซึ่งเป็น
ผู้ใหญ่บ้านหรือคณะกรรมการหมู่บ้าน จ านวน 2 คน  2) กลุ่มนักวิชาการทางด้านพระพุทธศาสนา 
จ านวน 2 คน และ 3) กลุ่มลูกบ้านผู้ที่เคยมีความขัดแย้งและเป็นคู่กรณีกันมาก่อน ของหมู่บ้านเขวา
กลาง หมู่ 2 ต าบลเขวาใหญ่ อ าเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคาม จ านวน 4 คน รวมจ านวนทั้งหมด 
8 คน  
 
การวิเคราะห์ข้อมูล 
 ผู้วิจัยไดด้ าเนินการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth Interview) เพ่ือให้ได้ข้อมูลความคิดเห็นจาก
ประสบการณ์ของกลุ่มผู้ให้ข้อมูลส าคัญในเรื่องความขัดแย้งตามแนวคิดของพุทธศาสนา ตลอดจน
แนวทางของการเจรจาไกล่เกลี่ยระงับข้อพิพาทโดยใช้หลักพุทธธรรม โดยแนวค าถามในการสัมภาษณ์
เชิงลึก ประกอบด้วยแนวการถามในประเด็นเกี่ยวกับ สาเหตุของความขัดแย้ง สภาพปัญหา และ
ปัจจัยที่ เป็นสาเหตุของการเกิดความขัดแย้งในปัจจุบัน และหลักพุทธธรรมจากพระสูตรใน
พระไตรปิฎก ที่กล่าวถึงมูลเหตุของการเกิดความขัดแย้งตลอดจนหลักธรรมที่คนกลางที่ท าหน้าที่
เจรจาไกล่เกลี่ยควรน ามาใช้ในการเจรจาไกล่เกลี่ยความขัดแย้งและรูปแบบของการเจรจาไกล่เกลี่ย
ระงับข้อพิพาทหรือความขัดแย้งโดยใช้หลักพุทธธรรม ผู้วิจัยท าการตรวจสอบความถูกต้องของข้อมูล
ที่ได้จากแบบสัมภาษณ์ด้วยการตรวจสอบแบบสามเส้าด้านข้อมูล (Data Triangulation) โดย
พิจารณาและเปรียบเทียบข้อมูลจากบุคคลผู้ให้ข้อมูลส าคัญ ในแต่ละกลุ่มที่มีความเชี่ยวชาญและ



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   134 
 

ประสบการณเ์ฉพาะด้านต่างกัน โดยผู้วิจัยได้เห็นหลายๆ เหตุการณ์ และ เมื่อท าการตรวจสอบข้อมูล
แบบสามเส้าแล้ว ข้อมูลที่ไม่ต้องการจะถูกก าจัดออกไปไม่ถูกน ามาใช้ในการวิเคราะห์ ในการวิเคราะห์
ข้อมูล ผู้วิจัยไดใ้ช้วิธีการตีความสร้างข้อสรุปแบบอุปนัย (Induction) จากข้อมูลที่ได้รับ โดยอาจมีการ
แบ่งประเภทตามเนื้อหาของกรอบแนวคิดทฤษฎีหรือตอบปัญหาของการวิจัยที่ก าหนดไว้ และ
เปรียบเทียบเนื้อหาข้อมูลต่าง ๆ แยกเป็นประเด็นๆ ไป 
 
ผลการศึกษาวิจัย 
 ผู้วิจัยพบว่า สภาพปัญหาและปัจจัยที่เป็นสาเหตุของการเกิดความขัดแย้งขึ้นในปัจจุบัน เกิด
มาจากรากเหง้าที่ก่อให้เกิดความขัดแย้ง ซึ่งสามารถอธิบายในมุมมองของอกุศลธรรมได้ 2 กลุ่ม คือ 
“อกุศลมูล 3” ได้แก่ โลภะ โทสะ และโมหะ และ “ปปัญจธรรม” ซึ่งได้แก่ ตัณหา มานะ และทิฏฐิ 
และมองว่า สาเหตุของความขัดแย้งเกิดจาก 2 สาเหตุที่ส าคัญ  คือ 1) ศีลหรือข้อปฏิบัติพฤติกรรมไม่
เท่าเทียมกัน (สีลอสามัญญตา) และ  2) ความเห็นหรือทัศนะไม่ตรงกัน (ทิฏฐิอสามัญญตา) โดยทิฏฐิ
นั้น ถือได้ว่าเป็นแกนกลางของความขัดแย้งทั้งหมด เพราะเป็นการยึดมั่นถือมั่นในอุดมการณ์ และ
ถ้าทิฏฐินั้นประกอบไปด้วยอกุศลมูล 3 คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง อีกด้วยแล้ว ก็จะ
ก่อให้เกิดมานะ อันน าไปสู่การเกิด มิจฉาทิฏฐิ และน าพาไปสู่ความขัดแย้ง ซึ่งความขัดแย้งที่เกิดขึ้นใน
หมู่บ้านเขวากลาง หมู่ที่ 2 ต าบลเขวาใหญ่ อ าเภอกันทรวิชัย จังหวัดมหาสารคามนั้น ที่ผ่านมาจาก
ประสบการณ์ของผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน ส่วนใหญ่จะเป็นความขัดแย้ง 2 ด้านคือ 
ความขัดแย้งด้านข้อมูล (Data Conflict) ได้แก่ และความขัดแย้งด้านผลประโยชน์ ( Interest 
Conflict) และพบว่าหลักพุทธธรรมที่ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านที่เป็นคนกลางได้น ามาใช้
ในการเจรจาไกล่เกลี่ยเพ่ือยุติความขัดแย้ง ประกอบด้วยหลักธรรมดังต่อไปนี้ ได้แก่ หลักขันติธรรม 
หลักพรหมวิหารธรรม 4,  หลัก อคติ 4, หลักสังคหวัตถุธรรม 4, หลักอภัยทาน สามัคคีธรรม สารณีย
ธรรม 6 และหลักเบญจศีล ส่วนรูปแบบของการเจรจาไกล่เกลี่ยระงับข้อพิพาทหรือระงับความขัดแย้ง
ของผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน ผู้วิจัยพบว่า ใช้รูปแบบ“ติณวัตถารกะ” คือ การระงับข้อ
พิพาทความขัดแย้งโดยการให้ทั้งสองฝุายประนีประนอมกัน ซึ่งเป็นรูปแบบหนึ่งในการระงับความ
ขัดแย้งที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนาฝุายเถรวาท ที่เรียกว่า “อธิกรณสมถะ”หรือ ธรรมเครื่องระงับ
อธิกรณ์หรือวิธีการเพ่ือระงับอธิกรณ์ 
 
อภิปรายผลการวิจัย 
 ผู้วิจัยพบว่า ในการเจรจาไกล่เกลี่ยความขัดแย้งของหมู่บ้านเขวากลาง หมู่ที่ 2 จะเป็นการใช้
บุคคลที่สาม (Third Party) คือ ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน จะมาท าหน้าที่ในการช่วยไกล่
เกลี่ยข้อขัดแย้ง ในลักษณะที่คู่กรณีไม่สามารถจัดการแก้ปัญหาหรือหาข้อยุติจากข้อขัดแย้งได้  ซึ่ง



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   135 
 

บุคคลที่สามที่มาท าหน้าที่เป็นคนกลางนี้ จะต้องเป็นบุคคลที่คู่กรณีทุกฝุายให้ความเคารพนับถือ ไว้
เนื้อเชื่อใจและมีความเป็นกลาง ที่ส าคัญคู่กรณีทั้งสองฝุายจะต้องสมัครใจและเต็มใจที่จะยินยอม
เจรจาไกล่เกลี่ยและยินยอมให้ผู้เจรจาไกล่เกลี่ยเข้ามาท าหน้าที่เป็นคนกลางไกล่เกลี่ยข้อพิพาทความ
ขัดแย้งของตนกับคู่กรณีอีกฝุายด้วยซึ่งหลักความยินยอมนี้ถือว่าเป็นเรื่องที่ส าคัญมาก ผู้ใหญ่บ้านและ
คณะกรรมการหมู่บ้านซึ่งท าหน้าที่เป็นคนกลางจะต้องรับรู้รายละเอียด ข้อมูลทั้งหมดที่เกี่ยวข้องกับ
สถานการณ์ของความขัดแย้งที่เกิดขึ้นกับคู่กรณีทั้งสองฝุาย และจะต้องน าข้อมูลที่ได้เหล่านั้นมาท า
การวิเคราะห์หาสาเหตุที่แท้จริง เพ่ือที่จะได้น าไปสู่ทางออก หรือหาหนทางในการจัดการปัญหา
ร่วมกัน โดยคนกลางจะต้องมีหน้าที่ในการทวนเนื้อความข้อเท็จจริงเรื่องราวต่างๆของคู่กรณีทั้งสองฝุาย 
เพ่ือให้เกิดความเข้าใจในข้อมูลหรือเรื่องราวที่จะต้องมีความเข้าใจให้ถูกต้องตรงกันทั้ง ผู้ใหญ่บ้านและ
คณะกรรมการหมู่บ้านที่ท าหน้าที่เป็นคนกลาง และคู่กรณีทั้งสองฝุาย ที่ส าคัญจะต้องท าการวิเคราะห์
เรื่องราวโดยปราศจากอคติท้ังปวง จากนั้นขั้นตอนต่อไปผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านจะเรียก
คู่กรณีที่เก่ียวข้องทั้งหมดเข้าสู่การเจรจาร่วม ด้วยการที่ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านจะเป็นผู้
กล่าวน าในการเจรจาเพ่ือให้คู่พิพาททั้งสองฝุายอยู่ในกรอบกติกา โดยใช้ค าถามชุดเดียวกัน เพ่ือสลาย
การยึดมั่นถือมั่นในความเป็นตัวตนของคู่กรณีแต่ละฝุายก่อน เพราะความเป็นตัวตนเป็นที่มาของการดู
ถูกดูหมิ่น เหยียดหยาม และเกลียดชังบุคคลอ่ืน หรือแม้แต่การไม่ยอมรับฟังความคิดเห็นหรือการ
แสดงออกของบุคคลอ่ืน หลักธรรมพ้ืนฐานที่ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านซึ่งเป็นคนกลางใน
การเจรจาไกล่เกลี่ยข้อพิพาทพึงตระหนักคือ การสลายความเป็นตัวตนของคู่กรณีทั้งสองฝุายที่มีความ
ขัดแย้งกัน ด้วยหลักอนัตตา จากการวิเคราะห์ข้อมูลที่ได้จากการสัมภาษณ์ กลุ่มผู้ใหญ่บ้านและ
คณะกรรมการหมู่บ้าน พบว่าผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านซึ่งเป็นคนกลางจะชี้ให้เห็นถึงผลดี 
และผลเสีย ที่จะเกิดแก่คู่กรณีทั้งสองฝุายในกรณีที่ตกลงกันไม่ได้ เมื่อผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการ
หมู่บ้านได้ความแจ้งชัดในข้อเท็จจริงแล้วว่า ฝุายใดเป็นฝุายผิด จึงท าการสอบถามฝุายที่ผิดว่า         
จะยอมรับผิดและส านึกในความผิดหรือไม่ ถ้ายอมรับผิดก็จะท าการว่ากล่าวตักเตือนและก าชับว่า     
อย่ากระท าเช่นนี้อีก โดยชี้ให้เห็นถึงผลดีผลเสียที่จะตามมา เพ่ือให้คู่กรณีเกิดสัมมาทิฏฐิหรือให้คู่กรณี
ทั้งสองฝุายเกิด “ทิฏฐิสามัญญตา” คือ มีความเห็นหรือทัศนะที่เหมือนกันและมี สีลสามัญญตา คือมี
พฤติกรรมข้อปฏิบัติที่เหมือนกัน ดังนั้นความขัดแย้งจึงสามารถยุติลงได้ด้วยความพึงพอใจของคู่กรณี
ทัง้สองฝุาย นอกจากนี้ ผู้วิจัยพบว่า การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในหมู่บ้าน  เขวากลาง หมู่ที่ ๒ นั้นได้อาศัย
ความเชื่อในตัวบุคคล อันได้แก่ความเชื่อในตัวผู้น าชุมชน ความเชื่อในผู้ที่มีอาวุโสกว่า ซึ่งสิ่งนี้ถือว่าเป็น
ภูมิปัญญาของชาวอีสานที่ทรงคุณค่าและมีอิทธิพลต่อชาวอีสานเป็นอย่างมากในการน ามาประยุกต์ใช้
ในการระงับข้อพิพาทในสังคมชุมชนหมู่บ้านเขวากลาง หมู่ที่  2 ในกระบวนการตัดสินใจของ
ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านเพื่อสร้างความเป็นปึกแผ่นและความเข้มแข็งสามัคคีให้แก่ชุมชน 
โดยจะเห็นว่า ข้อพิพาทความขัดแย้งทุกเรื่องสามารถยุติจบลงได้ด้วยดี ล้วนมาจากการประยุกต์ใช้ภูมิ



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   136 
 

ปัญญาพ้ืนบ้านท้องถิ่นของชาวอีสานทั้งสิ้น และเมื่อเปรียบเทียบกระบวนการวิธีการจัดการความ
ขัดแย้งของผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านของหมู่บ้านเขวากลาง หมู่ที่ ๒ กับวิธีการระงับความ
ขัดแย้งในของพุทธศาสนาฝุายเถรวาทแล้ว ผู้วิจัยพบว่า เมื่อผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้าน
ทราบเรื่องราวหรือเหตุการณ์ความขัดแย้งที่เกิดขึ้นแล้วหรือในทางพุทธศาสนาเรียกความขัดแย้งนี้ว่า 
“อธิกรณ”์ จะเรียกประชุมคณะกรรมการหมู่บ้าน หรือ ในกรณีท่ีไม่ได้เรียกประชุม เพราะว่าผู้เสียหาย
ได้เข้าร้องเรียนต่อผู้ใหญ่บ้านหรือคณะกรรมการหมู่บ้านโดยตรง ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการจึง
ทราบว่าความประพฤติที่ผู้นั้นท าอยู่ไม่เหมาะสมและเป็นสาเหตุที่มาให้เกิดความขัดแย้งขึ้นในชุมชน 
ขั้นตอนนี้ในทางพุทธศาสนาเรียกว่า “ประชุมสงฆ์” จากนั้นเข้าสู่ขั้นตอนของ “การสอบถามเพ่ือค้นหา
ความจริง”หรือไต่สวนหาความจริงที่เรียกว่า “อุพพาหิกวิธี” โดยจะใช้วิธีการสอบถามจากผู้ถูก
กล่าวหา และผู้กล่าวหาโดยการแยกเจรจา ซึ่งจะท าการสอบถามข้อเท็จจริงจากผู้กล่าวหาก่อน และ
ค่อยสอบถามข้อเท็จจริงจากผู้ถูกกล่าวหา ซึ่งกรณีนี้ ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านจะสอบถาม
ข้อเท็จจริงจากทั้งสองฝุาย ก็ต่อเมื่อผู้ถูกกล่าวหาไม่ยอมรับว่าตนเองกระท าผิด จึงต้องสอบถามจาก    
ผู้กล่าวหาด้วย หลังจากที่สอบถามเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นแล้ว เมื่อผู้กระท าผิดยอมรับผิด หรือว่า
คณะกรรมการหมู่บ้านลงมติว่าเหตุการณ์ที่เกิดขึ้นนั้นเกิดขึ้นจริง ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการ
หมู่บ้านหรือ “สังฆะ”จะต าหนิสั่งสอนผู้กระท าผิด เมื่อผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านได้ต าหนิ 
และสั่งสอนผู้กระท าความผิดแล้ว ผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านจะบัญญัติข้อปฏิบัติและวาง
โทษส าหรับผู้กระท าความผิดหรือในทางพุทธศาสนาเรียกการลงโทษนี้ว่า “การปรับอาบัติ” เพ่ือ
ปูองกันความประพฤติเสียหายที่จะเกิดขึ้นซ้ าขึ้นอีกในอนาคต จึงได้ร่วมกันตราข้อปฏิบัติหรือความตก
ลงร่วมกันที่เรียกว่า “กฎของหมู่บ้าน”หรือในทางพุทธศาสนาเรียกว่า“สิกขาบท”ขึ้น ในการเจรจาไกล่
เกลี่ยระงับความขัดแย้งนี้ของผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านนี้ ยังได้ใช้หลักเดียวกันกับการ
ระงับความขัดแย้งที่ปรากฏในคัมภีร์พุทธศาสนาฝุายเถรวาทที่เรียกว่า “อธิกรณสมถะ”หรือ ธรรม
เครื่องระงับอธิกรณ์หรือวิธีการเพ่ือระงับอธิกรณ์ โดยผู้ใหญ่บ้านและคณะกรรมการหมู่บ้านจะใช้วิธี 
“เยภุยยสิกา” การใช้เสียงข้างมากในคณะกรรมการหมู่บ้านตัดสินข้อพิพาทหรือความขัดแย้งที่เกิดขึ้น
นั้น ในกรณีที่บุคคลหลายฝุายมีความเห็นไม่ตรงกันและจะใช้วิธี “ปฏิญญาตกรณะ”  คือการลงโทษ
ตามที่ให้การยอมรับกรณีความขัดแย้งเกิดจากสาเหตุที่ไม่ชัดเจน ส่วนกรณีที่ความขัดแย้งในหมู่บ้าน
เป็นเรื่องเล็ก ๆ น้อย ๆ   ไม่ควรถือสาเอาความซึ่งกันและกันให้วุ่นวายใหญ่โตเกินกว่าเหตุ ผู้ใหญ่บ้าน
และคณะกรรมการหมู่บ้านจะใช้วิธี “ติณวัตถารกะ” คือระงับข้อพิพาทความขัดแย้งโดยการ
ประนีประนอมกันทั้งสองฝุาย คือร่วมมือกันกลบเรื่องไว้  พักเรื่องไว้  ไม่น ามามาคิด  ให้เวลาช่วย
เยียวยาความขัดแย้งนั้น ซ่ึงผู้วิจัยพบว่า พบว่าความขัดแย้งในหมู่บ้านเขวากลาง หมู่ที่ ๒ มักจบและ
ยุติลงด้วยวิธี “ติณวัตถารกะ” คือ การระงับข้อพิพาทความขัดแย้งโดยการให้ทั้งสองฝุาย
ประนีประนอมกันทั้งสิ้น 



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   137 
 

ข้อจ ากัด 
1. ข้อจ ากัดด้านเวลา  
 ผู้วิจัยมีเวลาศึกษาวิจัยในเรื่องนี้ค่อนข้างน้อย เนื่องจากผู้วิจัยยื่นข้อเสนอโครงการวิจัยต่อ
คณะต้นสังกัด ตั้งแต่เดือนธันวาคม 2560 แต่เพ่ิงจะได้รับเงินทุนสนับสนุนในการท าวิจัยเมื่อเดือน
พฤษภาคม 2561และจะต้องท ารายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์ให้แล้วเสร็จภายเดือนกันยายน 2561 จึงได้
ขอขยายเวลาส่งเล่มรายงานวิจัยถึงเดือนธันวาคม 2561 ประกอบกับภาระงานสอนในคณะต้นสังกัดที่
ผู้วิจัยท างานอยู่ จึงท าให้ผู้วิจัยมีระยะเวลาในการเดินทางไปเก็บข้อมูลวิจัยน้อย ประกอบกับเนื้อหาใน
พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาฯ ที่มีเนื้อหาปริมาณมากถึง 33 เล่ม อีกทั้งมีความละเอียดอ่อน 
ตลอดจนส านวนภาษาท่ีใช้นั้น ยากยิ่งต่อการท าความเข้าใจ ผู้วิจัยจึงต้องใช้เวลาในการศึกษาวิเคราะห์
ปัญหาและเรียบเรียงขั้นตอนทั้งหมดมากขึ้น เพ่ือให้งานวิจัยเล่มนี้สมบูรณ์ที่สุด  
 
2. ข้อจ ากัดด้านแหล่งค้นคว้า   
 แม้พระไตรปิฎกตลอดจนอรรถกถาชาดกต่างๆซึ่งเป็นเอกสารชั้นปฐมภูมิ (Primary Source)  
ในงานวิจัยเล่มนี้ จะเป็นคัมภีร์ส าคัญทางพุทธศาสนา แต่ก็มิได้มีการแพร่หลายสู่สาธารณชนมากนัก 
แหล่งในการค้นคว้าหาข้อมูลในเอกสารชั้นปฐมภูมินี้ จึงมีจ ากัดแต่เพียงในวัดและห้องสมุดขนาดใหญ่
เท่านั้น ทั้งนี้ เพ่ือเป็นการปูองกันความเสียหายอันจะเกิดข้ึนแก่หนังสือ ส่วนใหญ่วัดและห้องสมุดจะไม่
อนุญาตให้น าพระไตรปิฎกออกไปภายนอก คงอนุญาตให้ใช้อ่านค้นคว้าได้เฉพาะแต่ในบริเวณวัดหรือ
ห้องสมุดเท่านั้น ผู้วิจัยจึงต้องหาเวลาเดินทางไปค้นคว้าหาข้อมูลในพระไตรปิฎกที่ห้องสมุด ของ
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย วิทยาเขตอ าเภอวังน้อย จังหวัดพระนครศรีอยุธยา และ
วิทยาเขตวัดมหาธาตุยุวราษฎร์รังสฤษฎิ์ ท่าพระจันทร์ ในการท าวิจัยเล่มนี้ ทั้งนี้การเดินทางไปค้นคว้า
หาข้อมูลในพระไตรปิฎกยังท าให้ผู้วิจัยได้มีโอกาสพบปะกับผู้ทรงความรู้ในพระไตรปิฎกที่ได้แนะน า
ข้อมูลที่มีประโยชน์ต่อการวิจัย ท าให้ได้ท้ังกัลยาณมิตร ที่ปรึกษาด้านงานวิจัย และที่ปรึกษาทางธรรม
กลับมาอีกด้วย  
 
ข้อเสนอแนะ 
ข้อเสนอแนะท่ีได้จากผลวิจัย 
 1. ในฐานะที่ พุทธศาสนาเป็นศาสนาประจ าชาติของประเทศไทย ประชาชนส่วนใหญ่นับถือ
พระพุทธศาสนา ทั้งภาครัฐและเอกชนควรจะได้ร่วมมือกัน มีการส่งเสริม และเผยแพร่ให้ประชาชนน า
หลักค าสอนในพุทธธรรมมาใช้ในการเจรจาไกล่เกลี่ยเพ่ือระงับความขัดแย้ง อันเป็นการประยุกต์และ
บูรณาการหลักธรรมค าสอนของพระพุทธเจ้า เพ่ือน ามาจัดการกับปัญหาความขัดแย้งในสังคมไทยที่
เกิดขึ้นในปัจจุบัน การเจรจาไกล่เกลี่ยโดยใช้หลักพุทธธรรมนั้นถือว่าเป็นพุทธสันติวิธีที่ ก าลังได้รับ



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   138 
 

ความนิยม และถูกน ามาใช้อย่างแพร่หลายในการด าเนินคดีโดยเฉพาะในชั้นประนีประนอมของศาล
ยุติธรรมเพื่อลดปริมาณคดีเข้าสู่กระบวนการยุติธรรมสายทางหลัก 
 2. ศูนย์ด ารงธรรมจังหวัด, ส านักงานยุติธรรมจังหวัด และส านักงานพระพุทธศาสนา ของทุก
จังหวัด ควรจะได้มีการส่งเสริมและสนับสนุนศาสตร์ที่ว่าด้วยพุทธสันติวิธี ในรูปแบบต่าง ๆ โดยเฉพาะ
เรื่อง การเจรจาไกล่เกลี่ยความขัดแย้งโดยน าหลักพุทธธรรมมาใช้ในการเจรจาไกล่เกลี่ย โดยมีการจัด
หลักสูตรฝึกอบรม การเจรจาไกล่เกลี่ยความขัดแย้งซึ่งมีการบูรณาการระหว่าง ศาสตร์ที่ว่าด้วยพุทธ
สันติวิธีกับศาสตร์อ่ืนๆที่มีความสัมพันธ์และเก่ียวข้องกับการเจรจาไกล่เกลี่ย ให้แก่ผู้น าชุมชนในท้องที่
ต่างๆ ไม่ว่าจะเป็น ก านัน ผู้ใหญ่บ้าน องค์กรปกครองส่วนท้องถิ่นต่างๆ ให้มีความรู้ในเรื่องต่างๆ
เหล่านี้  เ พ่ือสร้างนักไกล่เกลี่ยที่มีคุณภาพและสามารถปฏิบัติงานได้จริง โ ดยใช้หลักการทาง
พระพุทธศาสนา และคุณสมบัติของผู้ไกล่เกลี่ยที่พระพุทธเจ้าทรงวางไว้เข้ามามีส่วนช่วยให้การ
ด าเนินการแก้ไขความขัดแย้งมีประสิทธิภาพ 
  
ข้อเสนอแนะในการท าวิจัยครั้งต่อไป 
 1. ในการท าวิจัยครั้งนี้ ถึงแม้ว่า ผู้วิจัยจะได้มุ่งเน้นไปที่การศึกษาเชิงคุณภาพ ทั้ งการวิจัยเชิง
เอกสาร และเชิงภาคสนาม แต่เนื่องด้วยระยะเวลาในการวิจัยที่จ ากัด ยังขาดการศึกษาวิจัยเชิงทดลอง
ในภาคสนามอย่างจริงจัง  เพ่ือที่จะได้เป็นการพิสูจน์ว่า การเจรจาไกล่เกลี่ยโดยใช้หลักพุทธธรรมนั้น 
สามารถที่จะน าไปใช้จัดการปัญหาความขัดแย้งได้จริงและมีประสิทธิภาพในทุกชุมชนและเป็นการต่อ
ยอดองค์ความรู้ เพ่ือที่จะน ามาสรุปได้ว่า การเจรจาไกล่เกลี่ยความขัดแย้งโดยน าหลักพุทธธรรมมาใช้
นั้น เป็นรูปแบบที่สามารถน ามาจัดการกับปัญหาความขัดแย้งได้จริง และเป็นประโยชน์ต่อสังคม และ
ยังก่อให้เกิดความภาคภูมิใจของพุทธศาสนิกชนในประเทศไทยอีกด้วย 
  2. การวิจัยครั้งนี้ ผู้วิจัยมีวัตถุประสงค์ของการวิจัยข้อที่สี่คือ เพ่ือเป็นการสร้างองค์ความรู้
และบริการวิชาการให้แก่ชุมชนที่อยู่บริเวณโดยรอบมหาวิทยาลัย พ้ืนที่ในการศึกษาวิจัยจึงเป็นชุมชน
ที่อยู่โดยรอบมหาวิทยาลัยเท่านั้น ในการท าวิจัยในครั้งต่อไปจึงควรจะมีการศึกษาในพ้ืนที่อ่ืน ซึ่งมี
ความขัดแย้งหลากหลายประเภทมากกว่านี้ 
  

บรรณานุกรม 
 

ชาญณรงค์  บุญหนุน. (2550). รายงานวิจัยฉบับสมบูรณ์ โครงการ”ความเป็นธรรมในพระไตรปิฎก” 
 ชุดโครงการ เวทีวิจัยมนุษยศาสตร์ไทย.กรุงเทพมหานคร : ส านักงานกองทุนสนับสนุนการ
 วิจัย (สกว.). 



 

                วารสารการเมืองการปกครอง  
                ปีที่ 10 ฉบับท่ี 2  ประจ าเดือนพฤษภาคม – สิงหาคม  2563                   139 
 

ชลากร  เทียนส่องใจ. (2553). การเจรจาไกล่เกลี่ยคนกลางเชิงพุทธ: หลักการและเครื่องมือส าหรับ
 การจัดการความขัดแย้ง.วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา 
 บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
ปกรณ์ ศรีปะลาด. (2553). การไกล่เกลี่ยข้อพิพาทในพระพุทธศาสนาเถรวาท : กรณีศึกษามโหสถ 
 ชาดก.วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย 
 มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ์ราชวิทยาลัย. 
พระธรรมปิฏก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2546). สลายความขัดแย้ง. กรุงเทพมหานคร : โรงพิมพ์สหธรรมิก. 
พระพรหมคณุาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). นิติศาสตร์แนวพุทธ. พิมพ์ครั้งที่ 13. กรุงเทพมหานคร :  
 ส านักพิมพ์วิญญูชน. 
พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺ โต). (2555) . พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย .  พิมพ์ครั้ งที่  35. 
 กรุงเทพมหานคร : ส านักพิมพ์ผลิธัมม์. 
พรกิจ กิจจารุวัฒนากูล. (2551). การประยุกต์ใช้หลักธรรมเพ่ือแก้ปัญหาครอบครัวในสังคมปัจจุบัน. 
 พุทธศาสตรมหาบัณฑิต ภาควิชาพระพุทธศาสนา บัณฑิตวิทยาลัย มหาจุฬาลงกรณ์ราช
 วิทยาลัย. 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย  

เล่มที่ 1-33. กรุงเทพฯ : โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
วันชัย วัฒนศัพท์. (2550). ความขัดแย้ง: หลักการและเครื่องมือแก้ปัญหา. พิมพ์ครั้งที่ 3. นนทบุรี : 
 สถาบันพระปกเกล้า. 
อัจฉรียา ธิรศริโชติ. (2552). ยุติธรรมเชิงสมานฉันท์ในพระวินัยปิฎก. สังคมวิทยามหาบัณฑิต สาขา
 สังคมวิทยา ภาควิชาสังคมวิทยาและมนุษยวิทยา บัณฑิตวิทยาลัย คณะรัฐศาสตร์
 จุฬาลงกรณ์มหาวิทยาลัย. 


