
860 : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568) 

ทุนทางวัฒนธรรมกบัการพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากของชุมชน  
CULTURAL CAPITAL AND THE DEVELOPMENT OF GRASSROOTS ECONOMY  

IN LOCAL COMMUNITIES 
 

พระมหาประกาศิต ฐิติปสิทธิกร1  
พระปลัดประพจน์ อยู่ส าราญ และ สัญญา สดประเสริฐ,  

Phramaha Prakasit Thitipasitthikron1 
Phrapalad Prapoj Yusamran and Sanya Sodprasert 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 
Mahachulalongkornrajavidlayala University 

Email: prakasit.mcu@gmail.com1 
 

Received 19 July 2024; Revised 8 August 2024; Accepted 24 January 2025. 
 

 
บทคัดย่อ 
  บทความวิชาการนี้เป็นส่วนหนึ่งของงานวิจัยเรื่อง “กลไกการขับเคลื่อนเศรษฐกิจเชิงสร้างสรรค์บนฐาน
ทุนทางพระพุทธศาสนาและทุนวัฒนธรรมของชุมชนในจังหวัดนครปฐม” มุ่งศึกษาแนวคิดการน าทุนทาง
วัฒนธรรมมาการพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากของชุมชน ด้วยว่าความส าคัญของทุนทางวัฒนธรรมต่อเศรษฐกิจฐาน
รากเป็นรากฐานของอัตลักษณ์ชุมชน ทุนทางวัฒนธรรม เช่น ประเพณี ภูมิปัญญาท้องถิ่น ศิลปะ และอาหาร
พ้ืนบ้าน ช่วยสร้างความแตกต่างและคุณค่าเฉพาะตัวของชุมชน เป็น “ทุน” ที่ไม่สามารถลอกเลียนแบบได้ง่าย 
สร้างโอกาสทางเศรษฐกิจใหม่ ๆ เมื่อชุมชนสามารถน าทุนทางวัฒนธรรมมาต่อยอด เช่น งานหัตถกรรม หรือ
การท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม จะกลายเป็นสินค้าและบริการที่มีมูลค่าเพ่ิมสูง ช่วยเสริมรายได้ให้ครัวเรือนและ
ชุมชน เป็นการเชื่อมโยงภูมิปัญญากับเศรษฐกิจ ซึ่งทุนทางวัฒนธรรมท าหน้าที่เป็น “สะพาน” เชื่อมการอยู่
ร่วมกันอย่างมีความหมายกับการพัฒนาเศรษฐกิจ โดยเน้นความสมดุลทั้งด้านรายได้ คุณภาพชีวิต และความ
ภาคภูมิใจในท้องถิ่น วัฒนธรรม ประเพณี และภูมิปัญญาท้องถิ่น ดึงดูดนักท่องเที่ยว เกิดการใช้จ่ายในชุมชน 
สร้างอาชีพใหม่ เช่น โฮมสเตย์ ไกด์ท้องถิ่น และร้านค้า การอนุรักษ์วัฒนธรรมพร้อมกับสร้างมูลค่าเพ่ิม ท าให้
เศรษฐกิจฐานรากไม่เพียง “อยู่ได้” แต่ยัง “ยืนได้” อย่างมั่นคงในระยะยาว ทุนทางวัฒนธรรมไม่ใช่เพียง
ร่องรอยอดีต แต่คือ “พลังสร้างสรรค์” ที่ช่วยให้ชุมชนสามารถพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากได้อย่างเข้มแข็งและ
ยั่งยืน โดยการแปรเปลี่ยนทุนทางวัฒนธรรมให้เป็นมูลค่าทางเศรษฐกิจ ขณะเดียวกันก็รักษาเอกลักษณ์ ความ
ภาคภูมิใจ และคุณค่าภูมิปัญญาของชุมชน 
 
ค าส าคัญ: ทุนทางวัฒนธรรม; การพัฒนา; เศรษฐกิจเชิงสร้างสรรค์,  

 

บทความวิชาการ 



    Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.1 (January – February 2025) : 861 

Abstract  
This academic article forms part of the research project entitled “ Mechanisms for 

Driving the Creative Economy Based on Buddhist Capital and Cultural Capital of 
Communities in Nakhon Pathom Province” . It focuses on examining the conceptual 
framework of utilizing cultural capital in developing community-based economies. The 
significance of cultural capital for grassroots economic development lies in its role as the 
foundation of community identity. Cultural capital—such as traditions, local wisdom, arts, 
and indigenous cuisine—creates distinctiveness and unique value for communities. It serves 
as a form of “capital” that is difficult to replicate, thereby generating new economic 
opportunities. When communities transform cultural capital into extended practices, such as 
handicrafts or cultural tourism, these become high value-added products and services, 
contributing to increased household and community income. This process connects 
indigenous knowledge with the economy, positioning cultural capital as a “bridge” linking 
meaningful coexistence with economic development. The approach emphasizes balance 
among income generation, quality of life, and local pride. Cultural traditions, rituals, and 
local wisdom also serve as attractions for visitors, stimulating community-based spending 
and creating new occupations, such as homestays, local guides, and small businesses. The 
integration of cultural preservation with value creation ensures that grassroots economies 
can not only “survive” but also “thrive” sustainably in the long term. Cultural capital is not 
merely a vestige of the past but rather a form of “creative energy” that enables 
communities to strengthen and sustain grassroots economic development. By transforming 
cultural capital into economic value while simultaneously preserving community identity, 
pride, and wisdom, local development becomes both meaningful and resilient. 

 
Keywords: Cultural Capital; Development; Creative Economy. 
 
ความส าคัญของทุนทางวัฒนธรรมกับการพัฒนา 

ทุนทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญา เป็นองค์ประกอบหนึ่งของทุ่นทางสังคมที่มีความส าคัญอย่างยิ่งยวด
ต่อการพัฒนาประเทศ เนื่องด้วยประเทศไทยมีความโดดเด่นและมีความหลากหลายทางวัฒนธรรม มีผู้มีความรู้
ด้านภูมิปัญญาไทยมากมายกระจายอยู่ทุกพ้ืนที่ ซึ่งหากสามารถพัฒนาและใช้ประโยชน์จากทุนดังกล่าวได้อย่าง
เต็มที่แล้ว ก็จะน ามาซึ่งการสร้างสรรค์คุณค่าและมูลค่าเพ่ิมต่อเศรษฐกิจและสังคมไทย ดังนั้น การศึกษาทุนทาง
วัฒนธรรม จึงเป็นพ้ืนฐานให้ผู้เรียนได้เกิดแนวความคิดในการที่จะน าเอาวัฒนธรรมที่ดีงามมาพัฒนาให้เกิ ด
คุณค่าและมูลค่า อันส่งผลต่อวิถีชีวิตความเป็นอยู่ที่ดีงามในที่สุด ดิเรก ปัทมสิริวัฒน์  (2547) กล่าวถึง
ความหมายของทุนทางวัฒนธรรมว่า ทุ่นทางวัฒนธรรมเกี่ยวข้องกับคุณค่า ความรู้คู่ภูมิปัญญา และงาน
สร้างสรรค์อันเกิดจากการค้นคว้าและค้นพบโดยผู้ทรงความรู้ในท้องถิ่น รวมทั้งค่านิยมและความเชื่อที่ผูกพัน
สังคม ท าให้เกิดการจัดระเบียบของสังคมหรือสร้างกฎกติกาที่เป็นคุณต่อสังคมโดยส่วนรวม รวมถึงกิจกรรมการ
ถ่ายทอดความรู้จากคนรุ่นหนึ่งไปยังอีกรุ่นหนึ่ง ส านักพัฒนาสังคมและคุณภาพชีวิต (2557) กล่าวว่า ทุนทาง
วัฒนธรรม คือ สิ่งที่ดีงามที่คนในอดีตคิด ท าขึ้น แสดงออกและสืบทอดด้วยการปฏิบัติ ซึ่งมีทั้งสิ่งที่จับต้องได้



862 : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568) 

และจับต้องไม่ได้ David ThrosBy (2001) ให้ความหมายของค าว่าทุนวัฒนธรรม ว่าหมายถึง ทรัพย์สินทาง
ปัญญาที่สั่งสมมาในอดีต มีคุณค่าต่อมนุษย์และความต้องการของสังคมนอกเหนือจากการให้คุณค่าทาง
เศรษฐกิจ 

ดังนั้น ทุนทางวัฒนธรรม จึงเป็นสิ่งที่มีคุณค่าและมีมูลค่า ที่สั่งสมมาในอดีตและถ่ายทอดรุ่นต่อรุน ทั้ง
เป็นสิ่งที่จับต้องได้และจับต้องไม่ได้ โดยน าเอาวัฒนธรรมและภูมิปัญญาเหล่านั้นมาแปลงเป็นสิ่งที่มีคุณค่าและมี
มูลค่าที่ส่งผลให้เกิดประโยชน์ต่อวิถีชีวิตและสังคมในท่ีสุด 
 
องค์ประกอบของทุนทางวัฒนธรรม 

วัฒนธรรมเป็นสิ่งที่ดีงามที่คนในอดีตคิด ท าขึ้น แสดงออกและสืบทอดด้วยการปฏิบัติ ซึ่งมีสิ่งที่จับต้อง
ได้และจับต้องไม่ได้ จ าแนกเป็น 3 ประเภทใหญ่ๆ ประกอบด้วย  

1) เป็นมรดกตกทอด เกิดจากภูมิปัญญาของมนุษย์ ประกอบด้วยสิ่งที่เคลื่อนที่ไม่ได้ อาทิ โบราณสถาน
ขนาดใหญ่ กับสิ่งที่สามารถเคลื่อนที่ได้จ าพวกวัตถุ บันทึกเล่าเรื่อง เป็นเอกสาร ต านาน บันทึก เช่น ภาษามาลา
ยูซึ่งเป็นภาษาของชาวใต้ บันทึกในศิลาจารึกฯ  

2) เป็นสิ่งที่มีเอกลักษณ์พิเศษหรือเนื้อในของวัฒนธรรม เป็นการกระท าของมนุษย์  ประกอบด้วย
เอกลักษณ์พิเศษในการท ามาหากิน ซึ่งเป็นวิถีชีวิตที่มีความแตกต่างกันในแต่ละพ้ืนที่ ภาษา กิริยา ส าเนียงพูด 
ความเชื่อ ศาสนา ขนมธรรมเนียม จารีตประเพณี และพิธีกรรม สุนทรียศาสตร์ -สุนทรียภาพ ซึ่งเป็นความ
สวยงามตามอารยธรรม ซึ่งควรมีการสืบาสนท านุบ ารุงให้คงอยู่ ระบบเครือญาติและระบบสังคม  

3) ภูมิปัญญาดังเดิมและภูมิปัญญาสมัยใหม่ ได้แก่ ศาสตร์หรือความรู้ของบรรพชน อาทิ ดาราศาสตร์ 
วิทยาศาสตร์ ภาษาศาสตร์ และการค านวณ เช่น โคลง ฉันท์ กาพย์ กลอน ร้อยแก้ว ร้อยกรอง ฯลฯ หน่วยชั่ง 
ตวง วัด อาทิ คืบ วา ศอก ชีวศาสตร์ เป็นความรู้เกี่ยวกับการยังชีพ อาทิ เครื่องมือดักจับสัตว์ เครื่องการเกษตร 
เครื่องมือจับปลา เป็นต้น ยุทธศาสตร์ในการป้องกันตนเองและการรักษาชีวิต เช่น มวยไทย ฟันดาบ กระบี่ 
กระบอง การเขียนต าราพิชัยสงคราม ฯลฯ การเยียวยาชีวิตหรือแพทยศาสตร์ เช่น การรักษาโรคภัยไข้เจ็บ การ
ท าและใช้สมุนไพร การนวดแผนโบราณ ฯลฯ การอยู่ร่วมกันในสังคมอย่างสันติ โดยใช้ความรู้ในเชิงรัฐศาสตร์ 
นิติศาสตร์และธรรมศาสตร์ เช่น ระบบการปกครองแบบพ่อปกครองลูก ฯลฯ ศิลปศาสตร์ ซึ่งเป็นองค์รวมทาง
ศิลปะที่ส าคัญ โดยวัฒนธรรมถือเป็นทุนและต้นทุนที่ส าคัญ เนื่องจากการก่อเกิดวัฒนธรรมแต่ละด้านจะมี
ความสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมหรือสิ่งแวดล้อมรอบๆ ตัว หากมีการพัฒนาหรือปรับปรุงสภาพแวดล้อมหรือมี
การเปลี่ยนแปลงสิ่งแวดล้อมอย่างถูกต้องเหมาะสม ก็อาจส่งผลกระทบต่อวัฒนธรรมนั้นๆ ให้เสื่อมคุณค่าหรือ
สูญหายไปจากสังคม 

 
แนวโน้มและโอกาสการพัฒนาทุนทางวัฒนธรรม 

ส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ (2568) ได้กล่าวถึงแนวโน้มและโอกาสการพัฒนาทุนทาง
วัฒนธรรม เพ่ือใช้ประโยชน์ในการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมของประเทศ ประกอบด้วย 

1) คนไทยและสังคมไทยมีความตื่นตัว เห็นคุณค่าและประโยชน์ของทุนทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญา
ไทย ว่าสามารถน ามาใช้เสริมสร้างวิถีชีวิตของครอบครัว ชุมชน สังคม และประเทศให้อยู่ร่วมกันอย่างมี
ความสุขยั่งยืนได้ ประเทศไทยมีความหลากหลายทางวัฒนธรรม มีผู้รู้ภูมิปัญญามากมายกระจายทุกพ้ืนที่ คน
ไทยมีฝีมือมีความประณีตละเอียดอ่อนในงานศิลปะ ซึ่งถือเป็นจุดแข็งและโอกาสที่จะให้บุคคลเหล่านี้เข้ามามี
ส่วนร่วมในกระบวนการพัฒนา ร่วมดูแล อนุรักษ์วัฒนธรรมของทองถิ่น รวมถึงการสร้างสรรค์ผลิตภัณฑ์จาก 



    Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.1 (January – February 2025) : 863 

2) ระบบเศรษฐกิจแบบเสรี ระบบการค้าเสรีเปิดโอกาสให้ประเทศไทยมุ่งพัฒนาเศรษฐกิจบน
ฐานความรู้และการสร้างสรรค์คุณค่า พัฒนาสินค้าและบริการบนพ้ืนฐานวัฒนธรรมไทยที่มีเอกลักษณ์โดดเด่น 
เช่น การนวดแผนไทย สมุนไพรไทย อาหารไทย รวมถึงการพักผ่อนและท่องเที่ยวทางวัฒนธรรมไทย ฯลฯ โดย
การน าภูมิปัญญาท้องถิ่นมาพัฒนาต่อยอดด้วยเทคโนโลยีเพ่ือสร้างสรรค์คุณภาพและคุณค่าให้ผลิตภัณฑ์ใน
ชุมชน 

3) การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมและโครงสร้างของการบริโภค การส่งออกของสินค้าและบริการของ
ประเทศไทยในอนาคตขึ้นอยู่กับแนวโน้มการเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมของการบริโภคของสังคมโลก และการ
วางแผนอย่างถูกต้องในการพัฒนาและบริการให้สอดคล้องกับความต้องการของประเทศต่างๆ ประเทศพัฒนา
แล้วที่เป็นคู่ค้าส าคัญส่วนใหญ่ก าลังเข้าสู่สังคมผู้สูงอายุ มีแนวโน้มต้องการสินค้าและบริการเฉพาะด้านมากขึ้น 
เช่น การดูแลสุขภาพ การเดินทางท่องเที่ยวเพ่ือพักผ่อนและการรักษาพยาบาล จึงเป็นโอกาสที่ประเทศไทยจะ
พัฒนาสินค้าและบริการเกี่ยวกับสุขภาพ เช่น การแพทย์แผนไทย สมุนไพรไทย รวมถึกการพักผ่อนและ
ท่องเทีย่วทางวัฒนธรรม ซึ่งประเทศไทยมีศักยภาพท้ังด้านสถานที่และบุคลากร 

4) ความร่วมมือระหว่างประเทศที่เข้มแข็ง กระแสการพัฒนาที่ยั่งยืนและความก้าวหน้าของเทคโนโลยี
และการสื่อสาร เป็นความร่วมมือทั้งในระดับภูมิภาคและอนุภูมิภาคเกิดการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ทางวัฒนธรรม
และวิชาการ เกิดสัมพันธภาพที่ดีที่ก่อให้เกิดความร่วมมือในการพัฒนา และการบริหารจัดการด้านต่างๆ ใน
ระดับนานาชาติ 

5) กระแสโลกท่ีเน้นการพัฒนาที่ยั่งยืนบนฐานความหลากหลายทางชีวภาพ ส่งผลดีต่อประเทศไทยที่มี
ความหลากหลายทางชีวภาพ มีโอกาสใช้ประโยชน์เพ่ือเพ่ิมคุณค่าและมูลค่าภายใต้ระบบการบริหารจัดการที่
น าไปสู่ความยั่งยืนรองรับความต้องการสินค้าและบริการด้านวัฒนธรรม ภูมิปัญญาและวัตถุดิบจากธรรมชาติที่
เพ่ิมข้ึน และยกระดับมาตรฐานและคุณภาพของผลิตภัณฑ์ในระดับรากหญ้าให้เชื่อมโยงสู่เวทีโลก 

6) ความก้าวหน้าของเทคโนโลยีสารสนเทศและการสื่อสาร จะช่วยสร้างโอกาสการตลาด และการ
เรียนรู้ให้กับผู้เกี่ยวข้องกับการด าเนินงานด้านวัฒนธรรมและเจ้าของภูมิปัญญาในการพัฒนาและเพ่ิมศักยภาพ
การด าเนินงาน รวมถึงการเผยแพร่ประชาสัมพันธ์สินค้าบริการ และงานด้านศิลปวัฒนธรรมสู่โลกภายนอกได้
อย่างรวดเร็ว 

 
แนวทางพัฒนาทุนทางวัฒนธรรม 

เพ่ือให้มีการน าทุนทางวัฒนธรรมไปใช้ประโยชน์อย่างมีประสิทธิภาพ และเป็นการ เสริมสร้างทุนทาง
สังคม ส านักงานคณะกรรมการวัฒนธรรมแห่งชาติ (2568) จึงก าหนดแนวทางในการพัฒนาทุนทางวัฒนธรรม 
ดังนี้ 

1) การฟื้นฟู ถอดคุณค่า พัฒนา และต่อยอดทุนทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาอย่างเป็นระบบ 
ส าหรบการฟื้นฟู ถอดคุณค่า พัฒนา และต่อยอดทุนทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาอย่างเป็นระบบ อาทิ 

ส่งเสริม สนับสนุนการวิจัย พัฒนาและสร้างนวัตกรรมถ่ายทอดองค์ความรู้และภูมิปัญญาท้องถิ่นทั้งที่อยู่ในวิถี
ชุมชนให้ออกมาอย่างเป็นระบบ พัฒนาต่อยอดผลิตภัณฑ์ทุนทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญากับนโยบายหรือ
โครงการส าคัญของประเทศ ใช้ประโยชน์จากเทคโนโลยีสารสนเทศในการเชื่อมต่อภูมิปัญญา สนับสนุน
กระบวนการขยายผลน าภูมิปัญญาไปใช้ในทางปฏิบัติและพัฒนาอย่างต่อเนื่อง ส่งเสริมเศรษฐกิจชุมชนหรือ
เศรษฐกิจของชาวบ้านที่เกิดจากใช้ความรู้ภูมิปัญญาท้องถิ่นให้มีความเข้มแข็งและพัฒนาไปสู่เครือข่ายวิสาหกิจ
ชมชน ส่งเสริมคุณภาพ มาตรฐาน และสร้างผลิตภัณฑ์ให้มีจุดเด่นที่เป็นเอกลักษณ์เฉพาะท้องถิ่นและความ
ต้องการของตลาด  



864 : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568) 

2) การจัดการองค์ความรู้และสร้างภูมิคุ้มกันทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาแก่ประชาชนอย่างทั่วถึง
และต่อเนื่อง  

การจัดการองค์ความรู้และสร้างภูมิคุ้มกันทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาแก่ประชาชนอย่างทั่วถึงและ
ต่อเนื่อง อาทิ สร้างและพัฒนาแหล่งและกระบวนการเรียนรู้ทางวัฒนธรรม ให้ประชาชนทุกกลุ่มสามารถเข้าถึง
และใช้ประโยชน์ได้ง่าย โดยสนับสนุนให้มีพิพิธภัณฑ์ ห้องสมุด หอศิลป์ อุทยานแห่งการเรียนรู้ในรูปแบบต่างๆ 
ที่มีชีวิตชีวา เป็นต้น จัดท าฐานข้อมูล แผนที่น าทางหรือท าเนียบทุนทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาท้องถิ่นในแต่
ละพ้ืนที่ให้มีความชัดเจน ถูกต้อง ครบถ้วนที่สามารถเข้าถึงและน าไปใช้ประโยชน์ได้สะดวก ส่งเสริมการ
เสริมสร้างค่านิยมและพฤติกรรมที่พึงประสงค์แก่ประชาชนโดยให้มีการอนุรักษ์และพัฒนาวัฒนธรรมและจารีต
ประเพณีที่ดีงามอย่างเป็นระบบ ส่งเสริมให้มีการใช้วัฒนธรรมของชุมชนมาสร้างความเข้มแข็งของชุมชนอย่าง
ต่อเนื่อง เช่น การใช้ภาษาถิ่น การลงแขก การเคารพผีปู่ตา การจัดการแหล่งน้ าผ่านระบบเหมืองฝาย ประเพณี
สืบชะตาป่าและลุ่มน้ า ฯลฯ 

3) การเสริมสร้างระบบบริหารจัดการที่มีประสิทธิภาพและเอ้ืออ านวยต่อการขับเคลื่อนทุนทาง
วัฒนธรรม   

การเสริมสร้างระบบบริหารจัดการที่มีประสิทธิภาพและเอ้ืออ านวยต่อการขับเคลื่อนทุนทางวัฒนธรรม 
อาทิ ระดมพลังทุกภาคส่วนในรูปแบบต่างๆ เพ่ือพัฒนางานวัฒนธรรมร่วมกัน เช่น การน าทรัพยากรทาง
วัฒนธรรมมาใช้ประโยชน์ การลงทุนทางวัฒนธรรม ฯลฯ กระจายอ านาจ ส่งเสริม และสนับสนุนให้ชุมชน
ท้องถิ่นเข้ามามีบทบาทในการด าเนินงานวัฒนธรรมของตนเอง สนับสนุนสภาวัฒนธรรมทั้งในระดับจังหวัด และ
ระดับภูมิภาคให้เข้ามามีบทบาทหลักในการเป็นศูนย์กลางด้านการติดตามประเมินผลการด าเนินงานด้าน
วัฒนธรรม การด าเนินงานด้านการเฝ้าระวังทางวัฒนธรรม เป็นต้น 

จะเห็นได้ว่า ทุนทางวัฒนธรรมเป็นสิ่งที่มีมูลค่าและให้คุณค่าต่อวิถีชีวิตของสังคม ดังที่กล่าวมาแล้ว แต่
ทุนทางวัฒนธรรมหลายเรื่องมีความเป็นนามธรรมสูง เช่นวัฒนธรรมที่จับต้องไม่ได้เป็นพลวัตร (Dynamic) 
สามารถเปลี่ยนแปลงและถ่ายทอดข้ามสังคม กลุ่มคน สถานที่ และเวลาได้ตลอด การน าทุนทางวัฒนธรรมและ
ภูมิปัญญาไทยมาพัฒนาและใช้ประโยชน์ในการพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมแระเทศต้องมีการบริหารจัดการที่ดี 
และตั้งอยู่บนหลักการที่ส าคัญ คือการเคารพความหลากหลายทางวัฒนธรรม การพัฒนาวัฒนธรรมอย่างเป็น
องค์รวม การสร้างความสมดุลและความยั่งยืน และการมีส่วนร่วมของทุกภาคส่วน 

เนื่องจากทุนทางวัฒนธรรมมีการเปลี่ยนแปลงตลอดเวลา ซึ่งอาจมีผลมาจากเทคโนโลยีสารสนเทศและ
การสื่อสาร การมีปฏิสัมพันธ์ของสังคมโลก การเลื่อนไหลหรือการกระจายทางวัฒนธรรม จึ่งก่อให้เกิดการการ
ผสมผสานทางวัฒนธรรม การปลูกฝังให้เยาวชนได้ตระหนักถึงวัฒนธรรมที่ดีงามของชุมชนและของท้องถิ่นจึง
เป็นสิ่งจ าเป็นและเร่งด่วนที่จะต้องอาศัยสถาบันทางสังคม และทุกภาคส่วนได้เข้ามามีส่วนร่วมในการควบคุม 
เฝ้าระวังทางวัฒนธรรมปลูกฝังและส่งเสริมให้มีให้เกิดขึ้น เพ่ือให้เยาวชนได้ตระหนักถึงคุณค่าของวัฒนธรรมที่ดี
งามเพ่ือสืบสานและพัฒนาต่อเนื่องสืบไป 
 
 
 
 
 
 
 



    Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.1 (January – February 2025) : 865 

แนวทางการขับเคลื่อนการพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากด้านทุนทางวัฒนธรรม  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
จากแผนภูมิ การน าทุนทางวัฒนธรรม หรือภูมิปัญญาท้องถิ่นซึ่งเป็นองค์ความรู้ ความสามารถ และ

ทักษะต่างๆ ที่น ามาใช้ในการด าเนินชีวิตและการประกอบอาชีพ เป็นฐานคิดและหลักเกณฑ์การก าหนดคุณค่า
และจริยธรรมที่มีการสั่งสมสืบทอดกันมาอย่างยาวนานจากคนรุ่นหนึ่งสู่อีกรุ่นหนึ่งในการอยู่ร่วมกันของคนและ
ธรรมชาติอย่างเกื้อกูล พบว่า  ประเทศไทยมีผู้รู้ภูมิปัญญาซึ่งเป็นประโยชน์ต่อการพัฒนาประเทศด้านต่างๆ 
มากมาย แต่ขาดการน ามาใช้ประโยชน์อย่างจริงจัง ความรู้ภูมิปัญญาและภูมิปัญญาท้องถิ่นหลายเรื่องได้สูญ
หายไปจากสังคมหลายเรื่องยังไม่ได้รับการพัฒนาต่อยอดอย่างเป็นระบบอย่างจริงจัง การพัฒนาความรู้และวัต
กรรมจากภูมิปัญญา เพ่ือใช้ในการพาณิชย์ยังอยู่ในระดับต่ าและไม่ได้รับการคุ้มครองตามกฎหมาย บางส่วนต่อ
อยู่ในมือคนต่างชาติ การผลิตสินค้าและบริการจากความรู้ภูมิปัญญาไทย ส่วนใหญ่เป็นไปเพ่ือพัฒนารายได้
มากกว่าการรักษาคุณค่าและรากฐานทางวัฒนธรรมของท้องถิ่น แต่ประเทศไทยยังขาดการก าหนดนโยบายที่
เกี่ยวข้องกับการน าทุนทางวัฒนธรรมและภูมิปัญญาไทยไปใช้ประโยชน์ในการเพ่ิมคุณค่าและมูลค่าของสินค้าไว้
อย่างชัดเจน ขาดการบูรณาการระหว่างนโยบายและแผนงานต่างๆ ภาครัฐยังมีส่วนร่วมในการพัฒนา
อุตสาหกรรมทางวัฒนธรรมที่เกิดจากภูมิปัญญาและความคิดสร้างสรรค์ของคนไทยค่อนข้างน้อย 

ดังนั้น จึงมีข้อเสนอในการน าทุนทางวัฒนธรรมช่วยพัฒนาเศรษฐกิจฐานรากของชุมชนโดยการ 
สร้างมูลค่าเพ่ิมให้กับสินค้าและบริการท้องถิ่น ให้มีเอกลักษณ์และตอบโจทย์ตลาดมากขึ้น , ส่งเสริมการ
ท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ที่ดึงดูดนักท่องเที่ยวให้เข้ามาในพ้ืนที่ , และ สร้างความเข้มแข็งให้กับชุมชน ผ่านการ
สร้างงาน สร้างอาชีพ และการร่วมมือกันในเครือข่าย เพ่ือยกระดับคุณภาพชีวิตและอนุรักษ์วัฒนธรรมท้องถิ่น
ให้คงอยู่ต่อไปในประเด็นดังนี ้

1) การสร้างผลิตภัณฑ์และบริการทางวัฒนธรรม โดยน าเอกลักษณ์ทางวัฒนธรรม วิถีชีวิต ภูมิ
ปัญญาท้องถิ่น และศิลปะ มาสร้างสรรค์เป็นสินค้าและบริการใหม่ๆ ที่มีมูลค่าเพ่ิม ท าให้เกิดผลิตภัณฑ์ที่โดด
เด่นและแตกต่างจากท้องตลาด.  



866 : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ์ 2568) 

2) การส่งเสริมการท่องเที่ยวเชิงวัฒนธรรม ชุมชนสามารถใช้ทุนทางวัฒนธรรมที่มีอยู่ เช่น สถานที่
ท่องเที่ยวเชิงประวัติศาสตร์ วิถีชีวิต หรือเทศกาลต่างๆ เพ่ือดึงดูดนักท่องเที่ยว สร้างรายได้ให้ชุมชน และ
กระตุ้นเศรษฐกิจในพ้ืนที่.  

3) การสร้างงาน สร้างอาชีพ และรายได้  กระจายสู่ชุมชน เพ่ือให้การพัฒนาเศรษฐกิจฐาน
วัฒนธรรม (Cultural Economy) น าไปสู่การสร้างงานและอาชีพที่หลากหลายในชุมชน เช่น ศิลปิน ช่างฝีมือ 
หรือผู้ประกอบการด้านวัฒนธรรม ท าให้เงินหมุนเวียนในท้องถิ่นและยกระดับคุณภาพชีวิต.  

4) การเสริมสร้างความเข้มแข็งและการมีส่วนร่วมของชุมชน โดยส่งเสริมให้คนในชุมชนมีความรู้สึก
เป็นเจ้าของและภาคภูมิใจในมรดกทางวัฒนธรรมของตนเอง เกิดความร่วมมือร่วมใจในเครือข่ายต่างๆ ทั้งใน
ระดับชุมชนและกับหน่วยงานภายนอก.  

5) การส่งเสริมการเรียนรู้และการสืบทอด โดยสร้างกลไกในการแลกเปลี่ยนเรียนรู้ ส่งเสริมความรู้
รักสามัคคีในชุมชน และส่งเสริมการถ่ายทอดทุนทางวัฒนธรรมไปยังคนรุ่นหลัง เพื่อให้การพัฒนามีความยั่งยืน.
สถาบันการศึกษาและหน่วยงานวิจัยสามารถท าหน้าที่ประสานงาน ให้องค์ความรู้ และอ านวยความสะดวก 
ให้กับกลุ่มเป้าหมายในการพัฒนาผลิตภัณฑ์และบริการทางวัฒนธรรม.  
 
References 
Department of Social Development and Quality of Life Promotion. (2011). Cultural capital: 

Concepts and applications in community development. Bangkok: Department of 
Social Development and Quality of Life Promotion. 

National Culture Commission Office. (2025). Report on the situation of Thailand’s cultural 
capital. Bangkok: National Culture Commission Office. 

Patthamasiriwat, D. (2004). A study of cultural capital for community development. Bangkok: 
University Press. 

Throsby, D. (2001). Economics and culture. Cambridge: Cambridge University Press. 
 
 
 

 


