
วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2568) : 1779 

องค์ความรู้ทางดนตรีของคนอินเดียจากรัฐอุตตรประเทศ  
ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย 

AMALGAMATION OF LOCAL AUTHORITATIVE ORGANIZATION IN THAILAND 
 

MUSICAL KNOWLEDGE OF INDIANS FROM UTTAR PRADESH  
AT GEETA ASHRAM ASSOCIATION OF THAILAND 

 
ปริทัศน์ เรืองย้ิม1, สุรศักดิ์ จ านงสาร และ วีระ พันธุ์เสือ 

Paritat Ruangyim1, Surasak Jamnongsarn and Veera Phansue  

มหาวิทยาลัยศรีนครินทรวิโรฒ 
Srinakharinwirot University , Thailand 

Email: boomty1@gmail.com1 
 

Received 21 June 2024; Revised 30 August 2024; Accepted 29 April 2025. 

 
 

บทคัดย่อ  
การวิจัยนี้ศึกษาองค์ความรู้ทางดนตรีของชาวอินเดียจากรัฐอุตตรประเทศ ณ สมาคมคีตาอาศรมฯ  

โดยเน้นที่พิธีสัตสังค์ ซึ่งเป็นพิธีกรรมประจ าทุกคืนวันเสาร์ ประกอบด้วยการบรรเลงภชัน กีรตัน สวดมนต์บูชา
เทพเจ้า รับฟังโอวาท และพิธีอารตี ผลการวิจัยพบว่า องค์ประกอบทางดนตรีพื้นฐาน มีการใช้โน้ตหลากหลาย 
ทั้งเสียงเต็มและเสียงเลื่อนระดับ ใช้ช่วงเสียง 3 ระดับ ใช้ถาตและราคะหลากหลาย รูปแบบจังหวะส่วนใหญ่
คือเคเฮอร์วาตาล และมีการใช้ทั้งจังหวะปานกลางและจังหวะเร็ว องค์ประกอบของบทเพลง บทเพลงแบ่งเป็น 
2 ลักษณะตามช่วงเวลา โครงสร้างเพลงมีท านองท่อนเพลงและสร้อย มีการใช้ท านองซ้ าหรือโครงสร้างท่อนไม่
เท่ากัน พิสัยเสียงกว้าง การเคลื่อนท านองมี 3 แบบ และกระสวนจังหวะท านองมักซ้ ากัน พิธีสัตสังค์เป็นศูนย์
รวมจิตใจและสืบทอดวัฒนธรรมทางศาสนา โดยภชัน กีรตันเป็นสื่อเชื่อมโยงผู้คนกับเทพเจ้า  

 
ค าส าคัญ: ดนตรีอินเดีย; ภชนั กีรตัน; คีตาอาศรม; พิธีสัตสังค ์
 
Abstract 

This research explores the musical knowledge of Indians from Uttar Pradesh at the 
Geeta Ashram Association of Thailand, focusing on the Satsang ceremony, a weekly ritual 
involving Bhajan Kirtan music, deity worship, discourse, and Aarti. The study reveals. 
Fundamental Musical Elements: Diverse use of notes (Shuddha and Vikrita Svara), three 
octave ranges, various Thats and Ragas, predominantly Keherwa Tala rhythm, and both 
medium and fast tempos. Song Composition: Songs categorized by ceremonial timing, song 
structures with verses and refrains, melodic repetition or varied structures, wide vocal range, 
three melodic movement types, and repetitive melodic rhythmic patterns. The Satsang 

บทความวิจัย 



1780 : Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.2 (March – April 2025) 

ceremony serves as a spiritual and cultural hub, with Bhajan Kirtan music connecting people 
to deities. 

 
Keywords: Indian Music; Bhajan Kirtan; Geeta Ashram; Satsang 
 
บทน า  

ชาวอินเดียที่นับถือศาสนาพราหม์ – ฮินดูในประทศไทยได้จัดตั้งศาสนพิธีทางศาสนาหลายแห่งเพ่ือใช้
ปฏิบัติกิจกรรมต่าง ๆ ทางศาสนา สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทยเป็นหนึ่งในสถานที่ที่มีผู้คนชาวอินเดีย
เข้าไปประกอบพิธีกรรมทางศาสนา สมาคมคีตาอาศรมตั้งอยู่ที่ซอยสุขุมวิท 50 บนพื้นที่กว่า 400 ตารางวา โดย
สร้างเลียนแบบสถาปัตยกรรมทางศาสนาแบบอินเดียเหนืออย่างเรียบง่าย สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย
เป็นองค์กรทางศาสนาพราหมณ์-ฮินดูที่ยึดมั่นในคัมภีร์ภควัทคีตา (Bhagavadgita) ซึ่งคัมภีร์ดังกล่าวปรากฏอยู่
ในภีษมบรรพ (Bhishma Parva) ตอนหนึ่งของมหากาพย์มหาภารตะที่รจนาโดยฤษีวยาส (Vyasa) โดยมหา
กาพย์นี้เป็นบทประพันธ์ประเภทร้อยกรองที่มีความส าคัญ และได้รับการยอมรับเป็นอย่างสูงว่าเป็นพระเวทเล่ม
ที่ 5 ต่อมาจากคัมภีร์พระเวททั้งสี่ของชาวฮินดู6F1 ประกอบด้วยเนื้อหาเกี่ยวกับประวัติศาสตร์ นิติศาสตร์ 
ปกรณัม และสรรพศาสตร์ต่าง ๆ เรื่องราวในมหากาพย์มหาภารตะนั้นเป็นเรื่องราวของความขัดแย้งที่มีมา
ยาวนาน อิสรีย์ วุฒิวรากรกิจเมธี (2561, น. 57-79 )  

คัมภีร์ภควัทคีตาเป็นคัมภีร์บทร้อยกรองขนาดเล็ก มีจ านวนโศลก7F2ทั้งสิ้น 701 โศลก 18 บท โดยบท
แรกเป็นการอธิบายหลักธรรมค าสอนในศาสนาฮินดู ซึ่งครอบคลุมประเด็นต่าง ๆ ทั้งในด้านปรัชญา จริยธรรม
และจิตวิทยา บทที่ 2 -18 เป็นเนื้อหาที่พระกฤษณะได้ถ่ายทอดให้แก่อรชุนอันเกี่ยวเนื่องกับวิถีการด าเนินชีวิต 
สวรรค์ นรก การเวียนว่ายตายเกิด เนื้อหาในคัมภีร์ภควัทคีตานั้นมีค าสอนของศาสนาพราหมณ์ - ฮินดู ศาสนา
พุทธ และศาสนาสิกข์ปะปนกัน คัมภีร์ภควัทคีตาถือว่าเป็นหนึ่งในคัมภีร์ที่มีชื่อเสียงที่สุดในอินเดีย (กรุณา กุศ
ลาสัย และเรืองอุไร กุศลาสัย, 2554, น. 426) ในวันเกิดของพระกฤษณะ (Janmashtami) มีการเฉลิมฉลองอย่าง
ยิ่งใหญ่และจัดพิธีบูชาคัมภีร์ภควัทคีตา ในพิธีสัตสังค์ของทางสมาคมคีตาอาศรม มีพิธีบูชาคัมภีร์ภควัทคีตาทุกวัน
เสาร์  

ก่อนเริ่มพิธีกรรมและระหว่างพิธีกรรม ดนตรีจะบรรเลงบทเพลงประกอบพิธีกรรมที่เรียกว่า “ภชัน กีร
ตัน” โดยมีนักร้องน าอย่างน้อยหนึ่งคนพร้อมบรรเลงประกอบด้วยวงดนตรี โดยมีเครื่องดนตรีดังต่อไปนี้ ฮาร์โม
เนียม (Harmonium) ประกอบจังหวะด้วยเครื่องดนตรีประเภทกลอง เรียกว่า ดอลัก (Dholak) และเครื่อง
ประกอบจังหวะคล้ายฉิ่ง เรียกว่า คาร์ตัล (kartals) ก่อนเริ่มบรรเลงนักดนตรีจะเลือกเพลงและกลุ่มเสียงดนตรี
ที่เรียกว่า “ราคะ” ที่เหมาะสมเพื่อเป็นสื่อกลางท าให้ผู้คนที่มาประกอบพิธีเข้าถึงพระเจ้ามากท่ีสุด  

ในการท าพิธีกรรมทางศาสนาของคนอุตตรประเทศหรือคนที่นับถือศาสนาพราหมณ์  – ฮินดู ณ 
สมาคมคีตาอาศรม ดนตรีเป็นส่วนส าคัญในการขับกล่อมผู้เข้าร่วมพิธีให้มีจิตใจสงบ ก่อนเริ่มพิธีกรรมทาง
ศาสนาของทุกครั้ง นักดนตรีจะบรรเลงเพลงเพ่ือสรรเสริญพระเจ้าหรือเพลงมหามนตรา (Mahamontra) ทุก
ครั้งอย่างน้อย 30 นาที แม้บางวันจะไม่มีผู้คนมาร่วมพิธีกรรมก็ตาม เช่น  ฮาเร รามา ฮาเร กฤษณะ8F3 โดยมี
เนื้อร้องว่า ฮาเร รามา ฮาเร รามา รามา รามา ฮาเร ฮาเร ฮาเร กฤษณะ ฮาเร กฤษณะ กฤษณะ กฤษณะ ฮาเร ฮาเร 

                                                           
1 คัมภีร์พระเวทท้ังสี่ ได้แก่ ฤคเวท ยชุรเวท สามเวท อถรรพเวท 
2 โศลก คือ บทกวีสันสกฤตชนิดหนึ่ง มีลักษณะเป็นฉันทลักษณ์ที่ประกอบด้วยบาท 4 บาท แต่ละบาทมี 8 พยางค์ 
3 ฮาเรหมายถึงการพดูในอ านาจอันศักดิ์สิทธ์ิของพระเจ้า รามาหมายถึงพระราม กฤษณะหมายถึงพระกฤษณะ   



วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2568) : 1781 

จากเนื้อร้องข้างต้น สังเกตได้ว่าบทร้องจะไม่มีค าหรือความหมายที่ซับซ้อน เป็นการพูดชื่อของพระราม
และพระกฤษณะเพียงเท่านั้น แต่มีความเชื่อว่าหากท่องเพลงนี้อย่างน้อย 11 ครั้งหรือมากกว่า9F4 จะท าให้ชีวิต
มีแต่ความเจริญ จะด าเนินการสิ่งใดปราศจากอุปสรรค ในความพิเศษของดนตรี ท านองสามารถเปลี่ยนแปลงได้
โดยมีเงื่อนไขต่าง ๆ ก่อนเริ่มพิธีนักดนตรีจะบรรเลงและประเมินอารมณ์ของผู้ที่มานั่งรอเข้าร่วมพิธีทางศาสนา 
หากผู้คนมีความสุขมีหน้าตาสดใสจะใช้ราคะหนึ่ง หากผู้คนเป็นทุกข์มีหน้าตาที่เศร้าหมองจะใช้อีกราคะหนึ่ง
เพ่ือน าพาผู้คนไปให้ถึงพระเจ้ามากที่สุด นอกจากดนตรีถูกใช้เป็นเครื่องมือในการประกอบพิธีกรรมแล้ว ยัง
สามารถใช้เป็นเครื่องมือน าพาจิตใจให้ใกล้ชิดพระเจ้าได้ด้วย  

ตามความศรัทธาและความเชื่อของคนที่นับถือศาสนาพราหมณ์-ฮินดู ดนตรีไม่เพียงแค่เป็นเครื่องมือที่
ถูกใช้เพ่ือบรรเลงเพียงเท่านั้น แต่เป็นกลไกการสร้างภาพแทนผ่านระบบสัญลักษณ์ภาษา ดังที่ ฮอลล์ อธิบายว่า 
กระบวนการสร้างความหมายในความคิดหรือความรู้สึกของเราขึ้นอยู่กับความสัมพันธ์ระหว่างสรรพสิ่งไม่ว่าจะ
เป็นบุคคล วัตถุสิ่งของ และเหตุการณ์ กับระบบคิดของเรา ซึ่งท างานผ่านการสร้างภาพแทนในความคิดหรือใน
ความรู้สึกของเราเกี่ยวกับสิ่งนั้น ซึ่งฮอลล์อธิบายต่อไปว่ากลไกการสร้างภาพแทนนั้นจะผ่านระบบสัญลักษณ์ 
คือ “ภาษา” ซึ่ง “ภาษา” ในที่นี้ไม่ใช่แค่ภาษา ที่เป็น “ค า” เท่านั้น แต่รวมถึงภาษาภาพ ภาษาดนตรี ภาษา
หน้าตา ภาษาท่าทาง ภาษาเสื้อผ้า (ศิราพร ฐิตะฐาน ณ ถลาง, 2558, น. 46 ; อ้างอิงมาจาก Hall. 2003 : น. 
18-19) ดังนั้น ความหมายของสรรพสิ่งจึงขึ้นอยู่กับว่าสิ่งนั้น ๆ เป็นการแสดงภาพตัวแทน (Representation) 
ของสิ่งใดหรือของอะไร ผ่านกลไกทาง “ภาษา” แบบใด 

จากที่กล่าวมาข้างต้น ผู้วิจัยเล็งเห็นปรากฏการณ์ส าคัญทางวัฒนธรรม ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่ง
ประเทศไทยซึ่งเป็นศูนย์รวมจิตใจของคนอินเดียพลัดถิ่นที่มาจากรัฐอุตตรประเทศ แต่ก็ยังคงรักษาและสืบทอด
วัฒนธรรมอันเป็นเอกลักษณ์ของตนไว้ได้อย่างเหนียวแน่น ผู้วิจัยจึงสนใจที่จะศึกษา "ดนตรี" ในฐานะเครื่องมือ
ส าคัญในการอธิบายปรากฏการณ์ทางวัฒนธรรมดังกล่าว โดยจะมุ่งเน้นไปที่การศึกษาบทบาทของดนตรีใน
พิธีกรรมทางศาสนาของสมาคมคีตาอาศรม ซึ่งเป็นองค์ความรู้ที่มีคุณค่าอย่างยิ่งต่ อการท าความเข้าใจทั้งใน
บริบททางสังคมและบทบาทของดนตรีที่มีต่อพิธีกรรมทางศาสนาพราหมณ์ -ฮินดู ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่ง
ประเทศไทย   
 
วัตถุประสงค์ (Research Objectives) 

1. เพ่ือศึกษาองค์ประกอบทางดนตรีของคนอินเดียจากรัฐอุตตรประเทศ ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย 
2. เพ่ือวิเคราะห์คุณลักษณะทางดนตรีของคนอินเดียจากอุตตรประเทศ ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย 

 
วิธีการวิจัย (Research Methodology)  
 การวิจัยในครั้งนี้ ใช้วิธีการวิจัยเชิงคุณภาพ (Qualitative Study) เป็นการวิจัยทางมานุษยดุริยางค-
วิทยา (Ethnomusicology) โดยใช้แบบสัมภาษณ์ (Interview Form) ในการสัมภาษณ์ขณะลงพ้ืนที่ภาคสนาม 
ผู้วิจัยได้ตั้งค าถามปลายเปิดและค าถามปลายปิด เพ่ือเป็นประโยชน์ส าหรับงานวิจัย โดยเลือกค าถามปัจจัยจาก
ปัญหาที่พบในการส ารวจข้อมูลภาคสนามเบื้องต้น นอกจากนี้ ผู้วิจัยยังใช้วิธีการสัมภาษณ์เชิงลึก (In-depth 
Interview) เพ่ือให้ได้ข้อมูลเชิงลึกเกี่ยวกับความคิด ความรู้สึก และประสบการณ์ของผู้ให้สัมภาษณ์เกี่ยวกับ
ดนตรีและพิธีกรรมที่ศึกษา ใช้วิธีการสังเกต (Observation) โดยเป็นการสังเกตแบบมีส่วนร่วม (Participant 
Observation) ผู้วิจัยเข้าไปมีส่วนร่วมในกิจกรรมต่าง ๆ และเรียนปฎิบัติดนตรีที่ใช้ในประกอบพิธี รวมถึงการ

                                                           
4 จากการสัมภาษณ์ Rajeev Tripathi (วันท่ี 17 มีนาคม 2567)   



1782 : Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.2 (March – April 2025) 

ร่วมบรรเลงดนตรีเพ่ือสรรเสริญพระเจ้าของคนอินเดียที่นับถือศาสนาพราหมณ์-ฮินดู และเข้าร่วมพิธีกรรมทาง
ศาสนาในวันเสาร์เวลา 18.00 -20.00 น. เพ่ือสังเกตกลุ่มประชาชนในสนามวิจัย กลุ่มนักดนตรี และผู้
ประกอบศาสนพิธี ผู้วิจัยเข้าไปสังเกตสภาพทั่วไปของแต่ละพ้ืนที่สนามวิจัย 

ในการศึกษาครั้งนี้ ผู้วิจัยได้ด าเนินการรวบรวมและวิเคราะห์ข้อมูลอย่างเป็นระบบ โดยเริ่มต้นจาก
การศึกษาค้นคว้าเอกสารและงานวิจัยที่เกี่ยวข้อง จากนั้นจึงเก็บข้อมูลภาคสนามผ่านการสัมภาษณ์และการ
สังเกตการณ์ เพ่ือให้ได้ข้อมูลที่ครอบคลุมและหลากหลาย เมื่อได้ข้อมูลมาแล้ว ผู้วิจัยได้น าข้อมูลทั้งหมดมาจัด
เรียงล าดับเนื้อหาสาระ จัดหมวดหมู่ และจ าแนกความส าคัญอย่างเป็นระเบียบ เพ่ือให้เห็นภาพรวมของข้อมูล
และสามารถน าไปวิเคราะห์ได้อย่างมีประสิทธิภาพ ในส่วนของการจัดกระท าข้อมูลทางดนตรีนั้น ผู้ วิจัยได้
บันทึกเสียงท านองดนตรี และถอดโน้ตจดบันทึกเป็นโน้ตสากล เพื่อให้สามารถวิเคราะห์องค์ประกอบทางดนตรี
ได้อย่างละเอียดและแม่นย า 

ในการวิเคราะห์องค์ความรู้ทางดนตรีของคนอินเดียจากรัฐอุตตรประเทศ ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่ง
ประเทศไทย ผู้วิจัยได้ใช้ข้อมูลจากการศึกษาองค์ความรู้ดนตรีสรรเสริญพระเจ้า (ภชัน กีรตัน) เป็นข้อมูล
พ้ืนฐาน โดยแบ่งประเด็นการศึกษาออกเป็น 3 ส่วนหลัก ได้แก่ 1) องค์ประกอบทางดนตรีพ้ืนฐาน 2) 
องค์ประกอบของบทเพลง และ 3) การวิเคราะห์คุณลักษณะทางดนตรีของคนอินเดียจากรัฐอุตตรประเทศ 
 
ผลการศึกษา  

ทุกคืนวันเสาร์ ตั้งแต่เวลา 18.00 น. - 21.00 น. เหล่าคนอินเดียพลัดถิ่นจากรัฐอุตตรประเทศจะมา
รวมตัวกันอย่างพร้อมเพรียง ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย เพ่ือร่วมกันประกอบพิธี “สัตสังค์” โดยมี
จุดประสงค์เพ่ือสวดมนต์ ขอพร และบูชาเทพเจ้า ก่อนเริ่มพิธี เสียงเพลง “ภชัน กีรตัน” จะบรรเลงขับกล่อม
จิตใจให้สงบ การบรรเลงภชัน กีรตันคือการบรรเลงเพลงที่เกี่ยวกับพระเจ้า อาทิ พระศิวะ พระพิฆเนศ 
พระพุทธเจ้า และพระหนุมาน โดยนักดนตรีและนักร้องในวงจะเริ่มบรรเลง 1-2 เพลงแรก จากนั้น ผู้ร่วมพิธีที่มี
ความศรัทธา สามารถเข้าร่วมร้องเพลงได้อย่างอิสระ เพลงแรกของการบรรเลงภชัน กีรตัน คือเพลงสรรเสริญ
พระพิฆเนศ และเพลงถัดไปสามารถบรรเลงเพลงเกี่ยวกับเทพเจ้าองค์ใดก็ได้ 

พิธีสัตสังค์ ณ สมาคมคีตาอาศรม เริ่มต้นด้วยการสวดมนต์หนุมาน ซึ่งถือเป็นธรรมเนียมปฏิบัติอันเป็น
สิริมงคล เนื่องจากพิธีสัตสังค์จัดขึ้นในค่ าคืนวันเสาร์ซึ่งเป็นวันแห่งการบูชาพระหนุมาน โดยจะมีการสวดบทศรี
หนุมานชาลีสาทั้งในรูปแบบบทสวดและบรรเลงดนตรีประกอบ และเมื่อสิ้นสุดบทสวดหนุมานชาลีสา จะมีการ
บรรเลงเพลง “กีเจหนุมานลาลากี” เพ่ือสรรเสริญพระหนุมานอย่างต่อเนื่อง 

หลังจากบทสวดสรรเสริญพระหนุมานจบลง พิธีสัตสังค์ด าเนินต่อไปด้วยการสวดมนต์บูชาคัมภีร์
ภควัทคีตา ซึ่งถือเป็นหัวใจส าคัญของพิธี บทสวดจากภควัทคีตาที่น ามาใช้ในพิธีนี้ เป็นปรัชญาอันลึกซึ้งที่
พระกฤษณะทรงถ่ายทอดแก่อรชุน ในตอนหนึ่งของภีษมบรรพแห่งมหากาพย์มหาภารตะ อันเป็นช่วงเวลาที่
พระกฤษณะทรงเทศนาปลุกใจให้อรชุนออกรบ บทสวดเหล่านี้จึงเปรียบเสมือนบทล าน าที่ปลุกเร้าให้อรชุนฮึก
เหิมและกระหายในการท าสงคราม เมื่อสิ้นสุดการสวดมนต์ภควัทคีตา นักดนตรีจะบรรเลงเพลงอารตีภควัทคีตา 
เพ่ือเป็นการบูชาและสรรเสริญคัมภีร์อันศักดิ์สิทธิ์ 

เมื่อบทสวดภควัทคีตาสิ้นสุดลง ล าดับต่อไปในพิธีสัตสังค์คือการรับฟังโอวาทจากท่านสวามีหริหระ จี 
มหาราช ผู้เป็นที่เคารพสักการะของสมาคมคีตาอาศรมทั่วโลก ท่านสวามีหริหระ จี มหาราช ผู้ก่อตั้งสมาคมฯ 
ได้ทิ้งไว้ซึ่งมรดกธรรมอันล้ าค่า เมื่อท่านละสังขาร สมาคมฯ ได้สร้างรูปปั้นของท่านประดิษฐานไว้ ณ ด้านขวา
ของศาสนพิธี เพ่ือเป็นอนุสรณ์แห่งความเคารพและศรัทธา ตลอดชีวิตของท่าน ท่านได้อุทิศตนเพ่ือเผยแผ่ค า
สอนแห่งภควัทคีตาแก่ผู้คนทั่วโลก และได้มีการบันทึกเสียงค าสอนของท่านไว้เป็นจ านวนมาก ในพิธีสัตสังค์ทุก



วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2568) : 1783 

ค่ าคืนวันเสาร์ เสียงบันทึกค าสอนของท่านจะถูกน ามาเปิดให้ผู้ร่วมพิธีได้รับฟัง โดยจะเปิดครั้งละ 1 บท จากนั้น
ผู้ท าพิธีจะอธิบายและขยายความบทสวดภควัทคีตาที่ได้สวดไปก่อนหน้านี้ โดยแปลและตีความหมายของแต่ละ
ประโยค เพ่ือให้ผู้ร่วมพิธีได้เข้าใจอย่างลึกซึ้ง และยังแนะน าแนวทางการน าหลักธรรมเหล่านั้นไปประยุกต์ใช้ใน
ชีวิตประจ าวัน เพื่อให้เกิดประโยชน์สูงสุดแก่ผู้ปฏิบัติ 

ล าดับสุดท้ายของพิธีสัตสังค์คือพิธีอารตี ซึ่งเป็นพิธีกรรมส าคัญที่แสดงถึงการถวายแสงสว่างขจัดความ
มืดมิดทางจิตวิญญาณ เป็นการแสดงความเคารพและศรัทธาต่อเทพเจ้า ผู้ท าพิธีจะท าหน้าที่วนไฟบูชาเทพเจ้า
ทุกองค์ที่ประดิษฐานอยู่ ณ สมาคมคีตาอาศรม โดยมือซ้ายจะสั่นกระดิ่ง เพ่ือความเป็นสิริมงคล ส่วนมือขวาจะ
วนไฟอารตีรอบรูปปั้นเทพเจ้าตามเข็มนาฬิกา เริ่มต้นจากการวนไฟรอบพระบาทของเทวรูป 4 รอบ รอบพระ
อุทร 2 รอบ รอบพระพักตร์ 1 รอบ และวนรอบพระวรกายทั้งหมดอีก 7 รอบ โดยเริ่มจากพระกฤษณะซึ่งเป็น
พระประธานของสมาคมฯ จากนั้นจึงวนไฟบูชาเทวรูปองค์อ่ืน ๆ จนครบถ้วน และปิดท้ายด้วยการวนไฟบูชา
พระกฤษณะอีกครั้ง เมื่อเสร็จสิ้นพิธีอารตี จะมีการวางตะเกียงอารตีไว้หน้าแท่นบูชา เพ่ือเป็นการบูชาและถวาย
ความเคารพแด่เทพเจ้าทั้งหลาย 

ในการศึกษาองค์ความรู้ทางดนตรีของคนอินเดียจากรัฐอุตตรประเทศ ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่ง
ประเทศไทย ผู้วิจัยได้วิเคราะห์องค์ประกอบของดนตรีที่ใช้บรรเลงในพิธี โดยจ าแนกออกเป็นดังต่อไปนี้ 

1. องค์ประกอบทางดนตรีพื้นฐาน 
ในการศึกษาองค์ความรู้ทางดนตรีของคนอินเดียจากรัฐอุตตรประเทศ ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่ง

ประเทศไทย การท าความเข้าใจองค์ประกอบทางดนตรีพ้ืนฐานถือเป็นสิ่งส าคัญอย่างยิ่ง องค์ประกอบเหล่านี้
เป็นรากฐานของดนตรีอินเดีย และเป็นตัวก าหนดลักษณะเฉพาะที่ท าให้ดนตรีอินเดียมีความเป็นเอกลักษณ์และ
แตกต่างจากดนตรีในวัฒนธรรมอื่น ๆ องค์ประกอบทางดนตรีพื้นฐานที่ส าคัญ ได้แก่ 

1.1 สวระ (Svara)  
สวระ หมายถึงโน้ตในดนตรีฮินดูสถาน คล้ายกับโน้ตตะวันตก มี 7 เสียงเต็ม เรียกว่า สุทธะ สวระ 

(Shuddha Swara) ได้แก่ Sa (C) Re (D) Ga (E) Ma (F) Pa (G) Dha (A) Ni (B) 10F5 11F6 ระดับเสียงที่ไม่
อยู่ในระดับของสุทธะ สวระ เรียกกันว่าวิกฤตะ สวระ (Vikrta Svara) เสียงวิกฤตะ สวระ มีอยู่ด้วยกัน 2 แบบ 
คือ 1) โคมัล (Komal) โคมัลเป็นเสียงที่เลื่อนระดับต่ าลงมากกว่าเสียงปกติ มีอยู่ 4 เสียงด้วยกัน คือ re (Db) 
ga (Eb) dha (Ab) และ ni (Bb) 2) ติวระ (Tivra)  เป็นเสียงที่เลื่อนระดับสูงกว่าเสียงสุทธะ สวระ จะมีอยู่เพียง
แค่ 1 เสียง คือ ma (F#)12F7  

1.2 สับตะกะ (Saptak) 
ในดนตรีอินเดีย “สับตะกะ” (Saptak) เปรียบเสมือน "ออกเทฟ" (Octave) ในดนตรีตะวันตก โดย

เป็นการแบ่งช่วงเสียงออกเป็น 3 ระดับ ได้แก่ ช่วงทบเสียงต่ า “มันทระ สัปตะกะ” (Mandra Saptak) ช่วงทบ
เสียงกลาง “มัธยมะ สัปตะกะ” (Madhya Saptak) และช่วงทบเสียงสูง “ตาระ สับตะกะ” (Taar Saptak) 
เครื่องดนตรีฮาร์โมเนียมที่ใช้บรรเลงท านองในพิธีภชัน กีรตัน ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย ก็มี
ช่วงเสียงครอบคลุมทั้ง 3 สับตะกะเช่นเดียวกัน จากการศึกษาพบว่า การขับร้องและการบรรเลงฮาร์โมเนียมใน
พิธีสัตสังค์มีการใช้ช่วงเสียงทั้ง 3 สับตะกะ ตัวอย่างเช่นในเพลง "โควินด์โบโล ฮาริโกปาลโบโล" พบว่า มันทระ 
                                                           

5 ในการวิเคราะห์โน้ตสุทธะ สวระ ผู้วิจัยก าหนดให้ใช้ตัวอักษรพิมพ์ใหญ่ในต าแหน่งแรกของแตล่ะโนต้ เพื่อให้การ
แสดงผลโน้ตมีความชัดเจนและเปน็มาตรฐานเดียวกัน 

6 เพื่อการวิเคราะห์เปรียบเทียบกับระบบเสียงดนตรีตะวันตก ผู้วิจยัได้ก ากับโน้ตสวระแต่ละตัว ด้วยโนต้สากลในวงเล็บ 
7 ในการวิเคราะห์โน้ต “โคมัล” และ “ติวระ” ผู้วิจัยก าหนดให้ใช้ตัวอกัษรพิมพ์เล็กท้ังหมดของแต่ละโนต้ เพื่อให้การ

แสดงผลโน้ตมีความชัดเจนและเปน็มาตรฐานเดียวกัน 



1784 : Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.2 (March – April 2025) 

สัปตะกะ มีการใช้โน้ต Dha (A3) มัธยมะ สัปตะกะ มีการใช้โน้ต Sa (C4), Re (D4), Ga (E4), Ma (F4), Pa 
(G4) และ Dha (A4) ตาระ สับตะกะ มีการใช้โน้ต Sa (C5) การใช้ช่วงเสียงที่หลากหลายนี้ช่วยสร้างความ
ไพเราะและมีมิติให้กับบทเพลง ท าให้ผู้ร่วมพิธีสามารถสัมผัสได้ถึงอารมณ์และความศักดิ์สิทธิ์ของพิธีสัตสังค์ได้
อย่างลึกซึ้งยิ่งข้ึน 

1.3 ถาต (That)  
ในดนตรีอินเดีย “ถาต” หรือบันไดเสียง มีลักษณะคล้ายคลึงกับ “สเกล” (Scale) ในดนตรีตะวันตก 

แต่มีข้อแตกต่างส าคัญคือ ถาตไม่ได้เป็นต้นแบบส าหรับการประพันธ์เพลงโดยตรง แต่เป็นแม่แบบส าหรับการ
จ าแนกระคะ ซึ่งบางราคะอาจใช้ชื่อเดียวกันกับถาตนั้น ๆ จากการศึกษาการบรรเลงดนตรีในพิธีสัตสังค์ ณ 
สมาคมคีตาอาศรม พบว่ามีการใช้โน้ตจากถาตหลายประเภท ได้แก่  ถาตบิลาวัล ถาตกัลยาน ถาตกาฟ่ี และ
ถาตคัมมาช อย่างไรก็ตาม การใช้โน้ตจากถาตบิลาวัลนั้นมีสัดส่วนมากที่สุด เนื่องจากมีโน้ตที่เป็นธรรมชาติ
ทั้งหมด ได้แก่ Sa (C), Re (D), Ga (E), Ma (F), Pa (G), Dha (A), และ Ni (B) โดยไม่มีเสียงชาร์ป (#) หรือ
เสียงแฟลต (b) ท าให้ผู้ร่วมพิธีคุ้นเคยกับเสียงเหล่านี้เป็นอย่างดี 

1.4 ราคะ (Raga) – โครงสรา้งท านอง 
ราคะ (Raga) ในดนตรีฮินดูสถานเปรียบเสมือนโครงสร้างท านองพ้ืนฐานที่ได้รับการพัฒนามาจาก ถาต 

โดยราคะท าหน้าที่เป็นแกนหลักในการก าหนดรูปแบบและอารมณ์ของบทเพลงคลาสสิกฮินดูสถานอีกท้ังยังเป็น
กรอบส าคัญส าหรับการด้นสดของนักดนตรีและการประพันธ์เพลง จากการศึกษาการบรรเลงดนตรีในพิธีสัต
สังค์ ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย พบว่ามีการใช้ราคะหลากหลายประเภท ได้แก่ ราคะปาฮารีและ
ราคะภูปาลีจากถาตบิลาวัล ราคะยะมัน-กัลยานและราคะบิฮากจากถาตกัลยาน ราคะกาฟ่ีจากถาตกาฟ่ี และ
ราคะเดชจากถาตคัมมาช ตัวอย่างเช่น ในเพลง "อัชยุตัมเกชาวัม กฤษณะดาโมดารัม" พบว่าใช้ราคะยะมัน-กัล
ยาน ซึ่งมีโครงสร้างท านองที่พัฒนามาจากถาตกัลยาน โดยมีรายละเอียดดังนี้ 

อโรหะ (โน้ตขาข้ึน)   :  Sa Re Ga Ma Pa Dha Ni Sa (C D E F G A B C) 
อวโรหะ (โน้ตขาลง)  :  Sa Ni Dha Pa ma Ga Re Sa (C B A G F# E D C) 
วาที (โน้ตหลัก)   : Ga (E) 
สัมวาท ี (โน้ตรอง )  : Ni (B) 
1.5 ตาล (Tala) 
ตาล หมายถึง รูปแบบของจังหวะ (หน้าทับ) โดยถูกก าหนดโดยเสียงกลองดอลัค โดยมีชื่อเฉพาะตัว

และบอกถึงจ านวนของจังหวะ ตาลทุกตาลจะมีองค์ประกอบด้วยกัน 7 ประการ คือ 1) มาตรา (Matra) 
หมายถึงจังหวะ (Beat) 2) โบล (Bol) จ านวนหรือพยางค์ของเสียง ซึ่งในหนึ่งมาตราสามารถมีเสียงหรือจ านวน
พยางค์มากกว่าหนึ่งเสียงได้ 3) วิบาก หรือ วิบัก (Vibhaag) การแบ่งส่วนหรือจัดกลุ่มโบลเพ่ือบอกโครงสร้าง
ของตาลนั้น ๆ  ซึ่งสามารถแบ่งให้เท่ากันหรือไม่เท่ากันได้ 4) สาม (Sam) เป็นโน้ตตัวแรกของมาตรา ซึ่งเป็น
เสียงที่ส าคัญที่สุดและมักเป็นจุดเน้นเสียง จังหวะสามจะใช้เครื่องหมาย x หรือ + เป็นสัญลักษณ์ 5) ตาลี 
(Taali) ซึ่งในแต่ละตาลจะปรากฏพบจังหวะตาลีอย่างน้อย 1 ครั้ง ในการเขียนรูปแบบของโน้ตนั้น จังหวะตาลี
จะใช้ตัวเลข เช่น 2, 3, 4, เป็นสัญลักษณ์ 6) คาลี (Khaali) จังหวะคาลีเป็นการบรรเลงปกติที่ไม่ต้องเน้นความ
หนัก-เบา มักจะมีต าแหน่งที่ปรากฏตรงจุดกึ่งกลางของตาล ในการเขียนรูปแบบของโน้ตนั้น จังหวะคาลีจะใช้
เครื่องหมาย 0 เป็นสัญลักษณ์ 7) อวตาร (Avartans) หมายถึง หน่วยของจ านวนรอบของตาล ซึ่งเหมือนกับค า
ว่า จังหวะหน้าทับของดนตรีไทย หากบรรเลงตาล 1 รอบ เรียกว่า 1 อวตาร หากบรรเลงตาล 2 รอบ เรียกว่า 
2 อวตาร เป็นต้น 



วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2568) : 1785 

จากการศึกษาการบรรเลงดนตรีในพิธีสัตสังค์ ณ สมาคมคีตาอาศรม พบว่ารูปแบบจังหวะที่ใช้เป็นส่วน
ใหญ่ คือ “เคเฮอร์วาตาล” ซึ่งมี 8 มาตรา ตัวอย่างเช่น ในเพลง “ฮาเรรามา ฮาเรกฤษณะ” ที่บรรเลงด้วย
กลองดอลัก จะใช้จังหวะเคเฮอร์วาตาลที่มี 8 มาตรา แบ่งเป็น 2 วิบากเท่ากัน คือ 4 | 4 โดยมีสามอยู่ที่มาตราที่ 
1 มีคาลีอยู่ที่มาตราที่ 5 และมีตาลีอยู่ที่มาตราที่ 1 ดังนี้ 

1 2 3 4  5 6 7 8 
ดิน ตา ติ ตา | ติ ตา ดิน นา | 
x     0 

และมีการใช้ใช้รูปแบบดาดราตาล ในเพลงที่มี 6 มาตรา ตัวอย่าง ในเพลง “ไจกาเนช ไจกาเนช  
เทวา” จะใช้จังหวะดาดราตาลที่มี 6 มาตรา แบ่งเป็น 2 วิบากเท่ากัน 3 | 3 | มีสามอยู่มาตราที่ 1 มีคาลีอยู่
มาตราที่ 4 มีตาลีอยู่ในมาตราที่  1 ดังนี้ 

1 2 3  4 5 6 
ดา   ติ นา | ตา  ดิน นา | 
x    0  

1.6 ลยะ (Laya)  
ลยะ คือรูปแบบจังหวะในดนตรีอินเดีย สามารถแบ่งออกเป็น 3 ระดับ ได้แก่ วิลัมบิตะ (Vilambit) 

จังหวะช้า มัธยมะ (Madhya) จังหวะปานกลาง มีความเร็วเป็นสองเท่าของวิลัมบิตะ ทรุตะ (Drut) จังหวะเร็ว 
มีความเร็วเป็นสองเท่าของมัธยมะ การบรรเลงภชัน กีรตัน ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย สามารถแบ่ง
ออกเป็น 2 รูปแบบหลัก คือ 1) เพลงที่มีจังหวะเดียว ใช้จังหวะปานกลาง (มัธยมะ) ตลอดทั้งเพลง 2) เพลงที่มี
สองจังหวะ เริ่มต้นด้วยจังหวะปานกลาง (มัธยมะ) และเปลี่ยนเป็นจังหวะเร็วขึ้น (ทรุตะ) ในช่วงท้าย จาก
ก า ร ศึ ก ษ า  พ บ ว่ า ก า ร บ ร ร เล งส่ ว น ให ญ่ เป็ น เพ ล งที่ มี ส อ ง จั ง ห ว ะ  โด ย เมื่ อ เข้ า สู่ จั ง ห ว ะ 
ทรุตะ เครื่องประกอบจังหวะอย่างกลองดอลักและคาร์ตัลจะเปลี่ยนกระสวนจังหวะให้ถี่ขึ้นเป็นสองเท่า  
การเปลี่ยนแปลงจังหวะสามารถเกิดขึ้นเมื่อสิ้นสุดท่อนเพลง หรือขึ้นอยู่กับสถานการณ์ของผู้บรรเลง โดยไม่มี
รูปแบบที่ก าหนดไว้ตายตัว ตัวอย่างเช่น ในเพลง "ฮาเรรามา ฮาเรกฤษณะ" มีการใช้ทั้งจังหวะมัธยมะและ 
ทรุตะอย่างชัดเจน ดังนี้ 

มัธยมะ  

 
ทรุตะ  

 
 

2. เครื่องดนตรีและรูปแบบการบรรเลง 
การศึกษาองค์ความรู้ทางดนตรีอินเดีย ณ สมาคมคีตาอาศรมฯ ผู้วิจัยแสดงให้เห็นถึงเครื่องดนตรีและ

รูปแบบการบรรเลงภชัน กีรตัน โดยพิจารณาลักษณะ ประเภท และวิธีการบรรเลง รวมถึงจ านวนผู้บรรเลง การ



1786 : Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.2 (March – April 2025) 

จัดวาง และบทบาทของนักดนตรี เพ่ือให้เข้าใจลึกซึ้งถึงวัฒนธรรมทางดนตรีของชาวอินเดียจากรัฐอุตตร
ประเทศ 

2.1 เครื่องดนตรี (Musical Instruments) 
ฮาร์โมเนียม (Harmonium) ในช่วงกลางศตวรรษท่ี 19 ฮาร์โมเนียมเข้าสู่อนุทวีปอินเดียโดยมิชชันนารี

และพ่อค้า ช่างฝีมือชาวอินเดียก็ได้ดัดแปลงให้มีขนาดเล็กลงอีกเพ่ือให้พกพาได้สะดวกขึ้นและสามารถวางเล่น
บนพ้ืนได้ ต่อมานักดนตรีชาวอินเดียได้น ามาบรรเลงในวงดนตรีดั้งเดิมของตน นอกจากนี้ยังถูกใช้อย่าง
แพร่หลายในการบรรเลงประกอบร้องเพ่ือบูชาเทพเจ้าในวัดหรือสถานที่ประกอบพิธีทางศาสนาต่าง ๆ โดยชาว
ซิกข์ ฮินดู มุสลิม และพุทธ   

ดอลัค หรือ โดลัค (Dholak) เป็นเครื่องดนตรีประกอบจังหวะประเภทกลองลักษณะเหมือนกลองสอง
หน้าของไทย ขึงหนัง 2 ด้าน มีขนาดต่างกัน หน้าเล็กมีเส้นผ่าศูนย์กลาง 7 นิ้ว หน้าใหญ่มีเส้นผ่าศูนย์กลาง 9 
นิ้ว มีความยาว 17 นิ้ว ผู้บรรเลงจะนั่งขัดสมาธิและวางกลองไว้บนขา ใช้มือและนิ้วทั้งสองข้างบรรเลงผสมเสียง
กัน  

คาร์ตัล หรือ การ์ตัล (kartals) เป็นเครื่องโลหะคล้ายฉาบเล็กของไทยแต่มีขนาดเล็กกว่า ซึ่งหนึ่งคู่จะมี 
2 ขนาด คาร์ตัลตัวผู้  (Male khartal) จะมีขนาดหนากว่าคาร์ตัลตัวเมีย (Female khartal) เป็นเครื่อง
ประกอบจังหวะที่สมาคมคีตาอาศมใช้บรรเลงภชัน กีรตันเป็นหลัก โดยส่วนใหญ่ผู้ขับร้องจะเป็นผู้บรรเลงพร้อม
ขับร้องไปด้วย 

2.2 รูปแบบวงดนตรี (Musical Ensemble) 
รูปแบบการจัดวางวงดนตรีจะจัดเป็นลักษณะครึ่งวงกลม โดยหันหน้าเข้าหาแท่นบูชาพหุเทวนิยมและ

ศาสนาฮินดู เพ่ือให้ผู้ร่วมพิธีได้สัมผัสถึงเสียงดนตรีอย่างใกล้ชิด หากมองจากด้านหน้าวงดนตรีฮาร์โมเนียมจะ
ถูกวางไว้ทางขวาสุด กลองดอลักจะอยู่ทางซ้ายสุด และนักร้องผู้บรรเลงคาร์ตัลจะอยู่ตรงกลางวง เพ่ือเป็นศูนย์
รวมของท่วงท านองและจังหวะ 

 
ภาพ 1 รูปแบบวงดนตรีภชัน กีรตัน ที่มา :ปริทัศน์ เรืองยิ้ม (ผู้วิจัย) 

 
3. องค์ประกอบของบทเพลง 
ในการวิจัย การศึกษาองค์ประกอบของบทเพลงเป็นสิ่งส าคัญอย่างยิ่ง เนื่องจากบทเพลงเป็นสื่อกลาง

ในการถ่ายทอดวัฒนธรรมและความเชื่อทางดนตรีของชาวอินเดียจากรัฐอุตตรประเทศ องค์ประกอบของบท
เพลงที่ส าคัญ ได้แก่ 

3.1 บทเพลง (Songs/Compositions) 
การบรรเลงภชัน กีรตัน เป็นการขับขานบทเพลงประกอบดนตรีที่มีจุดประสงค์เพ่ือสร้างบรรยากาศ

ทางจิตวิญญาณ โดยสามารถจ าแนกออกเป็น 2 ลักษณะตามช่วงเวลาการบรรเลง คือ 1) เพลงที่บรรเลงก่อน



วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2568) : 1787 

เริ่มพิธี มีเนื้อหาเกี่ยวกับการสรรเสริญเทพเจ้า โดยเฉพาะพระกฤษณะ เพ่ือเตรียมความพร้อมทางจิตใจของ
ผู้เข้าร่วมพิธี สร้างความผ่อนคลายและเชื่อมโยงกับพระเจ้า แสดงออกถึงความภักดี และเป็นวิถีทางในการ
เข้าถึงเทพเจ้าก่อนเริ่มพิธีกรรม และ 2) เพลงที่บรรเลงระหว่างพิธี ใช้ในพิธีสัตสังค์ เช่น ในวันเสาร์ที่เป็นวันของ
พระหนุมาน ประกอบด้วยบทสวดมนต์สรรเสริญพระหนุมาน เช่น เพลง "ศรีหนุมาน ชาลีสา" และ "กีเจหนุมาน
ลาลากี" รวมถึงเพลงอารตีศรีมัทภควัทคีตา ซึ่งมีเนื้อหาเป็นบทสวดมนตร์ที่ใช้ในการประกอบพิธีกรรม ทั้งนี้ 
ผู้วิจัยได้คัดเลือกเพลงที่นักดนตรีใช้บรรเลงก่อนและระหว่างท าพิธีสัตสังค์ที่น ามาบรรเลงในปัจจุบัน จ านวน 11 
เพลง ได้แก่ 1) โอมกันกานาปาตาเย นะโมนะมาฮา 2) โกวินด์โบโล ฮาริโกปาลโบโล 3) ไจไจราธา รามันฮาริ
โบล 4) ศรีกฤษณะ โควินด์ ฮาเรมุรารี 5) อัชยุตัมเกชาวัม กฤษณะดาโมดารัม 6) ราธาดุนด์ราฮี 7) ฮาเรรามา 
ฮาเรกฤษณะ 8) ไจกาเนช ไจกาเนช เทวา 9) ศรีหนุมานชาลีสา 10) กีเจ หนุมานลาลากี 11) อารตีศรีมัท
ภควัทคีตา 

 
3.2 โครงสร้างเพลง (Song Structure) 
โครงสร้างของบทเพลงส่วนใหญ่มักประกอบด้วยท านองหลัก 2 ส่วน ได้แก่ ท านองท่อนเพลง และ

ท านองท่อนสร้อย โดยท านองสร้อยจะถูกจัดวางในต าแหน่งต่าง ๆ ของเพลง ได้แก่ ต าแหน่งเริ่มต้น ต าแหน่ง
ระหว่างท่อน และต าแหน่งจบเพลง เพื่อสร้างความสมบูรณ์และเป็นเอกลักษณ์ให้กับบทเพลงนั้น ๆ ดังตัวอย่าง
ที่ปรากฏในเพลง "ไจไจราธา รามัน ฮาริโบล" ซึ่งแสดงให้เห็นถึงการจัดวางท านองท่อนเพลงและท่อนสร้อยใน
ต าแหน่งต่าง ๆ อย่างชัดเจน 

 
 วรรคที่ 1 วรรคที ่2 วรรคที ่3 วรรคที่ 4 

ท่อนสร้อย  A B A B 
ท่อนที่ 1 C C D E 

ท่อนสร้อย A B A B 
ท่อนที่ 2 C C D E 

ท่อนสร้อย A B A B 
 
มีการใช้ท านองซ้ ากันในแต่ละท่อน โดยมีการปรับเปลี่ยนจ านวนพยางค์เสียงเล็กน้อย เพ่ือให้ท านอง

นั้น ๆ สอดคล้องกับเนื้อหาที่เพ่ิมข้ึนหรือลดลง ตัวอย่างเช่น เพลง "โควินด์ โบโล ฮาริ โกปาล โบโล" ซึ่งแสดงให้
เห็นถึงการใช้ท านองซ้ ากันในแต่ละท่อน 

 
 วรรคที่ 1 วรรคที ่2 วรรคที ่3 วรรคที่ 4 

ท่อนที่ 1 A A A A 
ท่อนที่ 2 B C A A 
ท่อนที่ 3 D E D E 

 
มีโครงสร้างท่อนเพลงที่ไม่เท่ากัน เนื่องจากยึดถือบทสวดเป็นแกนหลักในการก าหนดท านองและ

จังหวะ ตัวอย่างเช่น บทเพลง "ศรีกฤษณะ โควินด์ ฮาเรมุรารี" แสดงให้เห็นถึงการปรับเปลี่ยนความยาวของ
ท่อนเพลง เพ่ือให้สอดคล้องกับเนื้อหาของบทสวดมนต์เป็นส าคัญ 



1788 : Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.2 (March – April 2025) 

 
 วรรคที่ 
 1 2 3 4 5 6 7 8 9 10 

ท่อนสร้อย A B A B       
ท่อนที่ 1 C D B        

ท่อนสร้อย A B A B       
ท่อนที่ 2 E F E F G H I J K B 

 
3.3 พิสัยของเสียง (Range) 
พิสัยของเสียงต่ าสุด คือเสียง Pa (G3) มันทระ สัปตะกะ ตัวอย่างเช่นเพลง ราธาดุนด์ราฮี 
 

 
 

และระดับเสียงที่สูงสุดคือ Sa (C5) ตาระ สับตะกะ ตัวอย่างเช่นเพลง ศรีหนุมาน ชาลีสา 
 

 
 
 

การเคลื่อนท านอง (Melodic Movement) 
การเคลื่อนท านอง มีการเคลื่อนท านองทั้งหมด 3 รูปแบบ ซึ่งเพลงส่วนใหญ่มีการเคลื่อนท านองแบบ

ซ้ าเสียงและแบบตามข้ันมากที่สุด ดังนี้  
1) การเคลื่อนท านองแบบซ้ าเสียง (Repetition) ตัวอย่างเช่นเพลง ศรีหนุมาน ชาลีสา 

 
 
2) การเคลื่อนท านองแบบตามข้ัน (Conjunction) ตัวอย่างเช่นเพลง อารตีศรีมัทภควัทคีตา   

 
 

 

    

  

 

 

 

  

  

 



วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 10 ฉบับที่ 2 (มีนาคม-เมษายน 2568) : 1789 

3) การเคลื่อนท านองแบบข้ามขั้น (Disjunction) ตัวอย่างเช่นเพลงโอมกันกานาปาตาเย นะโมนะมาฮา 
 

 
 
3.4 กระสวนจังหวะของท านอง (Melodic Rhythm) 
กระสวนจังหวะของท านอง ในแต่ละเพลงมีท านองที่มีกระสวนจังหวะซ้ ากันเป็นส่วนใหญ่ กระสวน -

จังหวะที่ซ้ ากันมักจะเป็นท านองที่ติดหูเป็นเอกลักษณ์ของเพลงนั้น ๆ ตัวอย่างเช่น เพลง ศรีหนุมาน ชาลีสา มี
กระสวนจังหวะที่ซ้ ากันมากที่สุด 34 ครั้ง โดยมีกระสวนจังหวะดังนี้  

 
 

 
สรุป  

ทุกคืนวันเสาร์ ณ สมาคมคีตาอาศรมฯ ชาวอินเดียจากรัฐอุตตรประเทศรวมตัวท าพิธีสัตสังค์เพ่ือสวด
มนต์บูชาเทพเจ้า โดยเริ่มต้นด้วยการบรรเลงภชัน กีรตัน สรรเสริญพระพิฆเนศและเทพเจ้าอ่ืน ๆ จากนั้นสวด
มนต์บูชาพระหนุมาน (ศรีหนุมานชาลีสา, กีเจหนุมานลาลากี) และคัมภีร์ภควัทคีตาพร้อมบรรเลงเพลงอารตี
ภควัทคีตา ต่อด้วยการรับฟังโอวาทจากท่านสวามีหริหระ จี มหาราชผ่านบันทึกเสียง พร้อมอธิบายขยายความ
บทสวด และปิดท้ายด้วยพิธีอารตีถวายแสงสว่างบูชาเทพเจ้า ซึ่งพิธีสัตสังค์นี้เป็นศูนย์รวมจิตใจและสืบทอด
วัฒนธรรมทางศาสนา โดยภชัน กีรตันเป็นสื่อเชื่อมโยงผู้คนกับเทพเจ้า และอารตีเป็นพิธีแสดงความเคารพ
ศรัทธา 

องค์ประกอบทางดนตรีพ้ืนฐานในการบรรเลงภชัน กีรตัน ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย 
พบว่ามีการใช้โน้ตทั้ง 7 เสียงเต็ม (สุทธะ สวระ) และโน้ตเสียงที่เลื่อนระดับ (วิกฤตะ สวระ) ทั้งแบบโคมัลและ
ติวระ มีการใช้ช่วงเสียงทั้ง 3 ระดับ (มันทระ, มัธยมะ, ตาระ) ใช้โน้ตจากถาตหลากหลายประเภทโดยถาตบิ
ลาวัลถูกใช้มากที่สุด ใช้ราคะหลากหลายประเภท เช่น ราคะปาฮารี ราคะภูปาลี ราคะยะมัน-กัลยาน ราคะบิ
ฮาก ราคะกาฟ่ี และราคะเดช รูปแบบจังหวะส่วนใหญ่คือ เคเฮอร์วาตาล 8 มาตรา และมีการใช้ทั้งจังหวะปาน
กลาง (มัธยมะ) และจังหวะเร็ว (ทรุตะ) โดยส่วนใหญ่เป็นการบรรเลงแบบสองจังหวะที่เปลี่ยนเป็นจังหวะเร็วขึ้น
ในช่วงท้ายเพลง 

องค์ประกอบของบทเพลงในการบรรเลงภชัน กีรตัน ณ สมาคมคีตาอาศรมแห่งประเทศไทย พบว่าบท
เพลงมี 2 ลักษณะตามช่วงเวลา คือ เพลงก่อนพิธีสรรเสริญเทพเจ้าเพ่ือเตรียมจิตใจ และเพลงระหว่างพิธีในพิธี
สัตสังค์ เช่น เพลงสรรเสริญพระหนุมาน โดยผู้วิจัยคัดเลือก 11 เพลงที่ใช้บรรเลงจริง โครงสร้างเพลงมีท านอง
ท่อนเพลงและสร้อย จัดวางต่างต าแหน่ง มีการใช้ท านองซ้ าปรับพยางค์ หรือโครงสร้างท่อนไม่เท่ากันตามบท
สวด พิสัยเสียงต่ าสุดคือ Pa (G3) และสูงสุดคือ Sa (C5) การเคลื่อนท านองมี 3 แบบ คือ ซ้ าเสียง ตามข้ัน และ
ข้ามขั้น โดยส่วนใหญ่ใช้แบบซ้ าเสียงและตามข้ัน กระสวนจังหวะท านองมักซ้ ากัน เป็นเอกลักษณ์ของเพลง  
 



1790 : Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.2 (March – April 2025) 

References 
Chalermsak, P. (2005). Indian music. Bangkok: Chulalongkorn University Press. 
Isaree Wuttiwarakijmethee. (2018). Geeta Ashram Thailand: A space of identity of Indian 

diaspora in Thailand (Bachelor of Arts thesis). Department of Anthropology, Faculty of 
Archaeology, Silpakorn University. 

Kusalasai, K., & Kusalasai, R. (2011). Indology: Cultural knowledge of India. Bangkok: Sayam. 
Siraporn Thitathan Na Thalang. (2015). Folklore in a cross-border context: Poi Tai Yai festival in 

Chiang Mai Province. Bangkok: Chulalongkorn University Press. 
 
 

 


