
478  : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน ์ปีที ่10 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ ์2568) 
 

นครแมส่อด : การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท ์
NAKHON MAE SOT : DEVELOPING A MULTICULTURAL SOCIETY FOR RECONCILIATION 

 
ทัศนีย์ เนื่องดดั1, พนมพร เมฆพัฒน์, และอำนาจ ทาปนิ 

  Thatsanee  Nueangdad1, Phanomporn Mekphat, and Amnaj  Thapin 
 มหาวทิยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆ์ตาก 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Tak Buddhist College. 
Email : kea1811@hotmail.com1 

 

Received 17 November 2023; Revised 21 December 2023; Accepted 24 February 2025. 

 
บทคัดย่อ  
 บทความวิจัยนี้มีวัตถุประสงค์ เพื่อศึกษาสภาพทั่วไป และปัญหา อุปสรรค การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุ
วัฒนธรรมอย่างสมานฉันท์ เพื่อพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมอย่าง
สมานฉันท์ เพื่อเสริมสร้างเครือข่ายการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์เป็นการวิจัยแบบ
ผสมผสาน รูปแบบการวิจัยเชิงปริมาณ จำนวน 150 รูป/คน และการวิจัยเชิงปฏิบัติการแบบมีส่วนร่วม เป็นการ
สัมมนากลุ่มย่อยจากผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านศาสนา จำนวน 7 รูป/คน และผู้ทรงคุณวุฒิทางวิชาการ จำนวน 9 คน 
วิเคราะห์ข้อมูลเนื้อหาแล้วเขียนบรรยายเชิงพรรณนา 

ผลการวิจัยพบว่า 1) สภาพทั่วไปของชุมชนอำเภอแม่สอด เป็นแบบการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน การให้เกียรติ
ซึ่งกันและกัน ทำความเข้าใจและการศึกษาเรียนรู้วัฒนธรรมซึ่งกันและกัน โดยไม่ขัดกับหลักปฏิบัติทางศาสนา สิ่ง
ที่สำคัญ คือ การช่วยเหลือด้านสังคมเคราะห์ สาธารณะสงเคราะห์ ช่วยเหลือความทุกข์ยากเดือดร้อน เป็นชุมชนที่
มีลักษณะความสัมพันธ์ทางสังคมแบบญาติพี่น้อง รักความสงบและช่วยเหลือกัน มีความผูกพันใกล้ชิดกัน ให้อิสระ
ทางความคิดไม่กีดกันทางศาสนา รู้จักแยกแยะระหว่างวิถีการดำเนินชีวิตกับเรื่องศาสนา และมีศูนย์กลางในการ
ดำเนินกิจกรรม คือ วัด และโรงเรียน 2) การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท ์เริ่มจาก
ระบบการศึกษาสอดแทรกเทคนิควิธีการสอนกระตุ้นเยาวชนให้เกิดความสนใจและอยากเรียนรู้ สร้างกิจกรรมให้
เยาวชนมีส่วนร่วมในชุมชนได้เรียนรู้และฝึกปฏิบัติจริง อาทิ ประเพณีสงกรานต์ ประเพณีงานบุญ เป็นสิ่งที่บ่งบอก
ถึงความเข้มแข็งในการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมที่มีความต่างกันด้านศาสนาวัฒนธรรมแต่สามารถทำ
กิจกรรมร่วมกันได้ภายใต้ข้อปฏิบัติศาสนาของตนเอง โดยผู้ใหญ่ ผู้นำทางศาสนาแสดงพฤติกรรมเป็นแบบอย่างที่ดี
ให้แก่เยาวชนเห็นเป็นตัวอย่าง 3) การเสริมสร้างเครือข่ายการอยู่ร่วมในสังคมพหุวัฒนธรรม เป็นรูปแบบการ
ดำเนินงานขององค์กรภาคีเครือข่าย เป็นการดำเนินงานแบบเฉพาะกิจ เป็นการร่วมด้วยช่วยกันระหว่างกลุ่ม
ศาสนาแลกเปลี่ยนเรียนรู้กันในความแตกต่างของศาสนาและวัฒนธรรม ขับเคลื่อนภายใต้รูปแบบความร่วมมือกัน
ในลักษณะการรวมความสามัคคีเข้าด้วยกันด้วยความสมัครใจ ใช้กิจกรรมวัฒนธรรมประเพณีเป็นตัวเชื่อมโยง 
คำสำคัญ:  สังคมพหุวัฒนธรรม; การอยู่ร่วมกัน; สมานฉันท์. 

บทความวิจัย 



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.1 (January – February 2025) :  479 

Abstract  
 This research article has the objective To study the general conditions and problems and 
obstacles of living together in a harmonious multicultural society. To develop a multicultural 
society for living together harmoniously in a multicultural society. To strengthen the network for 
developing a multicultural society, living together in harmony, is an integrated research method. 
Quantitative research format, 150 photos/person, and participatory action research. It was a small 
group seminar of 7 religious experts and 9 academic experts. Content data was analyzed and a 
descriptive lecture was written. 

The research results found that; 1)  General conditions of the community in Mae Sot 
District It is a form of helping and supporting each other. Respecting each other Understanding 
and studying each other's cultures Without conflicting with religious practices, what is important 
is helping with social misfortunes. public welfare Help with suffering It is a community 
characterized by social relationships of relatives. Love peace and help each other. Have a close 
relationship with each other Give freedom of thought without religious discrimination. Know how 
to distinguish between lifestyle and religion. And the center for carrying out activities is the 
temple and school. 2) Developing a multicultural society for living together in harmony Starting 
with the education system, which incorporates teaching techniques to stimulate youth to be 
interested and want to learn. Create activities for youth to participate in the community to learn 
and practice, such as Songkran traditions. merit-making tradition It is an indication of the strength 
of living together in a multicultural society that has different religions and cultures but can do 
activities together under their own religious practices, with elders and religious leaders 
demonstrating their behavior as good examples. for the youth to see as an example 3 ) 
Strengthening networks for coexistence in a multicultural society It is the operating model of 
network partner organizations. It is a special operation. It is a joint effort between religious groups 
to exchange knowledge about differences in religion and culture. Driving under a collaborative 
model in the form of voluntary unity. Use traditional cultural activities as a link.  
Keywords: multicultural society; living together; Reconciliation. 
 
บทนำ     
 อำเภอแม่สอด จังหวัดตาก ถูกจัดให้เป็นหนึ่งในเขตพัฒนาเศรษฐกิจพิเศษตามประกาศ กนพ.ที่ 1/2558 
หนึ่งในแนวทางของระเบียงเศรษฐกิจตะวันออก-ตะวันตก โดยเป็นศูนย์กลางการค้าที่ติดต่อกับเมืองเมียวดีใน
ประเทศพม่า อำเภอแม่สอดเป็นเมืองเศรษฐกิจที่สำคัญของประเทศไทยในปัจจุบัน จากอัตราการนำเข้าและ
ส่งออกสินค้าระหว่างประเทศไทยกับประเทศพม่าจำนวนมากมายมหาศาลต่อวัน และการเข้ามาลงทุนในกิจการ



480  : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน ์ปีที ่10 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ ์2568) 
 

ต่างๆ ของนักลงทุนไทยและนักลงทุนต่างชาติ การหลั่งไหลเข้ามาท่องเที่ยวในไทยของนักท่องเที่ยวต่างชาติ และ
การข้ามแดนของชาวต่างชาติมาเพื่อประกอบอาชีพ จนกลายเป็นเมืองสังคมพหุวัฒนธรรมที่มีความเจริญเติบโต
ทางเศรษฐกิจ ความเป็นเมืองที่มีอาณาเขตติดต่อกับประเทศพม่าภาวะข้ามแดนจากสถานการณ์ทางสังคมและ
การเมืองของประเทศพม่า ตลอดจนมนต์เสน่ห์อันเป็นอัตลักษณ์ของอำเภอแม่สอด จึงเป็นเหตุให้อำเภอแม่สอด
เป็นสังคมพหุวัฒนธรรม เป็นสังคมที่มีความหลากหลายทางศาสนา ประเพณี วัฒนธรรม ที่มาจากคนหลายเชื้อชาติ
เข้ามาอยู่ในสังคมเดียวกัน  
 สังคมพหุวัฒนธรรมเกิดขึ้นในทุกสังคม ซึ่งล้วนต่างมีความหลากหลาย มีความเกี่ยวข้องเชื่อมโยง               
กับทุกคน ดังนั้น ทุกคนจึงจำเป็นต้องเรียนรู้และทำความเข้าใจในรายละเอียดทุกแง่มุม เพราะเมื่อความ
หลากหลายทางวัฒนธรรมเกิดขึ้น รูปแบบหรือวิถีชีวิตของทุกคนจะต้องมีการเปลี่ยนแปลงการเรียนรู้และทำความ
เข้าใจจึงเป็นความสำคัญยิ่ง ปัจจุบันที่สังคมประกอบด้วยความหลากหลายทางวัฒนธรรมทั้งที่เป็นวัฒนธรรมทาง
วัตถุที่มนุษย์ประดิษฐ์คิดคน้สร้างขึ้น และจับต้องได้ เช่น เครื่องแต่งกาย อาหาร อาคาร บ้านเรือน ยานพาหนะต่าง 
ๆ และวัฒนธรรมที่ไม่ใช่วัตถุ เป็นนามธรรม จับต้องไม่ได้ เช่น ความคิด ความเชื่อ ภาษา แนวคิดทางการเมือง การ
กีฬา เป็นต้น ล้วนมีความสำคัญและจำเป็นต่อสมาชิกทุกคนที่อยู่ร่วมกัน สังคมที่บุคคลมีความหลากหลายในมิติ
ของภาษา เชื้อชาติศาสนา วัฒนธรรมประเพณีมาอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์โดยไม่มีการแบ่งแยกชนชั้น การ
ยอมรับถึงความหลากหลายความเป็นตัวตนหรืออัตลักษณ์ในวัฒนธรรมอื่นอันมิใช่ของตน แต่จำเป็นต้องอาศัยอยู่
ร่วมกันในสังคมใหญ่จนกลายเป็นสังคมพหุวัฒนธรรม  
 ดังนั้น การศึกษาสภาพทั่วไป ปัญหา อุปสรรค การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่าง
สมานฉันท์ในอำเภอแม่สอด จังหวัดตาก เป็นการอยู่ร่วมกันแบบญาติพี่น้อง ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ใช้หลักการ
เผื่อแผ่ ไม่แบ่งแยก เคารพให้เกียรติในความเป็นตัวตนที่มิใช่ของตน นำไปสู่การสร้างไมตรีที่ดีต่อกันเป็นแนว
ทางการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมในการอยู่ร่วมกัน เพื่อยกระดับการเสริมสร้างองค์กรภาคีเครือข่ายกลุ่มศาสนา
ชาติพันธุ์ได้อย่างเป็นรูปธรรม ก่อให้เกิดการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ในอำเภอ
แม่สอด จังหวดตาก อย่างเป็นรูปธรรม 

วัตถุประสงค์การวิจัย   
1. เพื่อศึกษาสภาพทั่วไป และปัญหา อุปสรรค การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมอย่างสมานฉันท์ 
2. เพื่อพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมอย่างสมานฉันท์ 
3. เพื่อเสริมสร้างเครือข่ายการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท ์

 
การทบทวนวรรณกรรม     
 1. แนวคิด ทฤษฎีเกี่ยวกับการพัฒนาสังคม เป็นกระบวนการทำงานที่หลากหลายทางสังคมโดยมี
เป้าหมายให้สังคมอยู่เย็นเป็นสุข ร่วมมือช่วยเหลือร่วมกันอย่างต่อเนื่อง จนนำสู่ความมั่นคงของมนุษย์ในทุกมิติที่
บทเรียนของการพัฒนาสังคมที่ผ่านมา หากทบทวนย้อนอดีตตั้งแต่การประกาศใช้แผนพัฒนาเศรษฐกิจและสังคม
แห่งชาติฉบับที่ 1 จนถึงฉบับที่ 10 พบว่า แต่ละแผนมีความพยายามปรับตัวให้สอดคล้องกับสภาวะทางสังคมแต่



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.1 (January – February 2025) :  481 

ละยุคสมัย เพื่อเสริมให้สังคมอยู่ดีกินดีมีความอบอุ่นอยู่ร่วมกันเป็นปรกติสามารถดำรงชีวิต วัฒนธรรม และ
สิ่งแวดล้อมร่วมกันได้ การพัฒนาสังคม เป็นกระบวนการเปลี่ยนแปลงทางสังคมทั้งในด้านเศรษฐกิจ สังคม 
การเมือง การปกครอง และวัฒนธรรม ให้ไปสู่สภาวะที่ดีกว่าเพื่อให้เกิดความเป็นอยู่และคุณภาพชีวิตที่ดีของคนใน
สังคม ซึ่งต้องเป็นการปรับปรุงคุณภาพชีวิตให้ดีขึ้น เพื่อให้ปลอดจากความยากจน ความไม่รู้ความเจ็บไข้ได้ป่วย 
และความหิวโหย ตลอดจนมุ่งที่จะให้ประชาชนตระหนักถึงศักยภาพ ศักดิ์ศรีความใฝ่ฝัน และ ความพึงพอใจใน
ชีวิตของตน 

2. แนวคิด ทฤษฎีเกี่ยวกับสังคมพหุวัฒนธรรม หมายถึง ประชากร หรือกลุ่มคนหลากหลายชาติพันธุ์มา
อยู่รวมกันในสังคมหนึ่งซึ่งมีความแตกต่างทางด้านขนบธรรมเนียม ประเพณี ภาษา วัฒนธรรม ศาสนา  ความเชื่อ 
รวมถึงวิถีชีวิตความเป็นอยู่ของผู้คน วิธีการคิด การมีปฏิสัมพันธ์การสื่อสาร รวมถึงบุคคลที่มาจากพื้นฐานหรือ อัต
ลักษณ์เดียวกัน สังคมพหุวัฒนธรรม จึงเป็นกลุ่มคนที่มีความแตกต่างด้านวัฒนธรรม วิถีชีวิต ความเป็นอยู่ ทั้ง
ขนบธรรมเนียมประเพณี ชาติพันธุ์ศาสนกิจ พิธีการต่าง ๆ ภาษา การแต่งกาย วิธีการคิด การมีปฏิสัมพันธ์รวมถึง
การสื่อสาร มาอยู่ร่วมกันในบริเวณร่วมดินแดนเดียวกัน การรวมกันของกลุ่ม หมู่เหล่าหรือต่างชาติพันธุ์ จึงนำไปสู่
การมีกฎ กติกา มารยาท การให้เกียรติซึ่งกันและกัน การเคารพบนพื้นฐานของความเข้าใจร่วมกัน ถือว่าเป็นปัจจัย
ที่ทำให้สังคมพหุวัฒนธรรม ดำเนินไปตามครรลองของสังคมได้ด ี

หลักการสำคัญของสังคมพหุวัฒนธรรม พหุวัฒนธรรมเกิดขึ้นในทุกสังคม ซึ่งล้วนต่างมีความหลากหลาย 
มีความเกี่ยวข้องเชื่อมโยงกับทุกคน ดังนั้น ทุกคนจึงจำเป็นต้องเรียนรู้และทำความเข้าใจในรายละเอียดทุกแง่มุม 
เพราะเมื่อความหลากหลายทางวัฒนธรรมเกิดขึ้น รูปแบบหรือวิถีชีวิตของทุกคนจะต้องมีการเปลี่ยนแปลงการ
เรียนรู้และทำความเข้าใจจึงเป็นความสำคัญยิ่ง 

3. แนวคิด ทฤษฎีเกี่ยวกับการอยู่ร่วมกัน คือการที่มนุษย์มาอยู่ร่วมกันเป็นสังคม สามารถปฏิบัติตาม
กฎเกณฑ์การอยู่ร่วมกันในรูปของกฎระเบียบหรือกฎหมาย และมีคุณธรรมในการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน การมีส่วน
ร่วมกิจกรรมต่างๆ ของสังคม เช่น การมีส่วนร่วมในกิจกรรม การเมืองการปกครอง การมีส่วนร่วมในการคุ้มครอง
สิทธิมนุษยชน และการปฏิบัติตามคุณธรรมของการอยู่ร่วมกันตามหลักศาสนาที่ตนเองนับถือจะทำให้ประชาชน
สามารถอยู่ร่วมกันอย่างสันติสุข การอยู่ร่วมกันเป็นชุมชนทำให้เรารู้สึกว่าเรามีเพื่อน เพื่อน ต่อเมื่อมีหลักความเชื่อ
หรือเครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจ เป็นเหมือนแกนหรือสายเชือกที่ร้อยประสานกันไว้   
 4. แนวคิดการสร้างเครือข่าย เป็นกลยุทธ์ที่สำคัญ เป็นการเชื่อมโยงร้อยรัดเอาความพยายามและการ
ดำเนินงานของฝ่ายต่าง ๆ เข้าด้วยกันอย่างเป็นระบบและอย่างเป็นรูปธรรม เป็นการทำงานที่ได้รับการยอมรับทั้ง
ในภาคธุรกิจเอกชนที่แสวงหากำไร และองค์การพัฒนาเอกชนที่ไม่แสวงหากำไร กลุ่มอาสาสมัครของประชาชน 
จนถึงองค์การระหว่างประเทศ เนื่องจากไม่มีองค์การใดที่จะมีความพร้อมทั้งด้านทรัพยากร เงินทุน ฯลฯ หรือถ้ามี
ก็อาจมีน้อยมาก ฉะนั้นการระดมเอาส่วนที่ดีแต่ละบุคคล แต่ละกลุ่ม หรือแต่ละองค์กรมีเข้าไว้ด้วยกัน ทำให้ลดข้อ
กำจัดในการทำงานลงด้วย การสร้างเครือข่าย เป็นการติดต่อ การแลกเปลี่ยนข้อมูลข่าวสารและการร่วมมือกันด้วย
ความสมัครใจ  การสร้างเครือข่ายมีการสนับสนุนและอำนวยความสะดวก ให้สมาชิกในเครือข่ายมีความสัมพันธ์
กันฉันท์เพื่อน ที่ต่างก็มีความเป็นอิสระ นอกจากนี้การสร้างเครือข่ายต้องไม่ใช่การสร้างระบบติดต่อด้วยการ



482  : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน ์ปีที ่10 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ ์2568) 
 

เผยแพร่ข่าวสารแบบทางเดียว เช่นการส่งจดหมายข่าวไปให้สมาชิกตามรายชื่อ                 แต่จะต้องมีการ
แลกเปลี่ยนข้อมูลข่าวสารระหว่างกันด้วย 
  
ระเบียบวิธีวิจัย  
 งานวิจัยนี้ เป็นงานวิจัยแบบผสมผสาน (Mixed-Method Research) โดยเป็นศึกษาทั้ งเอกสาร 
(Documentary Research) การศึกษาเชิงปริมาณ (Quantitative Research) และเชิงคุณภาพ (Qualitative 
Research) พื้นที่วิจัย คือ อำเภอแม่สอด ประชากรและกลุ่มตัวอย่าง คือ คณะสงฆ์ องค์กรภาครัฐ ประชาชน กลุ่ม
ชาติพันธุ์(พุทธ) ชาติพันธุ์(พม่า) ชาติพันธุ์(อิสลาม) ชาติพันธุ์(คริสต์) ชาติพันธุ์ (กระเหรี่ยง) จำนวน 150 รูป/คน ใช้
วิธีการเลือกตัวอย่างแบบง่าย และผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านศาสนา จำนวน 7 รูป/คน ผู้ทรงคุณวุฒิทางด้านวิชาการ 
จำนวน 9 คน โดยวิธีการเลือกตัวอย่างแบบเจาะจง (purposive selection) เครื่องมือที่ใช้ในการวิจัยมี 3 ชนิด คือ  
 1. แบบสอบถาม ซึ่งประกอบด้วย ข้อมูลทั่วไปของผู้ตอบแบบสอบถาม ประเด็นการสอบถามสภาพทั่วไป 
และปัญหา อุปสรรค การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ในอำเภอแม่สอด จังหวัด
ตาก และข้อเสนอแนะ 
 2. แบบสัมภาษณ์ เชิงลึก (In-depth Interview) ใช้แบบสัมภาษณ์กึ่ งโครงสร้าง(Semi Structure 
Interview) และใช้สื่อบันทึกเสียง ใช้ผลการศึกษามาวิเคราะห์ การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกัน
อย่างสมานฉันท์ และ 
 3.การสนทนากลุ่ม (Focus Group) ศึกษาการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรม การเสริมสร้างเครือข่ายการ
พัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ โดยนำข้อมูลเชิงปริมาณมาประมวลผลข้อมูลด้วย
โปรแกรมสำเร็จรูปทางการวิจัย โดยสถิติที ใช้มนการวิเคราะห์ข้อมูลประกอบด้วย ค่าร้อยละ (Percentage) 

ค่าเฉลี่ย(𝒙̅  ) และค่าส่วนเบี่ยงเบนมาตรฐาน(S.D.) ส่วนข้อมูลเชิงคุณภาพใช้การวิจัยเอกสารวิเคราะห์สังเคราะห์
ข้อมูลแล้วนำมาเขียนบรรยายเชิงพรรณนา  
 
ผลการวิจัย  
 ผลการวิจัยเรื่อง นครแม่สอด : การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ อำเภอ
แม่สอด จังหวัดตาก สรุปได้ดังนี ้
 1. การศึกษาสภาพทั่วไป และปัญหา อุปสรรค การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม พบว่า อยู่ในระดับ

มากที่สุดทุกประเด็น คือ  การเคารพใหเ้กียรติกันในฐานะความเป็นมนุษย์ ( - 4.61)                            ความ

เอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ด้านสิทธิมนุษยชน เสรีภาพตามกฎหมาย ( – 4.52) การยอมรับในความแตกต่างทางวัฒนธรรม 

(  – 4.55) ใช้หลักทางศาสนาเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ (  – 4.57) และมีรูปแบบการอยู่ร่วมกันอย่าง

สมานฉันท์ในสังคมพหุวัฒนธรรม (  – 4.56) ศึกษาสภาพทั่วไปการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม พบว่า ใช้
หลักการเผื่อแผ่ รู้จักเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ไม่แบ่งแยกเชื้อชาติ ศาสนา และมีการศึกษาประเพณี
วัฒนธรรมความหลากหลายของแต่ละศาสนาและชาติพันธ์ได้อย่างชัดเจน รูปแบบการอยู่ร่วมกันเป็นแบบฉันพี่



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.1 (January – February 2025) :  483 

น้อง ประเพณีวัฒนธรรมมีความเฉพาะ กิจกรรมที่จัดขึ้นเกี่ยวกับประเพณีวัฒนธรรมบางกิจกรรมต้องจัด 2 
ประเพณี คือ ประเพณีไทยและประเพณีพม่า เนื่องด้วยเป็นประเพณีเฉพาะของศาสนานั้นๆ เพราะศาสนาได้ยึด
รากฐานความเป็นเอกลักษณ์ของประเพณีไว้ แต่ก็สามารถจัดกิจกรรมร่วมกันได้ภายใต้ขอบเขตของศาสนาและ
วัฒนธรรมของตน การทำกิจกรรมของสงฆ์ก็ยังคงใช้ 2 ภาษา คือ ภาษาไทยกับภาษาพม่า คนในอำเภอแม่สอดมอง
ว่าทุกศาสนาทุกชาติพันธ์ไม่ใช่คนแปลกหน้าแต่มองว่าเป็นคนคุ้นเคยกัน มีความผูกพันใกล้ชิดกัน ทำกิจกรรม
ร่วมกัน ผู้นำของแต่ละศาสนาชาติพันธุ์ มีการไปมาหาสู่กันเสมอ พบปะพูดคุยกัน ปัญหาเล็กน้อยก็สามารถแก้ไข
ปัญหาได้ ทำให้คนในอำเภอแม่สอดอยู่ร่วมกันได้โดยไม่มีปัญหาของสังคมพหุวัฒนธรรม 
  2. การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ในสังคมพหุวัฒนธรรม ในภาพรวม

อยู่ในระดับมาก คือ การจัดกิจกรรมร่วมกันทางวัฒนธรรม ประเพณี ศาสนาฯ (  – 4.57) การมีส่วนร่วมใน

กิจกรรมทางวัฒนธรรม ประเพณี ศาสนาฯ (  – 4.57) การแลกเปลี่ยนเรียนรู้ทางวัฒนธรรม ประเพณี ศาสนาฯ ( 

 – 4.32) การผสานทางวัฒนธรรม ประเพณี ศาสนาฯ (  – 4.33) และการส่งเสริมและสนับสนุนทางวัฒนธรรม 

ประเพณี ศาสนาฯ (  – 4.42) การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ พบว่า ทุก
ศาสนาได้ทำกิจกรรมร่วมกัน โดยเฉพาะวัฒนธรรมประเพณี ซึ่งเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นและ
เป็นจุดบ่งบอกความเข้มแข็งในการอยู่ร่วมกัน การเรียนรู้ซึ่งกันและกันทางด้านวัฒนธรรม ภาษา มีจัดกิจกรรมศา
สนิกสัมพันธ์ระหว่างศาสนาในพื้นที่ โดยการขับเคลื่อนของสำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดตาก ในมิติวัฒนธรรม
ประเพณีร่วมกันระหว่างศาสนา โดยมีโรงเรียนเป็นแกนกลางในการขับเคลื่อนกิจกรรมร่วมกัน มีการจัดเวทีเสวนา
ทำความเข้าใจให้แก่เด็กและเยาวชนทุกศาสนา โดยร่วมกับผู้นำทุกศาสนาและวัฒนธรรมในประเด็นความแตกต่าง
ระหว่างศาสนาและวัฒนธรรม มีกิจกรรมทางวัฒนธรรมประเพณี ศาสนาร่วมกัน โดยเฉพาะประเพณีสงกรานต์ 
เพราะเป็นเมืองที่ให้การช่วยเหลือกันในงานบุญพิธี วัฒนธรรมประเพณี บนพื้นฐานของความเข้าใจในการประพฤติ
ปฏิบัติ สอดคล้องกับ สุไรยา วานิ “การอยู่ร่วมกันของชุมชนในสังคมพหุวัฒนธรรม ทำให้เกิดลักษณะของการ
เชื่อมโยงทางสังคมและวัฒนธรรมที่คล้ายคลึงกัน อัตลักษณ์ หรือ Identity เพื่อใช้ยึดเหนี่ยว 

3. การเสริมสร้างเครือข่ายการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ อยู่ในระดับ
มาก คือ องค์กรภาคีเครือข่ายทางวัฒนธรรม ประเพณี ศาสนา กลุ่มฯ ในสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกัน

อย่างสมานฉันท์ (  – 4.15) บทบาทในสังคมพหุวัฒนธรรมโดยเป็นผู้นำศาสนา, ผู้นำท้องถิ่น/ชุมชน, ผู้นำกลุ่ม 

คณะกรรมการหมู่บ้าน/ชุมชน, อสม., จิตอาสาฯ (  – 4.29) การจัดประชุม แลกเปลี่ยนเรียนรู้และทำกิจกรรม

ร่วมกันระหว่างองค์กรภาคีเครือข่ายทางวัฒนธรรม ประเพณี ศาสนา กลุ่มฯ ในสังคมพหุวัฒนธรรม (  – 4.09) 
การให้ความช่วยเหลือสนับสนุนส่งเสริมระหว่างองค์กรภาคีเครือข่ายทางวัฒนธรรม ประเพณี ศาสนา กลุ่มฯ ใน

สังคมพหุวัฒนธรรม (  – 4.13) และมีการลงนามบันทึกข้อตกลงร่วมกัน MOU ระหว่างองค์กรภาคีเครือข่ายทาง

วัฒนธรรม ประเพณี ศาสนา กลุ่มฯ ในสังคมพหุวัฒนธรรม (  – 3.99)                         
การเสริมสร้างเครือข่ายการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ พบว่า ในสังคม

พหุวัฒนธรรมอำเภอแม่สอด มีเพียงกลุ่มศาสนิกสัมพันธ์ ซึ่งประกอบด้วยผู้นำศาสนา 5 ศาสนา ผู้นำชาติพันธ์ใน
รูปแบบผู้นำชุมชนซึ่งเป็นตัวแทนในการสื่อสารประชาสัมพันธ์งานกิจกรรมต่างๆ และเครือข่ายกลุ่มศาสนาชาติ



484  : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน ์ปีที ่10 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ ์2568) 
 

พันธ์ร่วมกับส่วนราชการในบริบทต่างๆ โดยมีส่วนราชทางทำหน้าที่ประสานงานกิจกรรม การสร้างเครือข่ายที่
รวมกลุ่มศาสนาชาติพันธ์ในสังคมพหุวัฒนธรรมอำเภอแม่สอด สามารถดำเนินการได้ภายโดยความร่วมมือระหว่าง
กลุ่มศาสนาชาติพันธุ์กับส่วนงานที่เกี่ยวข้อง ภายใต้การพัฒนาระบบกลไกและการกำหนดวัตถุประสงค์การ
ดำเนินงานของเครือข่ายร่วมกัน สอดคล้องกับ ฐิติมา พรหมทอง การบูรณาการทางสังคมข้ามวัฒนธรรมของ
ผู้สูงอายุชาวญี่ปุ่นพำนักระยะยาว กิจกรรมก่อให้เกิดกลุ่มองค์กรหรือกลุ่มบุคคล เพื่อวัตถุประสงค์ในการ
แลกเปลี่ยน ซึ่งต้องอาศัยการมีปฏิสัมพันธ์ร่วมกันรวมตัวกันเข้าเป็นกลุ่มเป็นเครือข่าย ตามหลักการ “บวร” บ้าน 
วัด โรงเรียน ในรูปแบบการมีส่วนร่วม การให้การสนับสนุนส่งเสริมกัน หรือแลกเปลี่ยนเรียนรู้กันในรูปแบบที่เป็น
ทางการและไม่เป็นทางการ สอดคล้องกับ ลำพอง กลมกูล พหุวัฒนธรรมทางศาสนากับแนวทางการอยู่ร่วมกันของ
จีนและมลายูเป็นรูปของการรวมตัวกันแบบหลวม ๆ เฉพาะกิจตามความจำเป็น  
 ทั้งนี้ การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ เป็นจุดเริ่มต้นสำคัญแห่งการสร้าง
ความเข้มแข็งและเป็นแนวทางการพัฒนาให้เป็นสังคมพหุวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ที่เป็นส่วนหนึ่ง
ในการขับเคลื่อนระบบกลไกการพัฒนาสังคมประเทศได้ จากการร่วมกันของกลุ่มศาสนาชาติพันธุ์และส่วนงานที่
เกี่ยวข้องในการพัฒนาระบบกลไกและกำหนดวัตถุประสงค์รูปแบบการดำเนินงานร่วมกันของเครือข่ายสู่ความเป็น
เครือข่ายที่สมบูรณ์  

อภิปรายผลการวิจัย  
งานวิจัยนี้พบว่า 1) ศึกษาสภาพทั่วไป และปัญหา อุปสรรค การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมอย่าง

สมานฉันท์ พบว่า เป็นการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม โดยใช้หลักทางศาสนาที่เป็นหลักประจำใจของทุก
ศาสนา เนื่องด้วยทุกศาสนาจะสอนให้ทุกคนเป็นคนดี รู้จักเอื้อเฟื้อเผื่อแผ่ ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน ไม่แบ่งแยกเชื้อ
ชาติ ศาสนา และมีการศึกษาประเพณีวัฒนธรรมความหลากหลายของแต่ละศาสนาและชาติพันธ์อย่างชัดเจน การ
อยู่ร่วมกันเป็นแบบฉันพี่น้อง ด้านประเพณีวัฒนธรรมที่มีความเฉพาะ กิจกรรมที่จัดขึ้นเกี่ยวกับประเพณีงานบุญ
ประเพณีงานบวช บางพื้นที่จัดกิจกรรมจัด 2 ประเพณี คือ ประเพณีไทย และประเพณีพม่า เช่น วัดมงคลนิมิต วัด
ไทยวัฒนาราม เป็นต้น เนื่องด้วยเป็นประเพณีเฉพาะของชุมชนนั้น เพราะยึดรากฐานความเป็นเอกลักษณ์ของ
ประเพณีไว้ แต่ก็สามารถจัดกิจกรรมร่วมกันได้ภายใต้ขอบเขตของศาสนาและวัฒนธรรมของตน การทำกิจกรรม
ของสงฆ์ก็ใช้ 2 ภาษา ภาษาไทยกับภาษาพม่า ผู้นำของแต่ละศาสนา ชาติพันธ์ มีการไปมาหาสู่กันเสมอ พบปะ
พูดคุยกัน ทำให้คนในอำเภอแม่สอดอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมได้โดยไม่มีปัญหา หลักทางศาสนาที่ใช้ในการ
อยู่ร่วมกัน ใช้หลักการเผื่อแผ่ ช่วยเหลือเพื่อนมนุษย์ด้วยกัน หลักการเมตตาธรรม หลักสามัคคีธรรม แนวทางการ
พัฒนาการอยู่ร่วมกัน คือ การเคารพให้เกียรติซึ่งกันและกัน สามัคคีกัน ไม่เลือกปฏิบัติ การจัดกิจกรรมบาง
กิจกรรมต้องจัดในโรงเรียน เนื่องจากบางศาสนามีข้อปฏิบัติเฉพาะ มีการจัดกิจกรรมลดช่อว่าง เป็นกิจกรรม
ระหว่างกลุ่มศาสนาชาติพันธุ์บนพื้นฐานข้อจำกัดทางศาสนาชาติพันธุ์นั้นๆ รูปแบบกระบวนการจัดการเรียนการ
สอนบนพื้นฐานของการให้เกียรติกันและกันระหว่างครูกับนักเรียน และระหว่างนักเรียนกับนักเรียนเอง มีการ
พัฒนากระบวนการความเข้าใจเข้าถึงในความเป็นชาติพันธุ์ และส่งเสริมสนับสนุนด้านการศึกษาอย่างเท่าเทียมกัน 
ภายใต้ขอบเขตของศาสนาและวัฒนธรรมตามสิทธิ์ที่จะได้รับจากการศึกษา  



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.1 (January – February 2025) :  485 

2) เพื่อพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมอย่างสมานฉันท์ ทุกศาสนาได้
ทำกิจกรรมร่วมกัน โดยเฉพาะวัฒนธรรมประเพณี ซึ่งเป็นสิ่งที่เกิดขึ้นจากการถ่ายทอดจากรุ่นสู่รุ่นและเป็นจุดบ่ง
บอกความเข้มแข็งในการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม การเรียนรู้ซึ่งกันและกันทางด้านศาสนาวัฒนธรรม 
ภาษา มีจัดกิจกรรมผ่านคณะกรรมศาสนิกสัมพันธ์ระหว่างศาสนาในพื้นที่ โดยการขับเคลื่อนของสำนักงาน
วัฒนธรรมจังหวัดตาก ในมิติวัฒนธรรมประเพณีร่วมกันระหว่างศาสนา โดยมีโรงเรียนเป็นแกนกลางในการ
ขับเคลื่อนกิจกรรมร่วมกัน มีการจัดเวทีเสวนาทำความเข้าใจให้แก่เด็กและเยาวชนทุกศาสนา โดยร่วมกับผู้นำทุก
ศาสนาและวัฒนธรรมในประเด็นความแตกต่างระหว่างศาสนาและวัฒนธรรม มีกิจกรรมทางวัฒนธรรมประเพณี 
ศาสนาร่วมกัน โดยเฉพาะประเพณีสงกรานต์ เพราะเป็นเมืองที่ให้การช่วยเหลือกันในงานบุญพิธี วัฒนธรรม
ประเพณี บนพื้นฐานของความเข้าใจในการประพฤติปฏิบัติ มีการพัฒนารูปแบบการจัดกิจกรรมที่ทันสมัย ร่วม
สมัยและเป็นที่ต้องการของสังคมเพื่อสร้างความตื่นตัวในการเรียนรู้และการเข้าร่วมกิจกรรม ในบริบทการทำความ
เข้าใจร่วมกันกับความเปลี่ยนแปลงของสังคมและโลกที่จะส่งผลกระทบต่อการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม 
โดยเอาศาสนาเป็นแกนกลางสำคัญในการเดินคู่กับการเปลี่ยนแปลง เพราะการเปลี่ยนแปลง การพัฒนา ไม่ได้เป็น
อุปสรรคทำให้คนในโลกปัจจุบันเดินคู่กับศาสนาได้ การเปิดโอกาสในการศึกษาให้กับทุกศาสนาชาติพันธุ์ โดยไม่มี
การแบ่งแยกหรือปิดกั้นความต้องการในการศึกษา มีการจัดกิจกรรมร่วมกันระหว่างศาสนาชาติพันธุ์ภายใน
โรงเรียนและระหว่างโรงเรียน ส่วนราชการดำเนินงานตามพันธกิจมีการบูรณาการทางวัฒนธรรมประเพณี จัด
กิจกรรมทางศาสนาฯ ร่วมกันภายใต้กิจกรรมต่าง ๆ ด้านสังคมสงเคราะห์ ศึกษาสงเคราะห์ ศาสนาสงเคราะห์ 
สาธารณะสงเคราะห์ ร่วมช่วยเหลือทุกด้าน และร่วมกิจกรรมกับทุกศาสนา บางกิจกรรมใช้โรงเรียนเป็นศูนย์กลาง
ของการพัฒนาและการเปลี่ยนแปลง นอกจากนี้ได้ใช้โรงเรียนในการจัดตั้งเป็นโรงพยาบาลสนามในช่วงการแพร่
ระบาดของโรคติดเชื้อไวรัสโคโรนา 2019 (COVID-19) โดยไม่มีการแบ่งแยกเชื้อขาติ ศาสนา  

3) เพื่อเสริมสร้างเครือข่ายการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมการอยู่
ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ ยังไม่มีองค์กรภาคีเครือข่ายในสังคมพหุวัฒนธรรมในในการเสริมสร้างเครือข่าย มีเพียง
การประชุมกันเฉพาะภารกิจ รัฐเป็นองค์กรกลางในการดำเนินการจัดกิจกรรมเป็นแกนกลางประสานงาน           
มีกลุ่มจิตอาสาของหมู่บ้าน ที่รวมกันทุกเชื้อชาติศาสนา กรมการปกครอง สำนักงานวัฒนธรรมจังหวัดตาก              
มี เวทีงานสมานฉันท์ของผู้นำศาสนาได้พบกันในวงสนทนาโดยการประสานจากสำนักงานวัฒนธรรม                 
จังหวัดตาก การจัดเวทีสมานฉันท์ในระดับเยาวชนและผู้ใหญ่ โดยส่วนราชการจัดที่โรงเรียนบ้าง วัดบ้าง            
มีตัวแทนชุมชน วัด โบสถ์ มัสยิด เป็นคณะกรรมการภายใต้การกำกับดูแลของเทศบาลอำเภอแม่สอด มีมูลนิธิเป็น
องค์กรเครือข่ายของสังคมพหุวัฒนธรรม ในการให้การสงเคราะห์และบรรเทาสาธารณภัย มีการแลกเปลี่ยนเรียนรู้
กันในความแตกต่างของศาสนาและวัฒนธรรม ภายใต้กระบวนการดำเนินงานของคณะกรรมการบริหารศาสนา มี
พุทธ คริสต์ อิสลาม ซิกส์ และกลุ่มชาติพันธุ์ที่อยู่ในชมชนต่างๆ การทำความเข้าใจในบทบาทการดำเนินงาน
ร่วมกันโดยมุ่งประเด็นการสร้างความเข้าใจในความแตกต่างระหว่างศาสนาและวัฒนธรรม และส่งเสริมให้มีองค์กร
กลางในการสร้างความร่วมมือกันระหว่างศาสนาและวัฒนธรรมในรูปแบบของภาคีเครือข่าย มีเครือข่ายสภา
วัฒนธรรมในพื้นที่เป็นแกนกลางในการขับเคลื่อนการดำเนินงานของเครือข่าย และเป็นเจ้าภาพหลักในการจัด
กิจกรรม ผ่านคณะกรรมการศาสนิกสัมพันธ์ของจังหวัดในการดำเนินงานจิตอาสาและสาธารณะประโยชน์ รูปแบบ



486  : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน ์ปีที ่10 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ ์2568) 
 

การดำเนินงานขององค์กรภาคีเครือข่าย เป็นการดำเนินงานแบบเฉพาะกิจ เป็นการร่วมด้วยช่วยกัน ทำความเข้าใจ
ซึ่งกันและกัน ระหว่างกลุ่มศาสนา แต่ละศาสนามีข้อห้ามแตกต่างกันวัฒนธรรมไม่เหมือนกัน เรียนรู้และเข้าใจกัน
ระหว่างศาสนาวัฒนธรรม ขับเคลื่อนภายใต้รูปแบบความร่วมมือกันในลักษณะการรวมความสามัคคีเข้าด้วยกัน
ด้วยความสมัครใจ ใช้กิจกรรมวัฒนธรรมประเพณี เป็นตัวเชื่อมโยงกลุ่มศาสนาชาติพันธุ ์การเสริมสร้างองค์กรภาคี
เครือข่ายการอยู่ร่วมกันสามารถที่จะพัฒนาและสร้างองค์กรภาคีเครือข่ายในการขับเคลื่อนการดำเนินงานให้เป็น
ปึกแผ่น โดยการที่มีองค์กรกลาง ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม ศาสนาซิกข์ และชาติพันธุ์ มาเป็น
กรรมการกลางในการสื่อสารร่วมมือกันสร้างความเข้มแข็งในการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ในสังคมพหุวัฒนธรรม 

สรุปองค์ความรู้ 
จากการศึกษาเกี่ยวกับการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ มีความ

หลากหลายทางด้านการนับถือศาสนา และเชื้อชาติที่ส่งผลให้มีวิถีชีวิตที่แตกต่างกันไปตามความเชื่อ 
ขนบธรรมเนียม ประเพณี และวัฒนธรรม แต่ในความหลากหลายก็ยังโชคดีที่มีสถาบันชาติ ศาสนา และ
พระมหากษัตริย์เป็นศูนย์รวมจิตใจร่วมกัน ซึ่งถือว่าเป็นกลไกอย่างหนึ่งที่ทำให้สามารถอยู่ร่วมกันได้ในสังคมพหุ
วัฒนธรรมด้วยความสมานฉันท์ การอยู่ร่วมในสังคมพหุวัฒนธรรมนั้น สิ่งที่ไม่อาจหลีกเลี่ยงได้คือ ความแตกต่าง
ทางด้านวิธีคิด ความเชื่อ และการปฏิบัติโดยเฉพาะอย่างยิ่งในเรื่องของศาสนา และวัฒนธรรม ซึ่งเป็นเรื่องของ
ความเชื่อ ความศรัทธาที่แต่ละคนต่างได้รับการอบรมสั่งสอนตามพ่อแม่และบรรพบุรุษที่ปฏิบัติสืบต่อกันมา ดังนั้น 
การเรียนรู้การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรมน้ัน จึงเป็นเรื่องสำคัญ และสิ่งที่สำคัญที่สุด คือ การเคารพในการ
ปฏิบัติที่มีความแตกต่างของศาสนิกชนศาสนาอื่น “ศาสนาทุกศาสนาสอนให้คนเป็นคนดี” เป็นคำกล่าวที่เรามักได้
ยินบ่อย ๆ และต่างก็คงเชื่อมั่นในคุณงามความดีตามหลักธรรมคำสอนของแต่ละศาสนา และทุกคนมีศาสนาเป็น
เครื่องยึดเหนี่ยวจิตใจและหมั่นศึกษาใฝ่เรียนรู้ให้เข้าใจอย่างลึกซึ้งถึงหลักคำสอนที่ถูกต้องแห่งศาสนาของตน และ
ต่างนำพาไปปฏิบัติใช้ในชีวิตประจำวันด้วยจิตใจที่บริสุทธิ์ ก็จะนำพาไปสู่ “สันติสุข” และ “สมานฉันท์” ในสังคม  

สิ่งจำเป็นของความแตกต่างหลากหลายทางความคิด ความเชื่อ และวัฒนธรรมของการอยู่ร่วมกันในสังคม
พหุวัฒนธรรมทุกคนต้องเรียนรู้ เข้าใจ และเคารพความคิดเห็นที่แตกต่างกันระหว่างศาสนาชาติพันธุ์    ไม่ด้อยค่า
หรือคุกคามอัตลักษณ์ ความเชื่อ ความศรัทธาของฝ่ายใดฝ่ายหนึ่ง ที่อาจกระทบกระเทือนต่อความรู้สึกและการ
วางตัวที่ยากลำบากต่อกัน และการปฏิบัติอย่างให้เกียรติซึ่งกันและกัน ซึ่งถือเป็นเรื่องสำคัญที่สุดในการอยู่ร่วมกัน 
 กิจกรรมร่วมในสังคม อาทิ วันสำคัญของชาติ (วันแม่แห่งชาติ) ทุกศาสนาชาติพันธุ์ล้วนมีแม่กันทุกคน 
กิจกรรมวันแม่แห่งชาติถือเป็นกิจกรรมที่ทุกศาสนาชาติพันธุ์เข้าร่วมกิจกรรมด้วยความปลื้มปีติ แสดงถึงความ
สมานฉันท์ในสังคมพหุวัฒนธรรมที่ไร้พรมแดน  

ด้านสังคมสงเคราะห์ ด้านสาธารณะสงเคราะห์ ได้รับความร่วมมือระหว่างศาสนิกศาสนาต่าง ๆ ในชุมชน 
อำเภอ และจังหวัด ให้ความช่วยเหลือผู้ที่เดือดร้อนให้เขาสามารถช่วยเหลือตนเองได้ โดยไม่แบ่งแยกศาสนา ชาติ
พันธุ์ และให้ความช่วยเหลือกับผู้ที่เดือดร้อนที่ไม่สามารถกำหนดวิถีทางในการดำรงชีวิตได้ (พวกยากไร้ไม่มีที่อยู่
เป็นหลักแหล่ง) ให้เขามีชีวิตอยู่ในสังคมอย่างปกติสุข รวมทั้งได้แลกเปลี่ยนเรียนรู้ร่วมกันระหว่างศาสนา ชาติพันธุ์ 



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 10 No.1 (January – February 2025) :  487 

หรือเรียกว่า การสร้างภาคีเครือข่าย เริ่มจากบุคคล ครอบครัว ชุมชน องค์กรภาครัฐ องค์กรภาคเอกชน ซึ่งเป็น
รากฐานสำคัญที่จะให้เกิดพลังสร้างสรรค์ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม ต่อไป 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ภาพที่ 1 การพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่มกนัอย่างสมานฉนัท์ 
 
ข้อเสนอแนะ  
 ความแตกต่างทางศาสนาชาติพันธุ์เป็นปัจจัยสำคัญในการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมเพื่อการอยู่ร่วมกัน
อย่างสมานฉันท์ เพื่อสร้างกระบวนการพัฒนาในการเรียนรู้ร่วมกันระหว่างศาสนาชาติพันธุ์ และปิดช่องว่างของ
การอยู่ร่วมกันในสังคมพหุวัฒนธรรม ทำให้ปัญหาที่เกิดขึ้นในสังคมลดน้อย หรือเบาบางลงไป เช่น ปัญหายาเสพ
ติด ปัญหาการใช้ความรุนแรง ปัญหาอาชญากรรม เป็นต้น ป้องกันปัญหาที่เคยเกิดขึ้นมาแล้ว มีการคิด            มี
การวิเคราะห์ปัญหา เพื่อสร้างองค์ความรู้ใหม่ พร้อมที่จะเผชิญกับการแก้ปัญหาที่จะเกิดขึ้น แต่ละคนในสังคมมี
จิตสำนึกของความรับผิดชอบต่อสังคมและสิ่งแวดล้อมประชาชนมีสิทธิเสรีภาพภายใต้ขอบเขตทางกฎหมาย ทำให้
สังคมมีความมั่นคงเป็นปึกแผ่น มีเอกลักษณ์ร่วมกัน ให้การศึกษาแก่ผู้ด้อยโอกาส และผู้นำทางศาสนาควรจัดการมี
ส่วนร่วมด้านกิจกรรม เพื่อหล่อหลอมรวมความรู้ ความเข้าใจ ด้านสังคม วัฒนธรรม ใช้ศาสนาเป็นตัวเชื่อม เช่น มี
กิจกรรมกวาดลานวัด ล้างสุขา ทำความสะอาดศาสนสถาน มัสยิต โบสถ์ วัด ให้มีความตระหนักต่อสังคมพหุภาคี 
จัดเวทีสร้างความรู้ ความเข้าใจ ในหลักการระหว่างศาสนาโดยมีเวทีกลาง โดยนักวิชาการทางศาสนาที่แท้จริง มี
เวทีกลางทางสื่อต่างๆ เช่น ประชาสัมพันธ์ เสียงตามสาย สื่อโซเชียล เฟสบุ๊ค ไลน์ อื่นๆ มีการแลกเปลี่ยน
แนวความคิดการอยู่ร่วมกันของสังคมพหุวัฒนธรรม ปัญหาของแต่ละชุมชนมีแนวทางแก้ไขปฏิบัติอย่างเป็น

ภาคีเครือข่าย 

 

ศาสนาพุทธ ศาสนาคริสต์ ศาสนาอิสลาม ศาสนาซิกข์ ชาติพันธ์ 

 

 

 

 

ผู้นำทุกศาสนา ชาติพันธ์ มีความร่วมมือ 

ภาค

เอก

ชน 

ภาค

รัฐ 

งาน
สังค
ม

สงเค
ราะห์ 
งาน
สาธา
รณะ
สงเค
ราะห ์

  

กิจก

รรม

วัน

สำคั

ญ 

(วัน

แม่

แห่ง

ชาติ) 

อยู่ร่วมกันอย่าง
สมานฉันท์ใน

สังคมพหุ
วัฒนธรรม 

 



488  : วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน ์ปีที ่10 ฉบบัที่ 1 (มกราคม-กุมภาพันธ ์2568) 
 

รูปธรรมอย่างสม่ำเสมอ ควรมีวิธีการ หรือ เวทีสาธารณะแลกเปลี่ยนและเรียนรู้พูดคุยกันอย่างเป็นรูปธรรม อย่าง
จริงจัง เพื่อการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมการอยู่ร่วมกันอย่างสมานฉันท ์

ข้อเสนอแนะในการวิจัยครั้งต่อไป 
 1.ในการวิจัยครั้งต่อไปควรมีการศึกษาเชิงลึกเกี่ยวกับปัญหาอุปสรรคในการอยู่ร่วมกันในสังคมพหุ
วัฒนธรรมที่เป็นรูปธรรม 
 2.ในการวิจัยควรมีการศึกษาเกี่ยวกับบทบาทศาสนิกสัมพันธ์ ในการบริหารกิจกรรมด้านสังคมเคราะห์ 
สาธารณะสงเคราะห์ ในแต่ละชุมชน ที่มีประสิทธิภาพ ประสิทธิผล เพื่อการพัฒนาสังคมพหุวัฒนธรรมการอยู่
ร่วมกันอย่างสมานฉันท์ 
 
References 
Brahmagunabhorn (P.A. Payuto). (2012). Importance of Buddhism. No.10 Bangkok: Sahathamika 

Printing House. Pages 24. 
Lampong Klomkul. 2017. Religious cultural pluralism and the ways of coexistence of China and 

Malays. Bodhi Research Journal. 2(2). Pages 85. 
Rujikarn Sanont. (2020). Developing a collaborative network in a multicultural society of young 

leaders towards a sustainable learning community. Journal of Bangkokthonburi University. 
9(2). Pages 7. 

Suraiya Wani. (2013). Community coexistence in a multicultural society. Journal of Politics and 
Governance 4(1). Pages 204-219.  

Thitima Promtong. (2022). Cross-Cultural Social Integration of Japanese Elderly LongTermStayin 
Chiang Mai. 16(47). Pages 355. 

Utai parinyasutinun. (2013) . Conflict Management for Empowerment of Restorative Justice of 
Khuan So Community. Journal of Social Research. 36(2). Pages 73. 

 
 

 

 


