
การพัฒนาพลังศักยภาพทางใจตามแนวพุทธจิตวิทยาเพื่อประโยชน์สุขในการท างาน 
 THE DEVELOPMENT OF SPIRITUAL POTENTIALITY POWER  

BASED ON BUDDHIST PSYCHOLOGY FOR THE BENEFITS AND HAPPINESS AT WORKPLACE  
 

นรินทร์ชิตา ศีลประชาวงศ์1, สิริวัฒน์ ศรีเครือดง และวิชชุดา ฐิติโชติรัตนา  
Narinchita Silprachawong1, Siriwat Srikreadong and  

Witchuda Titichoatrattana  
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University 
   E-mail: narinchita.s@yahoo.com1 

 
Received 2 August 2022; Revised 27 December 2022; Accepted 21 December 2023. 

 
 

บทคัดย่อ  
การพัฒนาศักยภาพของบุคลากรเป็นกระบวนการฝึกฝนความสามารถในการปฏิบัติงานทั้งในด้าน

ความคิดเห็นที่มีต่องานและผลของการปฏิบัติงานให้ดียิ่งขึ้น โดยศักยภาพที่ส าคัญอย่างยิ่ง คือ จิตวิญญาณ จิต
เป็นตัวน าในการกระท าทุกอย่างและเป็นผู้คิด รับรู้อารมณ์ การที่บุคคลสามารถคิด เห็นถึงความจริงในคุณค่า
ของตนเองและผู้อ่ืน เห็นถึงความเชื่อมโยงของสรรพสิ่งที่อยู่แวดล้อมมีความเกื้อกูลซึ่งกันและกัน ท าให้บุคคล
สามารถค้นหาเป้าหมายของชีวิต เกิดความสุข ความงดงาม และรู้จักการให้อภัย การระลึกถึงคุณของสิ่งรอบ
ข้าง ท าให้เกิดความมุ่งมั่นในการท างานอย่างเสียสละและท าประโยชน์เพ่ือส่วนรวม บทความวิชการนี้จึงจะ
น าเสนอแนวทางการสร้างพลังศักยภาพทางใจตามหลักพุทธธรรม ด้วยหลักพละ 5 อันได้แก่ 1. พลังแห่งความ
เชื่อมั่น (ศรัทธาพละ) 2. พลังแห่งความเพียรพยายาม (วิริยะพละ) 3. พลังแห่งการตระหนักรู้ (สติพละ) 4. พลัง
แห่งความตั้งมั่น (สมาธิพละ) และ 5. พลังแห่งความรอบรู้ (ปัญญาพละ) จะท าให้บุคคลมีศรัทธา มีความเชื่อมั่น
ในตนเอง ไม่เกียจคร้าน ไม่ประมาท ไม่ฟุ้งซ่านและไม่หลงลืม ส่งเสริมให้บุคคลมีพลังจิตเข้มแข็ง มีวิจารณญาณ
ในการตัดสินใจถูกต้อง และมีสติสัมปชัญญะท าให้เกิดปัญญาจนสามารถเข้าถึงความสุขแท้จริง ที่เรียกว่า พระ 
นิพพาน การฝึกฝนจิตให้มีสมรรถนะที่ดี เป็นทักษะในการพัฒนาความเข้มแข็งทางใจเพ่ือฟ้ืนคืนพลังจิตภายใต้
ภาวะความกดดัน สามารถเผชิญหน้ากับปัญหาความยุ่งยากต่างๆจนท างานให้ประสบความส าเร็จ และ สามารถ
ควบคุม ดูแลการรับรู้อารมณ์ในทางที่ดี ส่งผลต่อการเปลี่ยนแปลงความคิดและพฤติกรรมเชิงบวกในองค์กร ท า
ให้ท างานร่วมกันอย่างมีความสุข สนุกในการท างาน   
 
ค าส าคัญ :  การพัฒนา, ความสุข, พุทธจิตวิทยา, ศักยภาพทางใจ 
 
Abstract  

The development of personnel potentiality is the training process of their better ability 
to perform tasks in terms of their opinions on the job and the performance of their work. The 
most important is that the spiritual potentiality. The mind controls thinking senses every 



262     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566) 

emotion and leads to take any action. In fact, a person can perceive the value of humanity 
and connect to surroundings as the mutual relevance. This allows a person to explore the 
goal of meaningful life such as happiness, beauty, forgiveness, and gratitude making a work 
commitment to sacrifice for the public benefit. This article will therefore present a process of 
activating mental power base on the Buddhist principles with the Power of 5 as followings: 1. 
The Power of Confidence (Faith) 2. The Power of Perseverance (Effort) 3. The Power of 
Awareness (Mindfulness) 4. The Power of Determination (Focus) and 5. The Power of Insight 
(Wisdom). These enhance a person keeping good faith self-confidence no laziness no 
carelessness no distraction and still cognition. Encouraging a person to be the strength of will 
power helps making the judgment to the right decisions with the conscious mind that they 
can achieve true happiness, namely Nirvana. Practicing the mind to become high competency 
is a skill to develop mental strength to regain will power under obstacles and high pressure. 
The confrontation ability in various work difficulties is a key of success and can control the 
perception of emotions in a positive way. The training of spiritual potentiality affects to the 
change in positive thinking and behavior for mutual happiness at workplace. 

 
Keywords: Development, Happiness, Buddhist Psychology, Spiritual Potentiality,  
 
บทน า  

ส าหรับประเทศไทย ปัญหาสุขภาพจิตที่ขอรับบริการปรึกษาจนถึงปัจจุบันมากที่สุดคือ ปัญหาทางจิต
เวชของวัยท างาน รองลงมาคือ ปัญหาความเครียด และซึมเศร้าวิตกกังวล ซึ่งสะท้อนให้เห็นปัญหาสุขภาวะทาง
จิตของคนท างานนับวันมีจ านวนที่สูงขึ้น สภาวะทางจิตที่มีความเครียดสะสมเรื้อรังทั้งจากการท างาน 
ครอบครัว เศรษฐกิจ การเมือง ส่งผลก่อให้เกิดปัญหาสุขภาวะทางกาย กรมสุขภาพจิตได้ส ารวจผลกระทบด้าน
จิตใจของประชาชนในช่วงเดือนสิงหาคม 2564 ของสถานการณ์ระบาดของโรคโคโรน่า 2019 หรือโควิด-19 
ด้วยระบบ Mental Health Check In หรือ แบบประเมินการ “วัดใจ” พบว่าประชาชนมีความเสี่ยงด้าน
สุขภาพจิตสูงสุดโดยมีภาวะเครียดสูง 45.5% เสี่ยงซึมเศร้า 51.5% เสี่ยงฆ่าตัวตาย 30.6% และมีภาวะหมดไฟ 
17.6% (Benjapolpitak, A.2021) การต้องเผชิญกับสภาพท างานที่เปลี่ยนแปลงหลายด้านทั้งการสวมหน้ากาก
อนามัย เว้นระยะห่างทางสังคม จ ากัดพ้ืนที่ในการเดินทางและจัดกิจกรรม การเรียนรู้เข้าอบรมทางออนไลน์ 
ปรับรูปแบบการน าเสนองานซึ่งเน้นใช้โซเชียลมีเดียมากขึ้น เพ่ือลดการสัมผัสในวิถีชีวิตใหม่ รวมถึงรับรู้ข่าวสาร
การเสียชีวิตในแต่ละวันจากโรคโควิด 19 น าไปสู่ภาวะความเครียดกดดัน วิตกกังวล อาจจะเข้าสู่ภาวะซึมเศร้า
จนส่งผลต่อประสิทธิภาพการท างาน เมื่อบุคลากรได้รับความเครียดกดดันมากขึ้น เหนื่อยล้าจนอาจเกิดภาวะ
หมดไฟหรือความเหนื่อยหน่ายในงาน ไม่มีความสุขในการท างาน ส่งผลท าให้เกิดการตัดสินใจลาออก และส่งผล
กระทบกับการด าเนินงานขององค์กรในที่สุด สภาพความเครียดสะสมเรื้อรังสามารถน าไปสู่ปัญหาสุขภาพจิต
และสุขภาพกายที่เพ่ิมสูงขึ้นอย่างต่อเนื่อง ดังนั้นจึงต้องตระหนักถึงความจ าเป็นในการส่งเสริม ป้องกัน
สุขภาพจิตของบุคลากรโดยการสร้างพลังศักยภาพทางจิตใจ เป็นทักษะการปรับสมดุลทางจิตใจ ที่ช่วยให้บุคคล
สามารถฟ้ืนตัวและเผชิญกับความเครียดได้ดี ซึ่งจะสามารถช่วยลดการเกิดปัญหาสุขภาพจิตที่ส่งผลต่อสุขภาพ
ร่างกาย จากงานวิจัยของมหาวิทยาลัยยูเทรกต์  (Utrecht University) ประเทศเนเธอร์แลนด์ พบว่า การ
ตระหนักถึงการพัฒนาด้านสุขภาวะทางจิตวิทยาและ ความแข็งแกร่งทางจิตใจมีผลกระทบเชิงบวกต่อ



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 8 No.6 (November – December 2023)      263 

สุขภาพจิตและโรคทางกาย ผู้ที่มีความยืดหยุ่นทางใจที่สูงขึ้นมีแนวโน้มที่จะมีสถานะสุขภาพจิตและสถานะ
ภูมิคุ้มกันที่ดีขึ้นเมื่อเทียบกับผู้ที่มีความยืดหยุ่นทางใจต่ าลง (Marith Van Schrojenstein Lantman et.al, 
2017) ผู้ที่มีลักษณะยืดหยุ่นทางใจจึงถือว่ามีสุขภาพจิตและร่างกายที่ดี  และ งานวิจัยเกี่ยวกับเรื่องการพัฒนา
จิตใจด้วยการฝึกสติ เรื่องประโยชน์ของสติในที่ท างาน บทบาทของสติในการควบคุมอารมณ์ ความอ่อนล้าทาง
อารมณ์ และความพึงพอใจในงาน แสดงให้เห็นว่าการฝึกจิตให้มีสติสามารถป้องกันพนักงานจากความเหนื่อย
หน่าย โดยการลดความเหนื่อยล้าทางอารมณ์ (Hulsheger UR,2013) เพ่ือช่วยลดปัญหาความเครียดกดดันใน
การท างานที่มีส่วนส าคัญก่อให้เกิดปัญหาทางจิตและโรคทางกาย   

บทความนี้จึงน าเสนอแนวคิดเกี่ยวกับพลังศักยภาพ ความส าคัญของพละ ๕ ในการพัฒนาศักยภาพทาง
จิตใจ แนวทางการสร้างพลังศักยภาพทางใจตามแนวพุทธจิตวิทยา เพ่ือจะเป็นประโยชน์ในการสนับสนุน
บุคลากรมีความรู้ ความเข้าใจด้านอารมณ์จิตใจ และส่งเสริมสุขภาพจิตที่ส่งผลดีต่อการประสิทธิภาพการท างาน 
เพ่ือให้เกิดพลังความเข้มแข็งทางด้านจิตใจและแก้ปัญหาอุปสรรคให้ผ่านไปด้วยดี  และส่งผลต่อสุขภาพกายที่ดี
ท าให้สามารถตอ่สู้กับภารกิจทางกายได้ต่อไป 

 
แนวคิดเกี่ยวกับพลังศักยภาพ 

ตามพจนานุกรม ฉบับราชบัณฑิตยสถาน ความหมายค าว่า ศักยภาพ ตรงกับภาษาอังกฤษว่า 
Potential แปลว่า “ภาวะแฝง อ านาจหรือคุณสมบัติที่แฝงอยู่ในสิ่งต่างๆอาจท าให้พัฒนาหรือท าให้ปรากฏเป็น
สิ่งที่ประจักษ์ได้” (Royal Society,Dictionary,2011) ความสามารถที่ยังไม่พัฒนาหรือยังไม่พัฒนาเต็มที่  
พนักงานที่มีศักยภาพ ก็คือ ผู้ที่มีความพร้อมที่จะรับงานที่ยากขึ้นในอนาคต และมีความพร้อมที่จะรับมือกับ
ปัญหาต่างๆ ที่อาจจะเกิดขึ้นในการท างานในอนาคต (Panthaprakul, P,2010) ในขณะที่ ศักยภาพของ
บุคลากร หมายถึง ความสามารถแอบแฝงของบุคลากรที่คาดว่ายังมีอยู่ แต่ยังไม่ได้ถูกน ามาใช้ในการท างานจริง 
บุคลากรนั้นจะแสดงพลังหรือความสามารถ หากมีการกระตุ้นหรือพัฒนาจากภายนอก (Neufeldt, A. H., & 
Mathieson, R,1995)  

ในทางพระพุทธศาสนาถือหลักส าคัญที่ว่า มนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ ซึ่งสัมพันธ์กับการที่พระพุทธเจ้าทรง
แสดงความสามารถในการฝึกตัวเองได้จนถึงที่สุด กล่าวคือ การเป็นมนุษย์ที่มีศักยภาพสูง สามารถศึกษา ฝึกฝน
ตนเองได้จนถึงขั้นเป็นพุทธะ ศักยภาพนี้เรียกว่า โพธิ ซึ่งแสดงถึงปัญญาญาณ หรือ ปัญญาตรัสรู้ คือ ปัญญาที่
กระตุ้นเตือนให้เกิดจิตส านึกตระหนักในการที่จะต้องปฏิบัติ ท าให้มนุษย์กลายเป็นพุทธะ มีจิตที่รู้ ตื่น เบิกบาน 
การฝึกฝนพัฒนาจิตตามหลักพุทธธรรม จึงเป็นที่มาของศักยภาพของมนุษย์ คือ จุดเริ่มของพระพุทธศาสนา  
(Phra Phuttha Kosajarn,P.A Pyutto,2012) ความเชื่อในโพธิ ที่เรียกว่า โพธิศรัทธา ถือว่าเป็นจุดเริ่มต้นของ
ศรัทธาพ้ืนฐาน การเชื่อในปัญญาที่ท าให้มนุษย์เป็นพุทธะได้ ด้งนั้น ศักยภาพสูงสุดที่มนุษย์ฝึกได้ จนถึงที่สุดอยู่
ที่ปัญญา สิ่งส าคัญท่ีสุดที่จะช่วยในการสร้างศักยภาพนั้นก็คือ การพัฒนาตนเองทางด้านจิตใจให้มีการตระหนัก
รู้ มีอารมณ์ตั้งมั่นซึ่งเป็นพ้ืนฐานของการมีปัญญารู้เท่าทันความจริง เข้าถึงธรรมชาติของโลกและชีวิต อันท าให้
จิตใจเป็นอิสระ ไม่หวั่นไหวด้วยความผันผวนปรวนแปรต่างๆ มีจิตปลอดโปร่ง สงบ เบิกบาน ปัญญาจะช่วยให้
เกิดการปรับเปลี่ยนพฤติกรรมต่างๆในทิศทางที่ดีขึ้น ซึ่งจะส่งผลให้เป็นบุคคลที่มีคุณภาพ มีการท างานอย่างมี
ประสิทธิภาพ และสามารถปรับตัวให้เข้ากับสังคมที่มีการเปลี่ยนแปลงได้อย่างมีความสุข ดังนั้น สรุปได้ว่า 
ศักยภาพทางใจ หมายถึง ความสามารถหรือคุณสมบัติของจิตที่แฝงอยู่ในตัวบุคคลซึ่งสามารถท าให้ปรากฏหาก
ได้รับการพัฒนาจนเต็มความสามารถสูงสุด เพ่ือเกิดให้ปัญญาน าไปสู่การท างานให้ส าเร็จตามเป้าหมายที่
ก าหนดไว้อย่างมีประสิทธิภาพ  

 



264     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566) 

ความส าคัญของพละ ๕ ในการพัฒนาศักยภาพทางจิตใจ 
ในการพัฒนาศักยภาพทางจิตใจ หลักธรรมพละ 5 มีความส าคัญอย่างยิ่ง ในคัมภีร์พระไตรปิฎกอธิบาย

ว่า พละจัดอยู่ในมรรคภาวนา พละ หมายถึง ก าลัง ธรรมอันเป็นก าลัง คือความไม่หวั่นไหว เป็นก าลังที่ผลักดัน
อกุศลธรรมให้พินาศไปและรู้แจ้งเห็นตามความเป็นจริงที่เกิดขึ้นด้วยปัญญา ที่เรียกว่า วิปัสสนาปัญญาหรือ
วิปัสสนาญาณ จิตย่อมหลุดพ้นจากอาสวะทั้งหลายจิตเข้าสู่กระแสธรรมะแห่งมรรค ผล นิพพาน ในที่สุด ( Thai 
Tripitakas : 13/247/293) พละ 5 ในพระพุทธศาสนานี้ เมื่อน ามาใช้จัดการกับความคิดก็ท าให้เกิดก าลัง  เป็น
ธรรมที่มีก าลังในการปกป้องคุ้มครองจิตใจไม่ให้อกุศลเข้ามาครอบง าและรู้แจ้งเห็นตามความเป็นจริงที่เกิดขึ้น 
ซึ่งได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา เมื่อธรรมทั้ง 5 เหล่านี้เกิดรวมตัวและผสมผสานกันก็จะท าให้มี
พลังศักยภาพแห่งตนเองมากจนสามารถก าจัดกิเลสภายในใจ กล่าวคือ มีความเชื่อมั่นในสิ่งที่ถูกต้อง(ศรัทธา) 
คิดด้วยความเพียรพยายาม (วิริยะ) คิดอย่างตั้งใจมีเหตุมีผล (สติ) คิดอย่างจดจ่อไม่ฟุ้งซ่าน (สมาธิ) คิดแล้วเกิด
ความเข้าใจชัดเจน (ปัญญา) เกิดความรู้ตรง รู้แจ้ง รู้ถูก รู้ทั่ว เป็นกระบวนการคิดที่มีพลังส่งผลต่อการกระท าที่
น าไปสู่ความส าเร็จ การส่งเสริมจิตให้คิดดีเป็นกุศล เป็นกระบวนการพัฒนาความคิดเพ่ือให้เกิดปัญญาที่เป็น 
“สัมมาทิฏฐิ”หรือความเห็นที่ถูกต้อง และ “สัมมาสังกัปปะ”หรือความคิดที่ถูกต้อง เพ่ือน ามาใช้เป็นแนวทางใน
การด าเนินชีวิตที่ถูกต้องและความสุข  

ดังนั้น พละ 5 จึงเป็นก าลังหรือพลังศักยภาพพ้ืนฐานในการฝึกฝนทางใจของแต่ละบุคคลมุ่งเน้นที่การ
สร้างก าลังแห่งปัญญา ความคิด ที่เกิดจากการพัฒนาทางจิตใจ เพ่ือสร้างพลังความเข้มแข็งมั่นคง ความไม่
หวั่นไหวในอกุศลธรรมต่างๆ เพ่ือให้เกิดปัญญาญาณน าไปสู่จุดหมายของความสุขที่แท้จริง คือ พระนิพพาน 
พละ 5 นี้ยังเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า อินทรีย์ 5 (ธรรมที่เป็นใหญ่ในกิจของตน) เพราะความหมายว่า เป็นใหญ่ใน
การกระท าหน้าที่แต่ละอย่างๆของตนประเภท ได้แก่ ศรัทธาพละ (ก าลังคือศรัทธา) วิริยพละ (ก าลังคือวิริยะ) 
สติพละ (ก าลังคือสติ) สมาธิพละ (ก าลังคือสมาธิ) และ ปัญญาพละ(ก าลังคือปัญญา) โดยมีรายละเอียดดังนี้  
  1) ศรัทธาพละ (Faith Power) หรือ สัทธินทรีย์ สัทธาพละ หมายถึง พลังแห่งความเชื่อ มีความเชื่อ
ในปัญญาตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เชื่อด้วยเหตุด้วยผล เชื่อมั่นในคุณงามความดี มีความเชื่อมั่นในกรรม ผลของ
กรรมที่เกิดขึ้นตามความเป็นจริงด้วยปัญญา เมื่อความเชื่อเกิดขึ้นในใจแล้วย่อมมีพลังในการท ากุศล ต่อต้าน 
อกุศลมิให้เข้ามารบกวนจิตใจได้ ศรัทธาเป็นเครื่องหนุนน าให้บุคคลได้เข้าถึงความดีงามสูงสุดแห่งชีวิต  
 2) วิริยะพละ (Persistence Power) หรือ วิริยินทรีย์ สัมมาวายามะ หมายถึง พลังแห่งความเพียร 
การเพียรระวัง ไม่ให้ความชั่วหรือบาปอกุศลเกิดขึ้นในใจ เพียรลด ละ ความชั่วทั้งหลาย เพียรประพฤติความดี 
และเพียรรักษาความดีให้คงอยู่และเพ่ิมพูนยิ่งๆขึ้นไป เป็นก าลังที่ท าให้เกิดความขยัน ความบากบั่นมั่นคง ความ
ทรหด มีก าลังใจ ก้าวหน้าไม่ท้อถอย มีความกล้าหาญที่จะลงมือท า และม่ันคงในการท ากิจทั้งปวงให้ส าเร็จ  
 3) สติพละ (Mindfulness Power) หรือ สตินทรีย์ สัมมาสติ หมายถึง พลังแห่งการตระหนักรู้ ความ
ระลึกได้ ก าลังที่ท าให้เกิดความระลึกรู้ขณะที่ท า พูด คิดได้ในปัจจุบันขณะ การมีสติ  คือ การตระหนักรู้ การ
ระลึกได้ก่อนคิด ก่อนพูด ก่อนท าประกอบกิจการใดๆ  ที่ท าให้เกิดความไม่ประมาท ไม่หลงลืม   ไม่ลืมตัว มี
ความใส่ใจ ความรอบคอบ บุคคลที่ใช้สติเป็นตัวก ากับแล้ว ก็จะไม่ก่อให้เกิดความผิดพลาดได้ง่าย สามารถระลึก 
นึกทบทวนถึงกิจที่ท าค าที่พูดได้ สติจึงเป็นพลังป้องกันไม่ให้บุคคลเกิดความประมาท หรือเกิดอุบัติเหตุต่าง ๆ 
ได้  

 4) สมาธิพละ (Focus Power) หรือ สมาธินทรีย์ สัมมาสมาธิ หมายถึง พลังแห่งความตั้งมั่น มีองค์
ธรรม ได้แก่ เอกัคคตา เจตสิก คือ ความสงบตั้งมั่นอยู่ในอารมณ์เดียว ก าลังที่ท าให้เกิดความตั้งมั่น ใจจด
จ่อ ภาวะที่จิตมั่นคง สงบนิ่งอยู่อารมณ์เดียว ไม่ซัดส่าย ไม่ฟุ้งซ่านไปในอารมณ์ต่างๆภายนอก ไม่หวั่นไหว  



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 8 No.6 (November – December 2023)      265 

สงบแน่วแน่ อ านาจของสมาธิขจัด 2 ตัว คือ วิเขปะ ความซัดส่าย ไม่หยุดนิ่งแห่งจิต และอุทธัจจะ ความ
ฟุ้งซ่านแห่งจิตได ้ 
  5) ปัญญาพละ (Wisdom Power) หรือ ปัญญินทรีย์ สัมมาทิฏฐิ หมายถึง พลังแห่งความรอบรู้ ค า
ว่า ปัญญาคือ ความรู้แจ้ง ความรู้จริง ความรอบรู้ เป็นเครื่องท าลายกิเลสความหลงงมงาย ก าลังแห่งความรู้
ชัดเจน อย่างแจ่มแจ้งที่เป็นพลัง ภาวะที่รู้ละเอียด ความค้นคิด ความใคร่ครวญท าให้เกิดความมั่ นคง เป็น
กิริยาที่รู้ชัด รู้ทั่วถึงเหตุถึงผล รู้เรื่องบาปบุญคุณโทษ รู้สิ่งที่ควรท า ควรงดเว้น เป็นธรรมที่คอยก ากับศรัทธา 
เพ่ือเชื่อประกอบด้วยเหตุผล ไม่ให้หลงเชื่ออย่างงมงาย 

ในทางพุทธศาสนาให้ความส าคัญกับพลังความคิดที่เชื่อมโยงกับเรื่องของจิตใจ เพราะจะเป็นตัวก าหนด
ความเป็นไปได้ของชีวิตให้สุขหรือทุกข์ได้ พลังความคิดเป็นเครื่องก าหนดความเป็นไปได้ของชีวิตที่ต้องการ พลัง
ศักยภาพทางจิตใจ จึงเป็นพลังความสามารถทางปัญญา ความคิดที่มีผลต่อสภาวะจิตใจในชีวิตการท างาน 
น าไปสู่การเปลี่ยนแปลงพฤติกรรมที่สามารถฝ่าฟันปัญหาอุปสรรคต่างๆจนบรรลุเป้าหมายได้ส าเร็จและเกิด
ความสุขในการด าเนินชีวิต เมื่อคิดดีส่งให้ผลเป็นความรู้สึกสุข คิดชั่วให้ผลเป็นความรู้สึกทุกข์ พระพุทธศาสนา
จึงสอนวิธีฝึกคิดให้เป็นกุศล โดยปกติจิตที่เป็นตัวคิด มีธรรมชาติผ่องใส เป็นกลาง ไม่ดี ไม่ชั่ว แต่สิ่งที่มา
ประกอบกับจิตท าให้คุณสมบัติของจิตเปลี่ยนไป ได้แก่ เจตสิก มีทั้งฝ่ายอกุศล และฝ่ายกุศล ทั้งด้านดีและด้าน
ชั่ว เมื่อจิตมีอกุศลเจตสิกเข้ามาประกอบก็จะชักน าจิตให้คิดชั่ว แต่ถ้าจิตมีกุศลเจตสิก เข้ามาประกอบก็จะชักน า
ให้จิตคิดดี ดังพุทธพจน์ที่ตรัสว่า “ธรรมทั้งหลาย มีใจเป็นสภาพถึงก่อน มีใจเป็นใหญ่ ส าเร็จแล้วด้วยใจ ถ้า
บุคคลมีใจร้ายแล้ว พูดอยู่ก็ดี ท าอยู่ก็ดี ทุกข์ย่อมตามเขาไป ดุจล้อหมุนไปตามรอยเท้าโค ถ้าบุคคลมีใจผ่องใส
แล้ว พูดอยู่ก็ดี ท าอยู่ก็ดี ความสุขย่อมตามเขาไป เหมือนเงาไปตามตัวฉะนั้น”( Thai Tripitakas : 40/11/1) 
ในทางพระพุทธศาสนาจึงเน้นให้คนเราฝึกฝนจิตให้คิดสิ่งต่างๆในแง่บวก ทางท่ีดีมีประโยชน์ เพราะเป็นเหตุแห่ง
ความสุข 

 
แนวทางการสร้างพลังศักยภาพทางใจตามแนวพุทธจิตวิทยา 

ในทางพระพุทธศาสนาสอนให้บุคคลเกิดการเรียนรู้พัฒนาตนเองโดยเน้นการฝึกฝนเรียนรู้จากภายใน
คือ เรียนรู้กระบวนการท างานของจิตใจตนเองก่อน เมื่อฝึกฝนจิตจนเกิดการเรียนรู้ เห็นแจ้งในความจริงแล้วจึง
มาศึกษาเรียนรู้สิ่งรอบตัวอยู่ภายนอก เพ่ือพัฒนาตนให้เกิดการปฎิสัมพันธ์เชิงบวกกับสิ่งแวดล้อมภายนอก หรือ
ธรรมชาติได้ “การพัฒนาศักยภาพให้กับตนเอง” ค าว่า “ศักยภาพ” หมายถึง พลังอ านาจที่มีอยู่ในสิ่งต่างๆ 
และสามารถแสดงออกให้เห็นเป็นรูปธรรมได้ คนทุกคนเกิดมาย่อมมีศักยภาพทั้งนั้น  (Woraurai, S. 2012)
หลักธรรมที่เป็นแหล่งก าเนิดแห่งก าลัง หรือพลังจิต คือ พละ๕ ซึ่งได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ สมาธิและปัญญา 
โดยที่ สติ สมาธิและปัญญานั้นจ าเป็นอย่างยิ่ง กระบวนการเพ่ิมพลังศักยภาพแห่งตนจึงเริ่มจาก พลังแห่งสติ 
เป็นแกนหลัก บนรากฐานของพลังแห่งศรัทธาในการลงมือปฎิบัติ ฝึกจิตอย่างต่อเนื่องด้วยความเพียรพยายาม
จากพลังแห่งวิริยะ สู่การรวมจิตตั้งมั่นจนเกิดเป็นพลังแห่งสมาธิ และเรียนรู้เข้าใจสภาพความนึ กคิดอารมณ์ที่
ผ่านเข้ามาตามความเป็นจริงจนเป็นพลังแห่งปัญญาในระดับข้ันต่างๆมีแนวทางดังนี้  

1. พลังแห่งความเชื่อม่ัน (ศรัทธาพละ) การสร้างพลังความเชื่อมั่นให้แก่ตนเองประการหนึ่งใน
พระพุทธศาสนา คือ การมีความเชื่อม่ันบนฐานความรู้ซึ่งเป็นวัตถุประสงค์หลักของพระพุทธศาสนาที่ต้องการให้
บุคคลมีปัญญา เพราะการมีปัญญาท าให้สามารถพัฒนาตนให้เจริญก้าวหน้า และแก้ปัญหารักษาตัวรอดได้ใน
ทุกสถานการณ์ กล่าวคือ เมื่อบุคคลรู้ว่าตนเองไม่มีความรู้ในเรื่องใดที่จ าเป็นต่อชีวิตก็ต้องเร่งศึกษาหาความรู้ ซ่ึง
กระบวนการศึกษาในพระพุทธศาสนา เป็นกระบวนการศึกษาที่ครบวงจร คือตั้งแต่การศึกษาที่เรียกว่า 
“ปริยัติ” และมีการปฏิบัติที่เรียกว่า “ปฏิบัติ” และได้รับผล คือ “ปฏิเวธ” ซึ่งผลลัพธ์ที่ต้องการ คือปัญญาและ



266     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566) 

ประโยชน์สุข ก่อนที่จะเชื่อในเรื่องใด พระพุทธเจ้าทรงสอนให้พิจารณาก่อนที่จะเชื่อ และหลักตัดสินในความ
เชื่อในเรื่องใดเรื่องนั้นเมื่อปฏิบัติตามแล้วต้องเป็น กุศล คือได้ความฉลาด ได้ประโยชน์ ไม่เกิดโทษ ได้ความ
มั่นคง ได้ความม่ันใจในชีวิต ดังพุทธพจน์ที่ทรงตรัสว่า “ชีวิตของบุคคลผู้เป็นอยู่ด้วยปัญญา ประเสริฐสุด” (Thai 
Tripitakas : 46/311/364) ซึ่งการเชื่อที่ได้แต่ประโยชน์อย่างแท้จริงคือ เชื่อในค าสอนของพระพุทธเจ้า ละชั่ว 
ท าดี ท าจิตใจให้ผ่องใส เป็นการเชื่อที่สร้างประโยชน์สุขได้อย่างแท้จริง การเชื่อเรื่อง “กฎแห่งกรรม” เป็นความ
เชื่อมั่นบนฐานความจริงที่มีเหตุและผลน าไปสู่ความส าเร็จ มี 4 ประการ คือ 

  1) เชื่อว่าผลที่ต้องการจะส าเร็จได้ด้วยการกระท า ไม่ใช่ได้มาด้วยการอ้อนวอนหรือรอ
โชคชะตา เรียกว่า “กัมมสัทธา”จะมีการประเมินความสามารถของตนเองว่ามีความสามารถแค่ไหน เพียงพอ
หรือไม่ ถ้ายังไม่พอก็จะหาวิธีการ เพ่ิมเติมความสามารถ ที่ส าคัญที่สุดคือ การลงมือกระท าด้วยตนเอง  

  2) เชื่อว่าการกระท าที่ท าแล้วต้องมีผลและผลต้องมี เหตุ  ที่ เรียกว่า “วิปากสัทธา” 
พระพุทธเจ้าท่านสอนว่า เมื่อท าเหตุดี ผลย่อมดี การท าสิ่งใดก็ตามแต่เมื่อสร้างเหตุดีแล้วย่อมได้รับผลดีแน่นอน 
ลงมือท าไปด้วยทุ่มเทใจท าเต็มที่ ส่วนผลจะเป็นเช่นไรก็ขึ้นกับเหตุปัจจัย   

  3) มีความรับผิดชอบในการกระท าของตน ที่เรียกว่า “กัมมสกตาสัทธา”โดยคิดว่าจะท าแต่สิ่ง
ที่ดีไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน ย่อมได้ชื่อว่าเป็นผู้มีความรับผิดชอบ การคิดในลักษณะนี้ถือว่าเป็นบวก เพราะจะสร้างสิ่ง
ดีๆให้แก่คนรอบข้าง สังคมและตนเอง เกิดความสุขกับทุกคน  

  4) เชื่อในการฝึกฝนตน ที่เรียกว่า “ตถาคตโพธิสัทธา”จากตัวอย่างของพระพุทธองค์ที่ฝึกฝน
ตนเพื่อแสวงหาความสุขที่แท้จริงโดยสละได้แม้พระชนม์ชีพ 

การสร้างพลังความเชื่อมั่นด้วยปัญญา หลักตัดสินความเชื่อคือ ความเป็นกุศล ความดี ความงาม คือเชื่อ
แล้วได้ผลดี มีประโยชน์ มีความรับผิดชอบ ไม่มีโทษ การรู้จักกลั่นกรองเลือกที่จะเชื่อในสิ่งที่ควรเชื่อ สงสัยในสิ่ง
ที่ควรสงสัย ก่อให้เกิดประโยชน์สุขทั้งต่อตนเองและสังคม จึงเป็นความเชื่อที่สร้างความมั่นใจให้แก่ตนเองได้
อย่างแท้จริง 
  2. พลังแห่งความเพียรพยายาม (วิริยะพละ) กระบวนการคิดที่ส าคัญซึ่งจะสร้างพลังศักยภาพให้เกิด
ความส าเร็จได้ต้องอาศัยความเพียรพยายาม ความทรหด โดยมีปัจจัยส าคัญ 4 ประการดังนี้ 
  1) ความเพียรพยายามที่จะระมัดระวังปัจจัยเสี่ยงต่อความสําเร็จไม่ให้เกิดขึ้น  เรียกว่า “สังวรปธาน” 
ปัจจัยเสี่ยงนี้คือ ความเกียจคร้าน มีผลต่อความส าเร็จเป็นอันมาก เพราะความเกียจคร้านท าให้เกิดความเบื่อ
หน่าย ท้อแท้ ไม่อยากกระท าอะไร มักมีข้ออ้างต่างๆนานา เช่น อ้างเรื่อง อากาศ เวลา เป็นต้น และ ยังต้อง
ระมัดระวังปัจจัยเสี่ยงอ่ืนอีกที่น าไปสู่ความเสียหายเรียกว่า อบายมุข เป็นทางแห่งความเสื่อม เช่น ดื่มสุรา การ
พนัน การทะเลาะวิวาท เป็นเหตุทอนก าลังปัญญา การหาวิธีการระงับยับยั้งปัจจัยเสี่ยงต่อความเกียจคร้านนี้ก็
คือ การมีวินัยในตนเองด้วยการวางแผนและปฏิบัติตามแผนอย่างเคร่งครัด รักษามาตรฐานของการท างานให้
อยู่ตามก าหนดเวลาที่วางไว้  

1.1. ความเพียรพยายามขจัดสิ่งที่ไม่ถูกต้อง สิ่งที่ไม่ดีที่เกิดขึ้นแล้วให้หมดไป เรียกว่า “ปหานปธาน” 
เป็นความเพียรพยายามละนิสัยที่ไม่ดีของตน ตามแนวพระพุทธศาสนามีวิธีการ (Thai Tripitakas 
: 17/11-18/113-121) คือ 

 ให้เห็นอย่างชัดเจนตามอริยสัจ 4 คือ พฤติกรรมเหล่านี้น ามาซึ่งความทุกข์ มีกิเลสตัณหาเป็น
สาเหตุ สามารถละได้ด้วยศีล สมาธิ และปัญญา 

 ให้ส ารวมอินทรีย์ คือ ตา หู จมูก ลิ้น กาย และใจ ความอยากกระท าความ ชั่วและนิสัยที่ไม่ดีย่อม
ทุเลา เบาบาง และหมดลงได้ ด้วยการมีสติในทุกอินทรีย์ 



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 8 No.6 (November – December 2023)      267 

 ให้ค านึงถึงคุณค่าและประโยชน์ของการใช้สอยสิ่งต่างๆทุกอย่างอยู่เสมอ การท าเช่นนี้จะท าให้
เกิดความตระหนักรู้ถึงสาระและความไร้สาระได้ชัดเจนขึ้น   

 ให้รู้จักอดทน อดกลั้นต่อผลกระทบของธรรมชาติ สัตว์ บุคคลที่ท าให้เกิดความทุกข์ ความ
เดือดร้อนแก่ตนเอง เมื่ออดทนได้บ่อยๆและยาวนาน พลังลบหรือพฤติกรรมที่ไม่ดีที่จะตอบโต้
ในทางเสียหายก็ไม่แสดงออกมา 

 ให้รู้จักบรรเทาเบาบาง ทิ้งห่างความถ่ีลง เช่น ปล่อยวางบรรเทาความโกรธลง หรือความหงุดหงิด
ลง โดยใช้เวลาเป็นตัวก าหนด เช่น เลิกหงุดหงิด เลิกติดชอบเล่นเกม ลงเป็นทีละวัน สัปดาห์ 
เดือน ปี เป็นต้น ย่อมปรับนิสัยได้ 

 เข้ารับการอบรม ฝึกฝน ละลายพฤติกรรมเสียใหม่ โดยใช้การฝึกสติ คิดใคร่ครวญสิ่งดีๆ ฝึกให้มี
ความต่อเนื่อง ท าใจให้เบิกบาน สงบ สุข และปล่อยวาง ท าอย่างนี้บ่อยๆย่อมปรับเปลี่ยน
พฤติกรรม และนิสัยที่ไม่ดีได้     

1.2. ความเพียรพยายามสร้างสรรค์สิ่งที่ดี สิ่งที่เป็นประโยชน์ สิ่งที่เป็นกุศลที่ยังไม่เกิดให้เกิดขึ้น 
เรียกว่า “ภาวนาปธาน”เป็นความเพียรพยายามพัฒนาให้มีคุณภาพในด้านต่างๆโดยใช้หลัก
ภาวนา 4 ดังนี้ กายภาวนา คือ การฝึกฝนพัฒนา สุขภาพร่างกายให้แข็งแรง ยังรวมถึงการส ารวม
อินทรีย์ 5 โดยพัฒนาความสัมพันธ์ในทางที่ดี ระหว่างหู ตา จมูก ลิ้น กาย กับสิ่งแวดล้อมทาง
กายภาพ ทั้งการเลือกอาหารที่ดีมีประโยชน์ หรือ การเลือกรับรู้ข้อมูลที่ดี ได้ความรู้ ส่งเสริม
ปัญญามาใช้ให้เกิดประโยชน์ สีลภาวนา คือ การฝึกพัฒนาความสัมพันธ์กับสิ่งแวดล้อมทางสังคม
ให้เป็นไปด้วยดี ไม่ก่อความเดือดร้อน เบียดเบียนต่อผู้อ่ืนและสังคม ตั้งอยู่ในระเบียบวินัยของ
สังคม ประกอบสัมมาอาชีพ จิตภาวนา คือ การฝึกพัฒนาคุณสมบัติต่างๆของจิต แบ่งออกเป็น 3 
ด้านคือ 1. ด้านคุณภาพจิต มุ่งพัฒนาบุคคลให้มีจิตที่มีคุณภาพ มีคุณธรรมต่างๆท่ีเสริมสร้างจิตใจ
สูงละเอียดอ่อน ดีงาม เช่น มีเมตตา มีความรัก ความเป็นมิตร มีความกตัญญู เป็นต้น 2.ด้าน
สมรรถภาพจิต พัฒนาจิตที่มีความสามารถพร้อมแก่การท างานโดยเฉพาะงานทางปัญญา คือการ
คิดพิจารณาให้เห็นความจริงแจ่มแจ้งชัดเจน เช่น มีวิริยะ คือ ความเพียร มีขันติ คือความอดทน 
มีสมาธิ คือ จิตตั้งมั่นแน่วแน่ 3. ด้านสุขภาพจิต เป็นจิตที่มีความร่าเริงเบิกบาน มีความสุขสดชื่น 
ปลอดโปร่ง สงบ พร้อมที่จะยิ้มแย้มได้ ไม่เครียด ไม่เศร้าหมอง ไม่หดหู่เศร้าใจ รวมทั้งการสร้างให้
มีสุขภาพจิตที่ดีได้ 4.ปัญญาภาวนา คือ การฝึกพัฒนาปัญญาให้รู้ความจริง เริ่มตั้งแต่ความเชื่อ 
ความเข้าใจ เหตุและผล การรู้จักไตร่ตรอง ตรวจสอบ คิดสร้างสรรค์ พัฒนาความรู้ความเข้าใจ
ของตนเอง จนถึงขั้นที่ท าให้จิตปล่อยวาง เป็นอิสระหลุดพ้นจากความทุกข์ ท าให้เกิดสุขทางใจได ้

ความเพียรพยายามรักษาคุณงามความดี หรือสิ่งที่เป็นประโยชน์ที่กระท าแล้วให้ด ารงอยู่ต่อไป เรียกว่า 
“อนุรักขนาปธาน”รักษามาตรฐานคุณความดี มีคุณภาพเอาไว้และสามารถต่อยอดสร้างสรรค์ให้เจริญพัฒนา
ยิ่งๆขึ้น อาศัยหลักการฝึกสติอยู่เสมอโดยการควบคุมความคิด รู้เท่าทันจิตให้คิดในเรื่องที่เป็นกุศลอยู่เท่านั้น 
เมื่อคิดดีบ่อยๆ ย่อมท าให้พูดและท าสิ่งที่ดี ผลคือความสุข แต่ถ้าจิตคุ้นเคยอยู่กับความชั่ว ผลคือความทุกข์ เมื่อ
บุคคลมีความรู้สึกท่ีดีและตอบโต้เชิงบวกต่อสถานการณ์ต่างๆในองค์กร จะก่อให้เกิดประสิทธิภาพในการท างาน
ดีขึ้น 

3. พลังแห่งการตระหนักรู้ (สติพละ) ความระลึกรู้ตัวเป็นพลังส าคัญยิ่งในการท าให้ความคิดและการ
กระท าท้ังหลาย การกระท าใดท่ีขาดสติ ขาดความระลึกรู้ตัว การกระท านั้นเป็นฝ่ายลบหรือฝ่ายอกุศลทันที การ
ตระหนักรู้อยู่ เสมอ ในการคิดรับผิดชอบต่อการงาน  ต่อภาระหน้าที่บทบาทของตนให้ดี ไม่เป็นคน



268     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566) 

ผัดวันประกันพรุ่ง ย่อมเป็นผู้รู้จักคุณค่าและความส าคัญของเวลานับว่าเป็นผู้ไม่ประมาทต่อชีวิต  จิตเป็นธาตุรู้ 
มีธรรมชาติที่รู้อารมณ์ สภาพนึกคิดหรือความคิด ซึ่งต้องใช้พลังงานในการปรุงแต่งอารมณ์และการสั่งงานของ
จิต ยิ่งมีอารมณ์มาก มีการสั่งงานมาก พลังงานในร่างกายจะถูกใช้ไปมาก พลังงานที่มีอยู่ในร่างกายจึงเหลือน้อย 
ความขี้เกียจจึงเกิดขึ้น เมื่อบุคคลพัฒนาจิตให้มีก าลังของสติเพ่ิมมากขึ้น จิตจะจดจ่ออยู่กับเรื่องราวในปัจจุบัน
ขณะ จึงลดการนึกคิดปรุงแต่งเรื่องราวในอดีตและอนาคตได้  พลังงานที่ใช้ในการปรุงแต่งจึงมีน้อย ท าให้
พลังงานถูกเก็บสั่งสมไว้ในร่างกาย เป็นผลให้เกิดความขยันมากขึ้น ความขี้เกียจลดลง หากได้พัฒนาจิตให้มีพลัง
สติมากข้ึน จะสามารถเห็นการเกิดดับของอารมณ์ ไม่เกิดการปรุงแต่ง สามารถปล่อยวางอารมณ์ได้ พลังแห่งสติ 
จึงเป็นพลังอ านาจที่มีอยู่ในตัวและสามารถแสดงออกให้เห็นได้ พลังที่มีอยู่ในจิตท าให้ระลึกได้ นึกได้  ไม่ลืม มี
ความไม่ประมาท ซึ่งต้องประกอบด้วย อาตาปี สัมปชาโน สติมา คือ ปฎิบัติด้วยความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ
ระลึกไปตามฐานที่ตั้งทั้ง 4 ได้แก่  กาย เวทนา, จิต, และธรรม คือ การระลึกรู้อยู่ที่ กาย-ใจ หรือ รูป–นามท าให้
พลังศักยภาพแห่งตนมีมากขึ้นด้วยอ านาจจิตอันมีพลังแห่งสตินี้ที่อยู่ในการเจริญสติปัฏฐาน 4 

4. พลังแห่งความตั้งม่ัน (สมาธิพละ) เป็นพลังทางความคิดที่มีความส าคัญมาก ประกอบด้วยกัน 3 
อย่าง ได้แก่ 1. พลังความแน่วแน่ คือ ไม่หวั่นไหวต่ออุปสรรค ปัญหาความยากล าบากใดๆที่จะพึงมีต่อการ
ท างาน 2. พลังความมุ่งม่ัน คือ การท าจริง เด็ดเดี่ยว มีผลส าเร็จเป็นเป้าหมาย และ 3. พลังความชัดเจน คือ 
การเข้าใจระบบการท างานที่ไม่บกพร่อง  ความแน่วแน่ ความมุ่งม่ันและความชัดเจนเป็นพลังเชิงบวกที่สามารถ
ที่จะท าสิ่งใดให้ส าเร็จได้ การฝึกสติอย่างต่อเนื่องจนเกิดพลังแห่งสมาธิ ตั้งมั่น สามารถพิจารณาเห็นปัญหาทุก
มิติอย่างได้ชัดเจนและหาทางแก้ได้ด้วยจิตที่ฝึกดีแล้ว จึงเป็นฐานที่จะให้ปัญญาท างานและพัฒนาอย่างได้ผล 
ขั้นตอนที่ฝึกฝนจิตที่สมบูรณ์ด้วยสติ สัมปชัญญะ ให้เกิดมี สัมมาวายามะ และสัมมาสติ สัมมาสมาธิเจริญงอก
งามขึ้น จนบุคคลมีความพร้อมทางคุณธรรม มีคุณภาพจิต สมรรถภาพจิตและสุขภาพจิตพัฒนาถึงความเป็น
อารยชน ซึ่งมีพ้ืนฐานแห่งการพัฒนาปัญญาดี  

ลักษณะของสมาธิมีอยู่ด้วยกัน ๓ ลักษณะดังต่อไปนี้ 1.ขณิกสมาธิ เป็นสมาธิชั่วขณะที่เกิดขึ้นใน
ช่วงเวลาหนึ่งที่มีความเหมาะสมในการท าการงาน โดยทั่วไปในชีวิตประจ าวัน 2.อุปจารสมาธิ เป็นสมาธิกึ่งแน่ว
แน่ ระดับคุณภาพความสงบสูงเกือบถึงระดับสงบนิ่งสนิทในสิ่งนั้นๆ คือ มีความใส่ใจ จดจ่อแน่วแน่ในสิ่งที่ก าลัง
คิดก าลังท าอย่างแทบจะไม่ได้ยินเสียงหรือรับรู้สิ่งแวดล้อมรอบตัวใดๆ 3. อัปปนาสมาธิ เป็นสมาธิแน่วแน่ที่มี
ระดับคุณภาพสูงสุดอยู่ในสภาวะที่จิตและกายรวมเป็นหนึ่งเดียว อยู่ในสภาวะเป็นองค์รวม ท าให้จิตมีคุณภาพ
และสมรรถนะคือ มีตั้งม่ัน นิ่งสงบ  มีบริสุทธิ์ ความสะอาด มีความผ่องใส เบิกบาน  โปร่งโล่ง มีความกว้างขวาง 
มีความอ่อนโยน นุ่มนวลควรแก่งาน พร้อมต่อการท างาน และ มีความหนักแน่น มั่นคง ไม่หวั่นไหว  

วิธีสร้างพลังความแน่วแน่ มั่นคงและชัดเจน ขจัดความคิดฟุ้งซ่าน ด้วยการไปอยู่ในสถานที่ธรรมชาติที่
สงบ สร้างให้เกิดความสุข อยู่กับสิ่งที่มีความสุขโดยเฉพาะอยู่กับบุคคลที่เคารพนับถือ หากเกิดความซึมเซา 
ท้อแท้ เบื่อหน่าย ให้เปลี่ยนบรรยากาศด้วยการอยู่ใกล้ผู้ที่มีพลังการท างานสูง พลังความคิดบวกอยู่เสมอ การดู
ตัวอย่างผู้ที่ประสบความส าเร็จ การเลียนแบบผู้ที่สร้างแรงบันดาลใจ การคบเพื่อนที่เป็นกัลยาณมิตร ผู้ที่มีความ
ปรารถนาดี ความรักเมตตา สามารถชี้แนะบุคคลอ่ืนให้สามารถพัฒนาตนเองในทิศทางที่เหมาะสม เพราะเคยมี
ประสบการณ์โดยตรงหรือที่ใกล้เคียงกัน จึงสามารถที่จะให้ค าแนะน าได้อย่างถูกต้อง กัลยาณมิตรต้องมีลักษณะ
เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยศีล สุตะ จาคะ วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา โดยมีหน้าที่ของการเป็นปรโตโฆสะ  ต้นแบบที่ดี
ด้านกายธรรม วจีกรรม มโนกรรม และการแนะน าประโยชน์แก่ผู้อ่ืน เมื่อบุคคลมีกัลยาณมิตรที่ดีแล้ว ก็ท าให้
เริ่มมีความเข้าใจหรือเห็นแนวทางการฝึกปฏิบัติเพ่ือน าไปสู่แนวทางที่ถูกต้อง  (Peuchthonglang, P & 
Peuchthonglang, Y,2018).   



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 8 No.6 (November – December 2023)      269 

5. พลังแห่งความรอบรู้ (ปัญญาพละ) เป็นพลังแห่งความรอบรู้ รอบคอบ รอบด้าน เป็นพลังความคิด
ดีทั้งทางกาย วาจ ใจ ไม่ว่าจะท า พูด คิด ก็ต้องประกอบด้วยปัญญา ช่องทางที่ท าให้เกิดปัญญา 3 อย่างเป็น
ตัวก าหนด ได้แก่ 1. สุตตมยปัญญา พลังแห่งปัญญาที่ผ่านกระบวนการศึกษาเรียนรู้โดยใช้อายตนะภายนอกทั้ง 
6 ได้แก่ การใช้ตาดู หูฟัง จมูกดมกลิ่น ลิ้นรับรส กายสัมผัส ใจคิด โดยมีกัลยาณมิตร และปัจจัยสิ่ งแวดล้อม
ภายนอกเกื้อกูล ความรอบคอบและรอบรู้ตรวจสอบได้จากการฟังอย่างรอบคอบ รอบรู้ พิจารณาหาความจริง
ด้วยปัญญา ไม่เชื่อง่าย ไม่หลงงมงาย 2.จินตามยปัญญา พลังแห่งปัญญาที่มาจากการคิดพิจารณาใคร่ครวญดี
แล้ว ใช้ความคิดให้เกิดคุณค่า และมูลค่า ท าทุกเวลาที่คิดประกอบด้วยฐานของความจริง สร้างเสริมความดีและ
มีประโยชน์ ไม่เป็นทุกข์ 3. ภาวนามยปัญญา พลังแห่งปัญญาที่มาจากการเห็นความจริงในปัญหาแห่งชีวิต 
แยกแยะเห็นถึงสาเหตุสร้างปัญหา ความรอบคอบและรอบรู้ในการดับปัญหาด้วยกระบวนการดับเหตุและปัจจัย
ที่เกิดอย่างถูกต้อง จุดส าคัญอยู่ที่การลงมือปฏิบัติเป็นองค์รวม พลังแห่งภาวนามยปัญญาสามารถเปลี่ยนแปลง
พฤติกรรมที่เกิดจากสภาวะจิตเปลี่ยนไป เมื่อมีพลังแห่งสติ สัมปชัญญะสมบูรณ์ จิตก็เบิกบาน ผ่องใส ยิ่งภาวนา
มีมากเท่าใด ปัญญาก็มีมากขึ้นเท่านั้นส่งผลให้ทุกข์ก็ลดลงตามล าดับ 

หลักการพัฒนาความรู้ความเข้าใจในสิ่งทั้งหลายตามที่เป็นจริงด้วยปัญญา จนท าให้เกิดความ
เปลี่ยนแปลงความคิดเห็น ทัศนคติ เปลี่ยนค่านิยมและพฤติกรรมในทางพระพุทธศาสนามีดังนี้ 

1) ปัญญาในการรู้จักตนเอง เป็นความสามารถตระหนักรู้เท่าทันอารมณ์ ความรู้สึก ความคิดของ
ตนเอง รู้ถึงจุดเด่นจุดด้อยและตัวตนของตนเองอย่างแท้จริง สามารถควบคุมการแสดงออกอย่างเหมาะสม ต้อง
รู้จักหลักการปฏิบัติเพ่ือให้ด ารงชีวิตอย่างมีคุณค่าและมีความสุข โดยเฉพาะทักษะความฉลาดทางอารมณ์ 
(Emotional Intelligence) เช่น ในช่วงการแพร่ระบาดของโควิด-19 ท าให้คนท างานต้องประสบปัญหาการ
ท างานโดยการเปลี่ยนมาเป็นการท างานจากบ้าน (Work from Home) ท าให้ความสมดุลของการท างานและ
การใช้ชีวิตเปลี่ยนแปลงไป สิ่งที่เข้ามาช่วยจัดการทางอารมณ์และควบคุมจิตใจได้  คือ  ความฉลาดทางอารมณ์
ท าให้สามารถบริหารจัดการกับอารมณ์ที่เกิดจากการท างาน จากเพ่ือนร่วมงาน หรือหัวหน้างานได้เป็นอย่างดี
ท าให้การท างานเป็นไปอย่างลื่นไหล สื่อสารกันได้เข้าใจในระยะไกลโดยไม่ใช้อารมณ์มาตัดสิน (Kamolporn 
Kalyanamitra,2021)  

2) ปัญญาในการเห็นคุณค่าของตนเอง  ความรู้สึกมีคุณค่าในตนเองเกิดจากการพิจารณาตัดสิน 
คุณค่าของตนเองตามความคิด ความรู้สึกและทัศนคติที่มีต่อตนเอง ซึ่งสามารถเปลี่ยนแปลงและแก้ไขได้ การ
ส่งเสริมให้เกิดความรู้สึกมีคุณค่าในตนเอง โดยการแทนที่ความคิดทางลบนั้นด้วยความคิดทางด้านบวกที่
เหมาะสมในรูปแบบของการพูดกับตัวเองทางบวก ลักษณะในทางที่สร้างสรรค์ มีเหตุผลและตั้งอยู่บนพ้ืนฐาน
ของความจริง การประเมินความสามารถ ความส าเร็จ คุณค่าตนเองทางบวก จะแสดงออกในรูปของทัศนคติที่มี
ต่อตนเอง เป็นความภาคภูมิใจและพอใจในตนเอง ได้รับการยอมรับจากครอบครัวและสังคม   

3) ปัญญาในการรู้ศักยภาพแห่งตน การลงมือท าเป็นสิ่งที่บ่งบอกถึงศักยภาพของบุคคล สื่อถึง
สมรรถนะของบุคคลว่าท าอะไรได้บ้าง เป็นเกณฑ์ชี้วัดความมีศักดิ์ศรีของมนุษย์ได้ดีที่สุด พระพุทธองค์ได้ทรง
แสดงเพ่ือยืนยันในศักยภาพสูงสุดของมนุษย์ว่า ศักยภาพของมนุษย์เป็นสัตว์ที่ฝึกได้ “ทมฺม” แปลว่า ผู้ที่จะพึง
ฝึกคือ ฝึกได้ หรือต้องฝึก มีภาวะเป็นสัตว์ที่ฝึกได้และฝึกได้จนถึงขั้นเป็นสัตว์ประเสริฐ ดังพุทธพจน์ว่า  ในหมู่
มนุษย์... ผู้ฝึกตนได้แล้วเป็นผู้ประเสริฐที่สุด(Thai Tripitakas : 25/321/133.) ปัญญาในการเรียนรู้ศักยภาพที่
แท้จริงของตน พบว่า“ความกลัว” คือสาเหตุส าคัญที่สุดของความยากจน ความล้มเหลว และเคราะห์กรรม คน
ที่สามารถเอาชนะความกลัวได้จึงสามารถ บรรลุความส าเร็จในอาชีพทั้งปวง แม้จะมีปัญหาอุปสรรคทั้งโลกขวาง
กั้นอยู่ก็ตาม (Napoleon Hill,1998).จากที่กล่าวมาข้างต้นสรุปได้ว่า การมีพลังแห่งปัญญา สร้างความสามารถ
ที่มีประสิทธิภาพ และพ่ึงพาตนเองได้เป็นศักยภาพที่แท้จริงด้านความคิด เพราะความคิด คือพลังงานสูงสุดที่



270     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 8 ฉบับที่ 6 (พฤศจิกายน – ธันวาคม 2566) 

มนุษย์รู้จัก ด้วยพลังความคิดท าให้บุคคลสามารถตัดสินใจในการแก้ไขปัญหา การเผชิญหน้ากับอุปสรรคปัญหา
ต่างๆในชีวิตได้อย่างถูกต้องเหมาะสม  

 
การสร้างพลังศักยภาพทางใจตามแนวพุทธจิตวิทยา 

 
บทสรุปองค์ความรู้  
 การสร้างพลังศักยภาพทางใจตามแนวพุทธจิตวิทยาด้วยหลักธรรมพละ 5 นี้ ได้แก่ ศรัทธา วิริยะ สติ 
สมาธิ และปัญญาเป็นพลังศักยภาพแห่งตนเอง ถือว่าเป็นอริยทรัพย์ภายในใจ น าไปใช้ประโยชน์ในการ
แก้ปัญหาอุปสรรคในการท างานและการด าเนินชีวิตเพ่ือท าให้หลุดพ้นจากความทุกข์ใจ ในทางพระพุทธศาสนา
สอนให้บุคคลมีศรัทธา มีความเชื่อเรื่องใดด้วยปัญญา เป็นสัมมาทิฏฐิหรือปัญญาที่มีคุณภาพ เมื่อเริ่มต้นคิดด้วย
ปัญญาหรือความเชื่อที่ถูกต้องแล้ว เช่น เชื่อในพระปัญญาการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า กระบวนการของความ
เพียรพยายาม ความมีสติ ความมีสมาธิ และ ปัญญาก็เป็นไปในแนวทางที่ถูกต้อง และเมื่อมีปัญญามากขึ้นก็จะ
ไปเสริมศรัทธาให้เหนียวแน่นมั่นคงยิ่งขึ้นไป ก็จะไปเสริมให้ก าลังของวิริยะ สติ  สมาธิ และปัญญาเพ่ิมขึ้นไปอีก
เป็นวงจรหนุนเนื่องกันอยู่อย่างนี้ การฝึกเริ่มท่ีการสร้างพลังแห่งการตระหนักรู้ มีสติต่อเนื่องอยู่กับปัจจุบันขณะ 
เกิดมีพลังแห่งความตั้งมั่น สมาธิ สามารถควบคุม และเปลี่ยนแปลงจิตให้เป็นกุศล มีคุณภาพ สมรรถภาพและ
สุขภาพที่ดี ขจัดกิเลสของจิตอกุศล ได้แก่ ความลุ่มหลง ไม่พอใจ ง่วงซึมเกียจคร้าน ฟุ้งซ่าน และ ลังเล สงสัย 
พลธรรมเหล่านี้เป็นสภาวะที่มีก าลังโดยมุ่งเน้นที่ก าลังแห่งปัญญา พัฒนาให้เกิดความรู้ ความเข้าใจเกี่ยวกับ
ความจริงของธรรมชาติในกฎไตรลักษณ์ เป็นไปเพ่ือบรรลุประโยชน์และอ านวยให้เกิดสภาพชีวิตและสังคมที่
เกื้อกูลแก่การบรรลุสู่จุดมุ่งหมายขั้นต่างๆของชีวิตจนถึงการตรัสรู้ธรรม บุคคลจะต้องฝึกตนให้มีศักยภาพ 
สามารถอาศัยอยู่ร่วมกับผู้อ่ืนในสังคมได้อย่างมีความสุข การฝึกพัฒนาศักยภาพภายในของตนเองด้านความรู้
ความเข้าใจอย่างสม่ าเสมอ มีเหตุผล รู้จักการคิดวิเคราะห์ การสังเคราะห์ ตลอดจนรู้เท่าทันการเปลี่ยนแปลง 
และมีการปฏิบัติธรรมตามสมควรแก่ธรรม สร้างความสามารถที่มีประสิทธิภาพ และพ่ึงพาตนเองได้จึงเป็น
ศักยภาพที่แท้จริงด้านปัญญา ความคิด เพราะ ความคิด คือพลังงานสูงสุดที่มนุษย์รู้จัก ด้วยพลังความคิดท าให้



Journal of MCU Buddhapanya Review  Vol. 8 No.6 (November – December 2023)      271 

มนุษย์สามารถสลัดผลของความกลัว มีการตัดสินใจในการแก้ไขปัญหา การเผชิญหน้ากับอุปสรรคปัญหาต่างๆ
ในชีวิตได้ มีเป้าหมายในการพัฒนาสูงสุดเพื่อที่หลุดพ้นจากความทุกข์ 
  
References 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1 9 9 6 ) .  Pali language version of the Tripitaka 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University.   
Peuchthonglang, P & Peuchthonglang, Y. (2018). The True friends: Noble Friends on the Path 

of the Enlightenment.Journal of MCU Buddhapanya Review, 3 (2), (119-137).  
Benjapolpitak, A.(2021).Open the results of the thai people's heart during COVID-19 Meet the 

Big. Retrieved Nov.6,2021 from https://www.bangkokbiznews.com/social/965010. 
Marith Van Schrojenstein Lantman et.al.(2017).Mental resilience perceived immune functioning, 

and health, Journal of Multidisciplinary Healthcare:10 107-112 Retrieved May 16,2021 
from https://www.dovepress.com/mental-resilience-perceived-immune-functioning-
and-health-peer-reviewed-fulltext-article-JMDH#ref4. 

Hulsheger UR, Alberts HJ, Feinholdt A, & Lang JW. (2013). Benefits of mindfulness at work: The 
role of mindfulness in emotion regulation, emotional exhaustion, and job 
satisfaction. J Appl Psychol.;98(2):310-25. doi: 10.1037/a0031313.  

Kalyanamitra, K.(2021). Skill Essential for the Future Work Performance in the Post Covid-19 
Era.Journal of MCU Buddhapanya.6 (3) (165-175)   

Royal Society,Dictionary, Royal Society, B.E. 2554 (2011), Office of the Royal Society of Prime 
Ministers. 

Panthaprakul, P.(2010) .HR STORY Gathering good strategies for professional HR,Bangkok. 
Business Management Co., Ltd.  

Neufeldt, A. H., & Mathieson, R.(1995).Empirical dimensions of discrimination against disabled 
people. Health and Human Rights,1,174–189. 

Phra Phuttha Kosajarn (P.A Pyutto). (2012). Living Well: With the three studies that have made 
all 4 developments, Retrieved Nov.6,2021 from https://www.watnyanaves.net/th/  

Woraurai, S. (2 0 12 ) . Self-Development,Bangkok: Khum Thong Industrial Co., Ltd. and Print 
Limited.(17)  

Napoleon Hill, (1 9 9 8 ) . Philosophy of Life: The Science of Success.  Sage Asa Translation, 
Bangkok: The Battle Of The Arts, 1(7).(128). 

 
 
 

 
 

 

https://dx.doi.org/10.1037/a0031313

