
การพัฒนาคุณภาพชีวิตเพื่อความมั่นคงของชุมชนตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา 
THE DEVELOPMENT OF QUALITY OF LIFE FOR THE STABILITY OF THE  

COMMUNITY ACCORDING TO THE MAJJHIMÃPATIPADÃ 

 
สุทัศน์ ประทุมแก้ว1 

พระครูโกศลวิหารคุณ2, พระวีระชาติ เพ็งแจ่ม3,  
ทิพย์ภวิษณ์ ใสชาติ4, สังเวียน สาผาง5 

Suthat Pratoomkaew1 
Phrakrukosolwiharakhun2, Phra Weerachart Pengchaem3,  

Thipphavit Saichart4, Sangwien Saphang5 

มหาวิทยาลยัมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลยัสงฆ์ศรีสะเกษ1, วิทยาเขตอุบลราชธานี2,3,4, วิทยาลัยสงฆร์้อยเอด็5 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University Sisaket Buddhist College1, Ubon Ratchathani Campus2,3,4,  

Roi Et Buddhist College5 
Email: suthatpar.b@gmail.com 

Received 11 November 2021; Revised 17 December 2021; Accepted 17 March 2021. 

 
 

บทคัดย่อ 
 บทความวิชาการนี้มุ่งศึกษา การพัฒนาคุณภาพชีวิตเ พ่ือความมั่นคงของชุมชนตามหลัก
มัชฌิมาปฏิปทา พบว่า การพัฒนาประเทศมีจุดเน้นที่การเจริญเติบโตทางเศรษฐกิจ เน้นความก้าวหน้าทาง
เทคโนโลยี การมีสิ่งอ านวยความสะดวกที่มีความสะดวก รวมถึงระบบการสื่อสารที่ทันสมัย จึงท าให้เกิดการ
ติดต่อสัมพันธ์กันมากขึ้น การพัฒนาเศรษฐกิจและสังคมของประเทศให้มีความเจริญก้าวหน้า มีความมั่นคง 
และยั่ งยืนได้นั้น ต้องอาศัยรากฐานของชุมชนที่ เข็มแข็ง ชุมชนมีความมั่นคง อยู่แบบ พอประมาณ                   
ในพระพุทธศาสนาสอนให้มักน้อย สันโดษ และมีความพอเพียง พอดี ตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา คือ ทางสาย
กลาง หมายถึง การไม่ยึดถือสุดโต่งของทางทั้ง 2 ได้แก่ อัตตกิลมถานุโยค คือ การประกอบตนเองให้ล าบาก
เกินไป กามสุขัลลิกานุโยค คือ การพัวพันในกามในความสบาย กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ การเดินตามแนวทาง
ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง กล่าวคือ การรู้จักประมาณตน อยู่แบบพอเพียง พอใจในปัจจัยที่ตนหามาได้ 
เนื่องจากคนในสังคมจะค านึงถึงการมีอยู่อย่างจ ากัดของทรัพยากรต่าง ๆ ที่เกิดขึ้นตามธรรมชาติ และพยายาม
ช่วยกันจัดสรร จัดการทรัพยากรเหล่านั้นอย่างถูกต้อง เป็นธรรม ค านึงถึงอนุชนผู้เป็นทรัพยากรมนุษย์ที่ก าลัง
เติบโตขึ้นมาบริโภคทรัพยากรเหล่านี้ในอนาคตต่อไป 

ความส าคัญ: การพัฒนาคุณภาพชีวิต; ความมั่นคง; หลักมัชฌิมาปฏิปทา 



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 7 No. 3 (July – September 2022)     335 

Abstract 

 This academic article aims to study the development of quality of life for stability 
of the community according to the principle of Majjhimãpatipadã. It has been found that the 
development that focuses on: economic growth; technological advances; convenient facilities; 
and modern communication systems; has caused more interactions. The prosperity, stability 
and sustainability of economic and social development of the country requires a strengthened 
community foundation through moderate living. Buddhism teaches people to lead their life 
with modesty, seclusion, and sufficiency in accordance with the principle of Majjhimãpatipadã 
or the middle way that means not adhering to the two extremes namely: Attakilamthãnuyoga 
i.e. the extreme of self-mortification; and Kãmasukhallikãnuyoga i.e. the extreme of sensual 
indulgence. In other words, it follows the Sufficiency Economy Philosophy including the 
moderation of oneself through living in self-sufficiency and being satisfied with what one 
attained. This is because people in society need to take into consideration on the limited 
natural resources and try to properly and fairly allocate and manage those resources by taking 
into account the next generation that will become resource consumers in the future. 

Keywords: Development of Quality of life; Stability; Majjhimãpatipadã 

บทน า 
 สังคมไทยในปัจจุบัน มีการเปลี่ยนแปลงและพัฒนารุดหน้าไปอย่างไม่หยุดยั้ง ส่งผลให้ผู้คนในสังคม
ต้องปรับเปลี่ยนพฤติกรรมให้ทันต่อการเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ รวมทั้งได้ก่อให้เกิดปัญหาส าคัญ ได้แก่ การเอารัด
เอาเปรียบผู้อ่ืนและเห็นแก่ตัวจนขาดคุณธรรมจริยธรรมในการด าเนินชีวิต การเบียดเบียนกัน การท าร้ายกัน
และกัน การทุจริตคอรัปชั่น การแบ่งแยกฝ่ายและการขาดความสามัคคีกลมเกลียวของคนในชาติ นับวันจะ
กลายเป็นปัญหาที่ยากจะแก้ไข และยิ่งหากปล่อยไว้ให้เนิ่นนานออกไปก็จะยิ่งทวีความรุนแรงมากขึ้นเรื่อย ๆ            
จึงจ าเป็นต้องสร้างสังคมให้เข้มแข็งด้วยการพัฒนาคนให้มีอาชีพและคุณภาพ เปี่ยมด้วยคุณธรรมจริยธรรม               
รู้จักความพอเพียง เพ่ือรองรับการเปลี่ยนแปลงของสังคมโลก และน าไปสู่การแก้ปัญหาและการป้องกันปัญหา               
ในอนาคต พระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร มหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร รัชกาลที่ 9            
ทรงมีพระราชด ารัสเกี่ยวกับความพอเพียงว่า “ความพอเพียงนี้ไม่ได้หมายความว่าทุกครอบครัวจะต้องผลิต
อาหาร จะต้องทอผ้าใส่เอง แต่ว่าในหมู่บ้านหรือในอ าเภอจะต้องมีความพอเพียง พอสมควร บางสิ่งบางอย่างที่
ผลิตได้มากกว่าความต้องการก็ขายได้ แต่ขายในที่ไม่ห่างไกลเท่าไร ไม่ต้องเสียค่าขนส่งมากนัก” (Royal 
Academy, 2003) วิถีชีวิตชุมชนในสังคมไทยผูกติดและถูกหล่อเลี้ยงโดยหลักธรรมทางพระพุทธศาสนา หาก
แม้ในยามที่เดือดร้อนพระพุทธศาสนาจะเป็นยาดับทุกข์ได้ดีที่สุดของชาวบ้าน การแสดงพิธีกรรมและประเพณี
ต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับการด ารงชีวิต (Chamnong Adiwatanasit, 1991) 



336     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2565) 
 

 พระราชด าริปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงของพระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร มหาภูมิพลอดุลย
เดชมหาราช บรมนาถบพิตร รัชกาลที่ 9 เป็นการน าเสนอทางออกให้กับสังคมปัจจุบัน ที่จะช่วยสร้างสังคมให้
เข้มแข็ง และน าไปปฏิบัติตามรอยพระยุคลบาทของพระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 9 หลักปรัชญา
เศรษฐกิจพอเพียงนั้นหากมีการน ามาใช้ปฏิบัติจะน าไปสู่วิถีทางการด าเนินชีวิตส่วนตัวและชีวิตการท างานอย่าง
มีคุณภาพและมีความสุข การมีความพอเพียงเป็นที่ตั้งจะท าให้รู้จักความพอดี ซึ่งจะส่งผลไปถึงการบริหาร
จัดการตนเองและทรัพยากรต่าง ๆ อย่างเหมาะสม ก่อให้เกิดความสมดุลมั่นคงและยั่งยืนในระดับตนเอง 
ครอบครัว ชุมชน และประเทศชาติ ตามเงื่อนไขและวิถีชีวิตและวิถีคิดของคนไทยนั้นมาจากพระพุทธศาสนา                    
ซึ่งประชาชนในประเทศไทยส่วนใหญ่ล้วนมีพ้ืนฐานทางวัฒนธรรมที่มีแนวคิดมาจากพระพุทธศาสนา                
หากย้อนกลับไปสู่ยุคอดีตตั้ งแต่สมัยที่ประเทศไทยเริ่มต้นการสร้างบ้านแปลงเมือง ( Pathompong 
Phoprasitnan, 2007) จะพบหลักฐานส าคัญหลายประการที่สะท้อนให้เห็นว่า พระพุทธศาสนาเกิดขึ้นพร้อม
กับการเกิดประเทศไทย เช่น ประเพณีลอยกระทง เป็นต้น ในการด าเนินชีวิตของคนในชุมชน        จะปฏิบัติ
ตามหลักธรรมทางพุทธศาสนา คือ หลักมัชฌิมาปฏิปทา ซึ่งเป็นเครื่องขัดเกลาความต้องการส่วนจ าเป็นของ
ผู้คนให้ลดน้อยลง อันจะเป็นรากฐานที่ส าคัญของระบบเศรษฐกิจพอเพียงที่เน้นให้ประชาชนรู้จักพออยู่พอกิน มี
ความสงบ ซึ่งส่งผลให้การด าเนินชีวิตเกิดความสงบสุขร่มเย็นตามแนวปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง 

ปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงตามนัยนักวิชาการ  

 นักวิชาการได้กล่าวถึงความหมายของเศรษฐกิจพอเพียงว่า หลักการของเศรษฐกิจพอเพียง 
ประกอบด้วย 
 1. ความพอประมาณ หมายถึง ความสามารถในการควบคุมความรู้สึกนึกคิด ความปรารถนา และ
พฤติกรรม ตลอดจนการประพฤติปฏิบัติอยู่ในขอบเขตอันมีเหตุผล โดยมีลักษณะที่เป็นนามธรรมอยู่มากและ
สามารถยืดหยุ่นเปลี่ยนแปลงได้ตามกรณี ซึ่งความประมาณอาจหมายถึงระดับปานกลาง 
 2. ความมีเหตุผล หมายถึง เป็นหลักที่มีความคิดลึกซึ้ง เป็นความมีเหตุมีผลที่ยึดคน ชุมชน และ
ประเทศชาติเป็นจุดศูนย์กลาง ซึ่งอาจจะต้องพิจารณาปัจจัยรอบด้าน ตัวอย่าง เช่น เศรษฐกิจ สังคม วัฒนธรรม 
ความอิสระเสรี การพ่ึงพาตนเองได้ ฯลฯ 
 3. การมีภูมิคุ้มกัน หมายถึง การมีสภาพที่พร้อมต่อการถูกกระทบจากสิ่งเร้าต่าง ๆ กล่าวคือ                      
“การมีภูมิต้านทาน” เป็นศัพท์ทางการแพทย์ที่ถูกน ามาอธิบายถึงสภาพร่างกายท่ีสามารถต้านทานเชื้อโรคที่เข้า
ร่างกาย โดยมีการสร้างภูมิคุ้มกันเพ่ือที่จะลดหรือควบคุมความเสี่ยง (Risk) ต่อปัจจัยที่เข้ามากระทบ ไม่ให้ก่อ
ปัญหาหรืออุปสรรคจนต้องเกิดความสูญเสียตามมา ดังนั้น การสร้างภูมิคุ้มกันจึงเป็นกระบวนการป้องกันตนเอง
เพ่ือควบคุมความเสี่ยงด้วยวิธีการต่าง ๆ ที่เกี่ยวข้องกับปัจจัยความเสี่ยงนั้น  (Charan Chanthalakkhana, 
2006) 
 หากจะกล่าวโดยภาพรวมแล้ว เศรษฐกิจพอเพียงก็หมายถึงความสามารถของชุมชนเมือง                           
รัฐ ประเทศ หรือภูมิภาคหนึ่ง ๆ ด้วยการน าหลักของภูมิปัญญามาประยุกต์ใช้ให้เกิดความพอดีในการเป็นอยู่                   
ในการผลิตสินค้าและบริการทุกชนิดเพ่ือเลี้ยงสังคมนั้น ๆ ได้โดยไม่ต้องพ่ึงพา (ศศิบังอร ธรรมคุณ และคณะ, 



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 7 No. 3 (July – September 2022)     337 

2561) หรืออาศัยรัฐมากจนเกินไป นอกจากนี้เศรษฐกิจพอเพียงที่พระบาทสมเด็จพระเจ้าอยู่หัว รัชกาลที่ 9                          
ได้พระราชทานไว้ในหนังสือ “ใต้เบื้องพระยุคลบาท” ว่า พระเจ้าอยู่หัวได้รับสั่งถึงเรื่องเศรษฐกิจพอเพียง                         
และพระองค์ได้ทรงตรัสประโยคหนึ่งที่ทรงอรรถาธิบายว่า หัวใจก็คือค าว่า “พอ” เศรษฐกิจพอเพียงก็คือ                           
ค าว่า “พอ” คุณจะมีชีวิตที่ตั้งอยู่บนมาตรฐานความพออย่างไร ความพอก็คือค าว่า “พอประมาณ”                         
ความพอประมาณ พระองค์ขยายความต่อไปอีกว่า พอประมาณ คือ พอแต่จ าเพาะตัวเองที่หากินได้อย่างมีเหตุ
มีผล ด้วยความซื่อสัตย์สุจริต ไม่เบียดเบียนคนอ่ืนให้ได้รับความเดือดร้อน ในทางพุทธศาสนาสอนให้เดินทาง
สายกลาง “มัชฌิมาปฏิปทา” หมายถึง ทางสายกลาง คือ การไม่หย่อนจนเกินไป ไม่ตึงจนเกินไป เหมาะสมแต่
ละคน (Sumet Tantivejkul, Dr., 2001)  
 กล่าวได้ว่า เศรษฐกิจพอเพียง เป็นศาสตร์ของพระราชาที่พระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร 
มหาภูมิพลอดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร รัชกาลที่ 9 ทรงพระกรุณาพระราชทานแก่พสกนิกรชาวไทย 
เพ่ือให้สังคมไทยมีชีวิตด ารงอยู่ได้อย่างมั่นคงและยั่งยืน ไม่ว่าเมื่อต้องเผชิญกับวิกฤตการณ์หรือการเปลี่ยนแปลง
ใด ๆ บนพ้ืนฐานวิถีชีวิตดั้งเดิมของสังคมไทยน ามาประยุกต์ใช้ และที่ส าคัญการด ารงชีวิตจะต้องอยู่บนความ
พอเพียง มีความพอประมาณในการเป็นอยู่ ไม่โลภมาก ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน มีการด ารงชีวิตที่เหมาะสมกับ
สภาพแวดล้อมและวิถีชีวิตของชุมชน มีความรัก ความเอ้ืออาทร มีความรู้รักสามัคคี รักชุมชน รักผืนแผ่นดิน 
รักประเทศชาติที่ให้ความร่มเย็นแก่สังคมไทย หากกล่าวอีกนัยหนึ่ง ในยุทธศาสตร์ด้านการพัฒนาส่งเสริม
การเกษตร มุ่งเน้นส่งเสริมสนับสนุนการประกอบอาชีพทางการเกษตรและเศรษฐกิจพอเพียง  ได้มีการ
ด าเนินการส่งเสริม สนับสนุน ให้มีการรวมกลุ่มเครือข่ายภาคประชาชน โดยส่งเสริมการจัดตั้งศูนย์เรียนรู้
เศรษฐกิจพอเพียงชุมชนขึ้น มีกิจกรรมที่มุ่งเน้นการใช้ประโยชน์จากที่ดินท ากินประกอบอาชีพเกษตรกรรม และ
ปรับเปลี่ยนทัศนะคติ แนวคิด และวิธีการผลิต โดยอาศัยปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง ใช้ภูมิปัญญาและวัตถุดิบที่
หาได้ในท้องถิ่นมาประยุกต์ใช้ในการประกอบอาชีพ เพ่ือความเป็นอยู่ที่ดีขึ้นของชุมชนตามแนวคิดที่เกิดจาก
ประสบการณ์ท่ีเรียกว่า การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง  

การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียง  

 การมีจิตใจที่พอเพียง มีความวิริยะพอเพียง มีปัญญาพอเพียง มีวัฒนธรรมที่พอเพียง มีสิ่งแวดล้อม
ที่พอเพียง และมีความเอ้ืออาทรต่อกัน เป็นหลักของเศรษฐกิจพอเพียง หมายถึง เศรษฐกิจที่บูรณาการได้ดุลย
ภาพ มีความเป็นปกติยั่งยืน ความพอประมาณ ความมีเหตุมีผล (Nirand Suthi Nirand, 2015) รวมถึงความ
จ าเป็นที่จะต้องมีระบบภูมิคุ้มกันในตัวที่ดีพอสมควรต่อการมีผลกระทบใด ๆ อันเกิดจากการเปลี่ยนแปลง ทั้ง
ภายนอกและภายใน โดยจะต้องอาศัยความรอบรู้ ความรอบคอบ รวมถึงความระมัดระวังอย่างยิ่งในการน า
วิชาการต่าง ๆ (Wirunsiri Jaima and Praphaphan Chaiyanon, 2017) ไปประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน 
หลักการด าเนินชีวิตที่มีฐานอยู่บนหลักเกณฑ์ทางศีลธรรม ซึ่งท าให้รากฐานของสังคม การเมือง และเศรษฐกิจ
มั่นคง สามารถด ารงชีวิตได้อย่างไม่เดือดร้อน อยู่อย่างพอประมาณตามฐานะ มีความพออยู่ พอกิน ไม่ฟุ่มเฟือย 
มีความพอดี            มีความพอเพียงตามอัตภาพ ไม่หลงใหลไปตามกระแสของสังคมวัตถุนิยม จนสามารถ



338     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2565) 
 

ปรับตัวเองให้สมดุลกับกระแสการเปลี่ยนแปลงของสังคมบนพ้ืนฐานแห่งความมั่นคง และยั่งยืนของตนเองและ
สิ่งแวดล้อม 
 หลักเศรษฐกิจพอเพียงตามแนวพระราชด าริของพระบาทสมเด็จพระบรมชนกาธิเบศร มหาภูมิพล           
อดุลยเดชมหาราช บรมนาถบพิตร รัชกาลที่ 9 ยึดหลักส าคัญอยู่ 5 ประการ คือ 
 1) ด้านจิตใจ เป็นคนที่มีจิตใจที่เข้มแข็ง มีจิตใจที่อ่อนน้อม มีจิตใจเผื่อแผ่ต่อบุคคลอื่นที่อยู่รอบตัว
เราอยู่เสมอ 
 2) ด้านชุมชน ชุมชนพ่ึงพาอาศัยกันและกัน คอยช่วยเหลือเมื่อยามที่เห็นคนรอบข้างได้รับความ
เดือดร้อน มีการแบ่งปั่นเกื้อกูลซึ่งผลประโยชน์ร่วมกันในชุมชน 
 3) ด้านทรัพยากรสิ่งแวดล้อม ให้ใช้และจัดการอย่างชาญฉลาดพร้อมทั้งหาทางเพ่ิมมูลค่า โดยให้
ยึดอยู่บนหลักการของความยั่งยืน 
 4) ด้านเทคโนโลยี จากสภาพแวดล้อมที่เปลี่ยนแปลงอย่างรวดเร็ว เทคโนโลยีที่เข้ามาใหม่ มีทั้งดี
และไม่ดี ต้องแยกแยะบนพ้ืนฐานของภูมิปัญญาชาวบ้าน และเลือกใช้เฉพาะที่สอดคล้องกับความต้องการและ
สภาพแวดล้อม ควรพัฒนาเทคโนโลยีจากภูมิปัญญาของเราเอง (Kamjai Khamwiset and Teetat Trisiricho, 
2019) 
 5) ด้านเศรษฐกิจ แต่เดิมนักพัฒนามักมุ่งที่การเพ่ิมรายได้ และไม่มีการมุ่งที่การลดรายจ่ายในเวลา
เช่นนี้จะต้องปรับทิศทางใหม่ คือ จะต้องมุ่งลดรายจ่ายก่อนเป็นส าคัญ และยึดหลักพออยู่ พอกิน พอใช้                        
(Piyabutr Lokrailert, 2007) 
 แนวทางการแก้ไขปัญหาความยากจนและความเหลื่อมล้ าในสังคมไทยเพ่ิมขึ้นให้ครอบคลุมมากกว่า
การแก้ปัญหาความเหลื่อมล้ าทางเศรษฐกิจ รัฐบาลได้ด าเนินการด้วยนโยบายหลายด้าน เช่น การประกันราคา
สินค้าบางประเภท การปรับขึ้นค่าแรงขั้นต่ าของแรงงานรวมถึงการจัดสรรที่ดินท ากิน และมาตรการยืดหยุ่นใน
การจัดเก็บภาษีโดยเพ่ิมการจัดเก็บภาษีจากฐานทรัพย์สินพิจารณาการจัดเก็บภาษีก าไรส่วนเกินทุน ปรับปรุง
ระบบการจัดเก็บภาษีที่มีประสิทธิภาพเพ่ือให้สามารถจัดเก็บภาษีได้อย่างทั่วถึงและเป็นธรรม โดยเฉพาะ
มาตรการยืดหยุ่นในการจัดเก็บภาษีในกลุ่มบางอาชีพ โดยเฉพาะกลุ่มเกษตรกรตลอดจนปรับการจัดสรร
งบประมาณเชิงบูรณาการและเชิงพ้ืนที่ที่มีการก าหนดเป้าหมายเพ่ือลดความยากจนและลดความเหลื่อมล้ า
ควบคู่กับเป้าหมายทางเศรษฐกิจ รวมถึงก าหนดนโยบายและมาตรการเพ่ือแก้ปัญหาความเหลื่อมล้ าในสังคมให้
โครงสร้างทางเศรษฐกิจในสังคมไทยสามารถขับเคลื่อนได้อย่างมีความสมดุลมากขึ้น  (อภิชา พรเจริญกิจกุล, 
2564) ซึ่งแนวทางที่กล่าวมานี้จะเป็นการสร้างเครือข่ายไปยังหน่วยงานรัฐให้เข้ามามีความสนใจ เนื่องจากการ
สร้างเครือข่ายความร่วมมือในลักษณะเช่นนี้ จะเป็นประโยชน์ในการสืบทอดภูมิปัญญา แลกเปลี่ยนความรู้ 
เทคโนโลยี และบทเรียนจากการพัฒนา หรือร่วมมือกันพัฒนาตามแนวทางเศรษฐกิจพอเพียง ท าให้ประเทศอัน
เป็นสังคมใหญ่อันประกอบด้วยชุมชน องค์กร และธุรกิจต่าง ๆ ที่ด าเนินชีวิตอย่างพอเพียง กลายเป็นเครือข่าย
ชุมชนพอเพียงที่ เชื่อมโยงกัน (Saowanat Leklersin and Krailas Luechai, 2017) ไม่เบียดเบียน และ
ช่วยเหลือซึ่งกันและกัน เนื่องจากเศรษฐกิจพอเพียงเป็นปรัชญาที่ชี้แนะแนวทางการด ารงชีวิต และการปฏิบัติ
ตนของประชาชนในทุกระดับ ตั้งแต่ระดับครัวเรือนไปจนถึงระดับประเทศ ในการพัฒนาและบริหารประเทศให้



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 7 No. 3 (July – September 2022)     339 

ด าเนินไปในทางสายกลาง โดยเฉพาะการพัฒนาเศรษฐกิจเพ่ือให้ก้าวทันต่อโลกยุคโลกาภิวัตน์ ( Sasitorn 
Manaswarakul, 2011) รวมถึงต้องมีระบบภูมิคุ้มกันในตัวที่ดีพอสมควรต่อการมีผลกระทบใด ๆ อันเกิดจาก
การเปลี่ยนแปลงทั้งจากภายนอกและภายใน ดังนั้น การพัฒนาคุณภาพชีวิตจ าเป็นอย่างยิ่งที่คนทั้งประเทศ
จะต้องปฏิบัติตามแนวทางพระพุทธศาสนา  

การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามแนวทางพระพุทธศาสนา 

 การพัฒนาคุณภาพชีวิตนั้น จ าเป็นอย่างยิ่งที่สังคมไทยจะต้องมีการพัฒนาตามหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนา เพราะพระพุทธศาสนา เป็นบ่อเกิดแห่งการท าความดี มีค าถามหลาย ๆ ค าถามที่ยังสงสัยว่า 
พระพุทธศาสนาจะพัฒนาคุณภาพชีวิตของคนดีแค่ไหน และชีวิตตามแนวพระพุทธศาสนาคืออะไร สิ่งเหล่านี้
ล้วนเป็นค าถามที่เราต้องตอบว่า มุมมองของพระพุทธศาสนานั้นมองเรื่องอะไร หรือมีทัศนะคติต่อเรื่องใด                        
ผู้ศึกษาได้ล าดับความส าคัญไว้เพ่ือที่จะอธิบายและตอบค าถามต่าง ๆ เหล่านี้ การพัฒนาคุณภาพชีวิตได้มีผู้
ศึกษาและหาแนวทางในการท าให้ชีวิตมีการเปลี่ยนแปลงไปในทางที่ดีขึ้น มีสภาพความเป็นอยู่ที่เหมาะสม 
สามารถด ารงชีวิตอยู่ในสังคมได้อย่างมีความสุข โดยจ าแนกระดับความส าคัญของเนื้อหาไว้ดังนี้ 
 การพัฒนาชีวิต หมายถึง การท าให้มีความเจริญ การท าให้เปลี่ยนแปลงไปในทางที่เจริญ การท าให้
เจริญต้องมีวิธีการคิด และท าให้สอดคล้องกับหนทางแห่งความเจริญ (Royal Academy, 2003) 
 การพัฒนาคุณภาพชีวิต หมายถึง การปรับปรุงสภาพชีวิตความเป็นอยู่ของประชาชนรวมทั้งสภาพ
สิ่งแวดล้อมรอบตัวเราให้ดีขึ้นกว่าที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน เป็นการกระท าให้เกิดขึ้นอย่างต่อเนื่อง เพ่ือให้เกิดความ
เสมอภาค การกระจายสิทธิและเสรีภาพ ผลประโยชน์อย่างเป็นธรรม และทั่วถึงทั้งด้านการเมือง การปกครอง 
การศึกษา สังคม และเศรษฐกิจ (Sonthaya Ponsri, 2002) คุณภาพของคนขึ้นอยู่กับวัฒนธรรมและ
สิ่งแวดล้อมของคน ชีวิตที่มีคุณภาพอาจแบ่งได้ 2 ระดับ คือ 
 1) ระดับแรก เกี่ยวข้องกับปัจจัยที่เป็นความจ าเป็นในการด ารงชีวิต ได้แก่ ความจ าเป็นต่ าสุดที่มี
ต่ออาหาร (อาหารจ าเป็นต่อสุขภาพ) ที่อยู่อาศัย (มีห้องและเครื่องป้องกันจากสิ่งต่าง ๆ) และเสื้อผ้า                            
(ส าหรับสวมใสเพ่ือความเหมาะสม เพ่ือป้องกันความรุ่นแรงของอากาศ) 
 2) ระดับที่สอง เพ่ือให้มีคุณภาพชีวิตดี คือ 
   (1) มีค่านิยมที่เหมาะสมกลมกลืนกับสังคม วัฒนธรรม การเมือง และสิ่งแวดล้อมทางเศรษฐกิจ 
  (2) มีความสมดุลระหว่างความปรารถนาและความเป็นไปได้ท่ีบรรลุถึงความปรารถนา 
  (3) มีจุดมุ่งหมายของชีวิต 
  (4) มีชีวิตที่กลมกลืนกับครอบครัว ชุมชน และสิ่งแวดล้อม เป็นต้น” (Somchit Thongyu, 
2006)  
 การพัฒนาตนเองตามแนวพระพุทธศาสนาเป็นการมองบริบทเชิงสถานการณ์ที่บ่งบอกว่า ชาวพุทธ
สามารถพัฒนาตนเองได้ตลอดเวลาไม่เลือกว่าจะเป็นสถานที่ใด เวลาใด หรือโอกาสใดก็ตามก็สามารถจะพัฒนา
ตนเองได้ที่น าไปสู่ความพร้อม ความบริบูรณ์ในการด ารงชีวิต (พระครูสุภัทรวชิรานุกูล และเยื้อง ปั้นเหน่งเพชร, 
2564) ฐานคิดของการพัฒนาตนเองหรือการพัฒนาชุมชนนั้นตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของความเชื่อมั่นในศักดิ์ศรีของ



340     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2565) 
 

ความเป็นมนุษย์ที่เท่าเทียมกัน มนุษย์ทุกคนมีคุณค่ามีศักยภาพในการพัฒนาชุมชนให้มีคุณภาพชีวิตที่ดีมี
ความสุข โดยมุ่งมั่นพัฒนาชุมชนให้เกิดการมีส่วนร่วม เกิดการรวมกลุ่ม เกิดการเรียนรู้ร่วมกันและมีจิตส านึกต่อ
ส่วนรวม ส่งเสริมให้ประชาชนมีบทบาทและมีส่วนร่วมในการแก้ปัญหาและด าเนินกิจกรรมพัฒนาชุมชนร่วมกัน 
(Warakorn Poolsawat et al, 2019) 
 โดยสรุปแล้ว การพัฒนาคุณภาพชีวิต หมายถึง การด ารงชีพของมนุษย์ในระดับที่เหมาะสมตาม
ความจ าเป็นพ้ืนฐานในสังคมหนึ่ง ๆ ในช่วงเวลาหนึ่งได้อย่างมีความสุข โดยมีเกณฑ์ความจ าเป็นพ้ืนฐาน                             
ของชีวิตที่จะต้องมีไว้รองรับ ได้แก่ การมีปัจจัย 4 ที่ใช้ในการด ารงชีวิตได้อย่างพอเพียงและมีคุณภาพ มีสิทธิ
เสรีภาพ ความปลอดภัยในชีวิตและทรัพย์สิน สามารถสร้างคุณค่าการพัฒนาคุณภาพชีวิตได้ตามหลักทาง
พระพุทธศาสนา คือ หลักมัชฌิมาปฏิปทา ได้อย่างกลมกลืนกับการเป็นอยู่ของคนในสังคม  

คุณค่าการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา 

 คุณค่าที่ครอบคลุมถึงการปฏิบัติถูกต้อง ที่เป็นส่วนย่อยของการด าเนินชีวิต ทั้งการพัฒนากาย                   
การพัฒนาศีล การพัฒนาจิต และการพัฒนาปัญญา ท าให้รู้จักแก้ปัญหาเป็น คือ รู้จักวิธีแก้ความทุกข์ในตนเอง
ได้ด้วยหลักพุทธธรรม ท าให้รู้จักการคิดเป็น การพูดเป็น สื่อสารเป็น ท าเป็น ท าให้รู้จักการรับรู้  ได้แก่                        
การดูเป็น ฟังเป็น ดมเป็น ลิ้มเป็น สัมผัสเป็น คิดเป็น และท าให้รู้จักการเสพหรือบริโภค ได้แก่ การกินเป็น                     
ใช้เป็น บริโภคเป็น เป็นต้น คุณค่าการพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา สามารถกล่าวถึงคุณค่าการ
พัฒนาคุณภาพชีวิตได้ดังนี้  
 (ก) คุณค่าในแง่ประโยชน์ 3 อย่าง  
 1) ประโยชน์ระดับต้น (ทิฏฐธัมมิกัตถะ) เป็นไปเพ่ือประโยชน์ในปัจจุบัน ได้แก่ การมีคุณภาพชีวิต
ที่ดี มีความสมบูรณ์ทางด้านร่างกายและความเป็นอยู่ที่ดี  มีความมั่นคงทางเศรษฐกิจ มีสถานภาพที่ดี                       
ในสังคม มีเกียรติ การจะบรรลุถึงเป้าหมายระดับนี้ได้  ต้องประกอบด้วยหลักพุทธธรรมที่ส าคัญ ได้แก่                                      
ความขยันหมั่นเพียรไม่เกียจคร้านในการท างาน ความประหยัดอดออม รู้จักรักษาทรัพย์สมบัติที่หามาได้มิให้
เสื่อม การรู้จักสมาคมกับสัตบุรุษหรือคนดีแล้วน าเอาคุณสมบัติของคนดีมาเป็นตัวอย่าง และรู้จักวิธีหาทรัพย์สิน
เงินทอง และรู้จักทางเสื่อมของเงินทอง แล้วใช้จ่ายทรัพย์ตามความจ าเป็น จึงจะถือว่าได้รับความสุขจากการ
ปฏิบัติในระดับต้นนี้ (ขุ.จู. (ไทย) 30/673/33)  
 2) ประโยชน์ในชาติหน้า (สัมปรายิกัตถะ) หมายถึง ประโยชน์ที่จะได้รับภายหลังเมื่อสิ้นชีวิตไป
แล้ว โดยเป็นเครื่องประกันว่าผู้พัฒนาตนเองดีแล้วจะไม่ไปสู่ทุคติ มีอบาย นรก เปรต หรือก าเนิดสัตว์ดิรัจฉาน 
(ขุ.อิติ. (ไทย) 25/273/301) ตรงข้ามชีวิตหลังความตายของเขาจะไปสู่สุคติ มีเทวโลก และมนุษย์ (ที.ปา. (ไทย) 
11/315/4/301) เป็นเบื้องหน้า ด้วยการสร้างคุณธรรม (องฺ.อฏฺฐก. (ไทย) 23/144/292) คือ ความมีศรัทธา 
ความถึงพร้อมด้วยศีล ความเสียสละสิ่งของวัตถุทรัพย์สินเป็นทาน และความมีปัญญาเป็นเหตุให้ส าเร็จ
ประโยชน์ในเบื้องหน้าได ้ 
 3) ประโยชน์อย่างสูงสุด (คือ นิพพาน) หมายถึง สาระที่แท้จริงของชีวิต ตามหลักพระพุทธศาสนา 
จัดเป็นเป้าหมายสูงสุดส าหรับการปฏิบัติตนเอง การพัฒนาตนเองในระดับปรมัตถ์ ซึ่งบุคคลผู้บรรลุถึงประโยชน์



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 7 No. 3 (July – September 2022)     341 

นี้  มีความรู้แจ้ง ความเข้าใจต่อสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริง  รู้ เท่าทันคติธรรมของสังขารธรรม                          
(ม.มู. (ไทย) 12/509/550) พร้อมกันนั้น ก็ไม่ตกเป็นทาสของโลกและชีวิต มีจิตใจที่เป็นอิสระโปร่งผ่องใส                          
เหตุปัจจัยใด ๆ ไม่สามารถจะมาบังคับบีบคั้นให้เกิดความทุกข์ภายในใจได้ จึงมีชีวิตที่ต่างจากปุถุชนโดยสิ้นเชิง 
เมื่อกล่าวถึงจิตใจและความเป็นอยู่ จึงเรียกบุคคลผู้บรรลุถึงระดับนี้ว่า ผู้ถึงวิมุตติ หรือ ผู้บรรลุนิพพานนั่นเอง 
(ขุ.อิติ. (ไทย) 25/222/258)  
 จะเห็นได้ว่า ความสัมพันธ์ของประโยชน์ทั้ง 3 ระดับที่บุคคลพึงได้รับนั้น จะต้องสัมพันธ์กันไป
ตามล าดับ คือ เริ่มตั้งแต่การพัฒนาความเป็นอยู่ที่เรียกว่า ศีล พัฒนากายที่เรียกว่า อินทรีย์สังวร พัฒนาจิตใจที่
เรียกว่า สมาธิ และพัฒนาปัญญาทั้งที่เป็นจินตะ สุตะ และภาวนา จะตัดความสัมพันธ์ส่วนใดส่วนหนึ่งทิ้งไป
ไม่ได้เลย เพราะองค์ประกอบแต่ละอย่างล้วนเป็นอุปการะแก่กันและกันให้ด าเนินไปได้อย่ างเหมาะสม หรือ 
เป็นไปตามเหตุปัจจัยตามหลักอาศัยกันและกัน ได้แก่ (1) ประโยชน์ระดับต้น คือ การมีคุณภาพชีวิตที่ดี มีความ
สมบูรณ์ทางด้านร่างกายและความเป็นอยู่ที่ดี (2) ประโยชน์ในชาติหน้า เป็นประโยชน์ที่จะได้รับภายหลังเมื่อ
สิ้นชีวิตไปแล้ว โดยเป็นเครื่องประกันว่าผู้พัฒนาตนเองดีแล้วจะไม่ไปสู่ทุคติ มีอบาย นรก เปรต หรือก าเนิดสัตว์
ดิรัจฉาน และประโยชน์อย่างสูงสุด เป็นความรู้แจ้ง ความเข้าใจต่อสภาวะของสิ่งทั้งหลายตามเป็นจริง เป็นต้น 
 (ข) คุณค่าในแง่ของประโยชน์ตนและประโยชน์คนอ่ืน  
 1. อัตตถะ (ประโยชน์ตน) ได้แก่ การถึงประโยชน์ 3 อย่าง มีประโยชน์ในปัจจุบัน ประโยชน์ใน
ชาติหน้า และประโยชน์อย่างยิ่งยวด นั่นเอง โดยผลที่เกิดขึ้นนั้นตนได้รับประโยชน์ เน้นการพ่ึงตนได้ทุกระดับ 
เพ่ือไม่ต้องเป็นภาระแก่ผู้ อ่ืน หรือ เป็นตัวถ่วงสังคมให้ตกต่ าลง คือ ไม่สร้างปัญหาแก่สังคมทุกระดับ 
ขณะเดียวกันก็บ าเพ็ญบุญกุศล หรือพัฒนาตนให้เป็นประโยชน์ หาที่พ่ึงอันประเสริฐแก่ตน เช่น หลักนาถกรณ
ธรรม 10 ประการ (ที.ปา. (ไทย) 11/346/359-361) เช่น มีศีล สดับฟังมาก มีกัลยาณมิตร เป็นต้น กล่าวโดย
สรุป ก็คือ ปฏิบัติตนตามหลักไตรสิกขา มีศีล สมาธิ ปัญญาได้สมบูรณ์  
 จะเห็นได้ว่า คุณค่าในแง่ของประโยชน์ตนนั้น ตามแนวคิดทางพุทธศาสนาการพัฒนาตนเป็นการ
เรียนรู้และการปฏิบัติเพ่ือไปสู่ความพอดี หรือการมีดุลยภาพของชีวิต มีความสัมพันธ์อันกลมกลืนระหว่างการ
ด าเนินชีวิตของบุคคลกับสภาพแวดล้อมและมุ่งการกระท าตนให้มีความสุขด้วยตนเอง รู้เท่ าทันตนเอง เข้าใจ
ตนเอง มากกว่าการพ่ึงพาอาศัยวัตถุ จึงเป็นแนวทางการพัฒนาคุณภาพชีวิตที่ยั่งยืน หลักการพัฒนาตนตามแนว
พุทธศาสนาอันประกอบด้วยสาระส าคัญที่พอสรุปได้มี 3 ประการ คือ 1) ทมะ ได้แก่ การรู้จักข่มใจ ข่มระงับ
ความเคยชินที่ไม่ดีทั้งหลายได้ 2) สิกขา คือ การศึกษา เพ่ือให้รู้แจ้ง รู้จักประโยชน์ มองทุกอย่างเป็นการเรียนรู้
เพ่ือปรับปรุงและพัฒนาตัวเอง 3) ภาวนา คือ การพัฒนาด้วยกายภาวนา ศีลภาวนา และปัญญาภาวนา                 
เทียบได้กับการพัฒนาทางกาย พัฒนาทางสังคม พัฒนาอารมณ์ และพัฒนาสติปัญญา 
 2. ปรัตถะ (ประโยชน์คนอ่ืน) ได้แก่ การพัฒนาตนเองตามหลักประโยชน์ 3 อย่างที่กล่าวมาแล้ว 
และไปเกี่ยวข้องกับบุคคลอ่ืน เกี่ยวข้องกับสังคม หน้าที่งานการร่วมกัน มีการช่วยเหลือเกื้อกูลกัน โดยจะต้อง
อาศัยหลักธรรม คือ กรุณา และมีหลักธรรมที่เป็นหัวใจส าคัญ คือ สังคหวัตถุ 4 นั่นเอง สงเคราะห์ อนุเคราะห์ 
เอ้ือเฟ้ือ ดูแลกันและกันให้มีที่พ่ึงทั้งภายนอก คือ วัตถุสิ่งของ ทรัพย์สินเป็นสาธารณะประโยชน์ เป็นต้น 



342     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2565) 
 

 จะเห็นได้ว่า การพัฒนาคนหรือการพัฒนาศักยภาพของมนุษย์ให้เป็นผู้เพียบพร้อมทั้งร่างกายและ
จิตใจ ในอันที่จะด ารงชีวิตอยู่อย่างมีความสุข ความเจริญ และประสบความส าเร็จตามเป้าหมายที่วางไว้  
ภายใต้ระเบียบค าสอนและจุดมุ่งหมายของแต่ละศาสนา ในส่วนของพระพุทธศาสนาได้ก าหนดหลักธรรมในการ
พัฒนาคนที่ส าคัญ คือ เบญจศีล-เบญจธรรม ซึ่งหมายถึง ความประพฤติชอบทางกาย วาจา การรักษากาย 
วาจาให้เรียบร้อย เป็นต้น 
 3. อุภยัตถะ (ประโยชน์ทั้งสองฝ่าย) ได้แก่ ตนและคนอ่ืนได้รับประโยชน์ร่วมกัน เพราะกิจกรรม
นั้น ๆ อ านวยให้ เช่น หลักสาราณียธรรม (ที.ปา. (ไทย) 11/323/321-322) เป็นต้น ตลอดจนพฤติกรรมที่
เกื้อกูล ที่พึงประสงค ์ที่สังคมพึงต้องการโดยทั่วไป  
 จะเห็นได้ว่า การพัฒนาเป็นสิ่งส าคัญต่อการด ารงชีวิตในปัจจุบันนี้ ถ้าคนเราน าหลักธรรมทาง
พระพุทธศาสนาที่มีการเรียนรู้ฝึกฝนตนเองอยู่สม่ าเสมอ และสามารถน ามาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวันได้อย่าง
ดี ท าให้มีชีวิตที่ดี มีสติ ด าเนินชีวิตด้วยปัญญา สามารถท าหน้าที่ของตนเองได้อย่างถูกต้อง จนส่งผลให้มีความ
ประสบความส าเร็จในหน้าที่การงาน เมื่อเรามีความตั้งใจในงานที่ได้รับ มีความพยายามในสิ่งที่ต้องรับผิดชอบ 
รู้จักใช้ปัญญาในการแก้ไขปัญญา เมื่อเกิดปัญหา สามารถไตร่ตรอง ตรวจสอบเหตุผลที่เป็นจริงได้ มีการพัฒนา
หน้าที่การงานของตนเองไปในทางที่ดี ยึดหลักปฏิบัติที่มีประโยชน์ต่อตนเอง ต่อผู้อื่น และต่อสังคม เป็นมิตรกับ
สิ่งแวดล้อม ตลอดจนการด าเนินชีวิตไปสู่การด าเนินชีวิตที่เข้าถึงจุดมุ่งหมายสูงสุดต่อไป 
 คุณค่าหรือประโยชน์การพัฒนาคุณภาพชีวิตตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา จึงหมายถึง การด าเนินชีวิต
ทางสายกลาง คือ การไม่ยึดถือสุดทางทั้ง 2 ได้แก่ อัตตกิลมถานุโยค คือ การประกอบตนเองให้ล าบากเกินไป 
และกามสุขัลลิกานุโยค คือ การพัวพันในกามในความสบาย เป็นหลักค าสอนที่ปรากฏในพระธรรมเทศนากัณฑ์
แรกของพระพุทธเจ้า ที่ทรงแสดงแก่ปัญจวัคคีย์ คือ ธัมมจักกัปปวัตตนสูตรนอกจากคุณค่าขั้นสูงสุดของหลัก
มัชฌิมาปฏิปทา ที่เป็นไปเพ่ือการพ้นทุกข์แล้ว คุณค่าในเบื้องต้น ยังเป็นไปเพ่ือการรู้จักการด าเนินชีวิตให้เกิด
ความพอดี เป็นแนวทางของการแก้ทุกข์ที่เรียกว่า “อริยมรรคมีองค์ 8”  โดยมุ่งเน้นให้มีความสุขกายและสุขใจ  
คือ 
 1. ปัญญาเห็นชอบ หมายถึง การปฏิบัติอย่างเหมาะสมตามความเป็นจริงด้วยสติปัญญา                     
 2. ด าริชอบ หมายถึง การใช้สมองความคิดพิจารณาแต่ในทางกุศลหรือความดีงาม 
 3. เจรจาชอบ หมายถึง การพูดต้องสุภาพ แต่ในสิ่งที่สร้างสรรค์ดีงาม 
 4. การประพฤติดีงาม ทางกายหรือกิจกรรมทางกายทั้งปวง 
 5. การท ามาหากินอย่างสุจริตชน ไม่คดโกง เอาเปรียบคนอ่ืน ๆ มากเกินไป 
 6. ความอุตสาหะพยายาม ประกอบความเพียรในการกุศลกรรม 
 7. การไม่ปล่อยให้เกิดความพลั้งเผลอ จิตเลื่อนลอย ด ารงอยู่ด้วยความรู้ตัวอยู่เป็นปกติ 
 8. การฝึกจิตให้ตั้งมั่น สงบ สงัด จากกิเลส นิวรณ์อยู่เป็นปกติ  (Chanon Chaithongdee et al, 
2009) 
 จะเห็นได้ว่า หลักอริยมรรคมีองค์ 8 ดังกล่าวมาข้างต้น สามารถน าไปประยุกต์ใช้เพ่ือแก้ปัญหาของ
การปฏิบัติหน้าที่การงานของคนในสังคมไทยทั้ง 3 ประการ คือ การประยุกต์ใช้ในการแก้ปัญหาพฤติกรรมที่ไม่



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 7 No. 3 (July – September 2022)     343 

ถูกต้องดีงามของตัวเราเอง การประยุกต์ใช้เพ่ือแก้ปัญหาวิธีปฏิบัติงานที่ไม่ถูกต้องของตัวเราเอง และ                          
การประยุกต์ใช้เพ่ือแก้ปัญหางานไม่บรรลุเป้าหมายในการพัฒนาประเทศ เพ่ือให้ตัวเราเองเป็นคนที่ดี                  
มีพฤติกรรมที่ถูกต้องดีงาม ปฏิบัติงานตามวิธีปฏิบัติงานที่ถูกต้อง เพ่ือให้งานหรือกิจกรรมการด าเนินชีวิต                 
มีประสิทธิผล ประสิทธิภาพ คุณภาพ ส่งผลต่อการพัฒนาประเทศทั้งด้านเศรษฐกิจ สังคม การเมือง การบริหาร 
การปกครอง ความสงบเรียบร้อย และความม่ันคงของประเทศชาติเป็นไปอย่างยั่งยืน 

 สรุป 

 จากการศึกษาการพัฒนาคุณภาพชีวิตเพ่ือความมั่นคงของชุมชนตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา พบว่า 
หลักปรัชญาเศรษฐกิจพอเพียงเป็นแนวทางในการด ารงอยู่ และปฏิบัติตนของประชาชนทุกระดับชั้น ตั้งแต่
ระดับครอบครัว ระดับชุมชน จนถึงระดับประเทศ เพ่ือให้เกิดความสมดุลในด้านต่าง ๆ ดังนี้ 
 1. ในด้านเศรษฐกิจ ได้แก่ การด ารงชีวิตโดยมีรายได้อันเหมาะสมหรือสมดุลกับรายจ่าย  
 2. ในด้านของสังคม ได้แก่ เป็นคนไม่เห็นแก่ตัว รู้รักสามัคคี ไม่เอารัดเอาเปรียบ ช่วยเหลือเกื้อกูล
แบ่งปันซึ่งกันและกัน  
 3. ในด้านสิ่งแวดล้อม รู้จักการจัดการทรัพยากรธรรมชาติให้สามารถใช้ประโยชน์ได้อย่างยั่งยืน  
 4.  ในด้านวัฒนธรรม มีการปลูกฝังให้ เด็กรุ่นใหม่ เกิดความภาคภูมิ ใจในความเป็นไทย                  
รู้จักรากเหง้าและประวัติศาสตร์ความเป็นมาของตน  
 การปฏิบัติตนตามหลักมัชฌิมาปฏิปทา นั้น มีลักษณะ 3 ประการ ได้แก่ ความพอประมาณ                      
ความมีเหตุผล และการมีภูมิคุ้มกันที่ดี และประกอบด้วยเงื่อนไข 2 ประการ ได้แก่ ความรู้และคุณธรรม การจัด
กิจกรรมส่งเสริมเศรษฐกิจพอเพียง เป็นรูปแบบในการพัฒนาสังคม ด้วยกิจกรรมที่หลากหลายในการพัฒนาคน
ทัง้ในด้านร่างกายและจิตใจ สติปัญญา อารมณ์และสังคม เป็นการส่งเสริมคุณธรรมและจริยธรรมให้แก่สังคมท า
ให้คนในสังคมรู้จักเข้าใจตนเองและผู้อ่ืน มีวุฒิภาวะทางอารมณ์ ปรับตนและปฏิบัติตนให้เกิดประโยชน์สูงสุดต่อ
สังคมและประเทศชาติ คือ (1) ความสอดคล้องกับความต้องการหรือคนในชุมชน และเหมาะสมกับ                        
ภูมิประเทศ สภาพแวดล้อม และความคิด ความเชื่อ วิถีชีวิต (2) สมเหตุสมผล มีหลักคิดและหลักปฏิบัติของ
กิจกรรมที่สอดคล้องกับหลักวิชาการที่เกี่ยวข้อง (3) ภูมิคุ้นกันที่ดี มีการวางแผนโครงการค านึงถึงความเสี่ยงใน
การด าเนินโครงการ โดยมีข้อเสนอทางเลือก หากมีการเปลี่ยนแปลงต่าง ๆ เกิดข้ึน และ (4) การส่งเสริมความรู้
และคุณธรรมของผู้เข้าร่วมกิจกรรม มีกิจกรรมส่งเสริมการมีคุณธรรม ความมีระเบียบ มีสัมมาคารวะ ซื่อสัตย์
สุจริต มีความกตัญญูกตเวที มีสติปัญญาแยกแยะถูกผิด อดทน สนใจใฝ่รู้ มีจิตส านึกเห็นประโยชน์ของการ
ช่วยเหลือผู้อื่น และท าตัวให้เป็นประโยชน์ต่อสังคม มีการสร้างจิตส านึกรักชาติ-ศาสน์-กษัตริย์ เช่น รณรงค์การ
เห็นคุณค่าของสินค้าไทย การเรียนรู้ประวัติความเป็นมาของชาติ ความส าคัญของสถาบันพระมหากษัตริ ย์                    
การเข้าร่วมในกิจกรรมทางศาสนาต่าง ๆ การเรียนรู้ค าสอนในศาสนา การฝึกปฏิบัติธรรม เป็นต้น  
 
References  



344     วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์ ปีที่ 7 ฉบับที่ 3 (กรกฎาคม – กันยายน 2565) 
 

Aphicha Porncharoenkitkul. (2021). Quality of life of citizens of state welfare card holders, a 
case study of Don Tum District, Nakhon Pathom Province. MCU 
Buddhapanyaparitas  Journal. 6(2), 120-131. 

Chamnong Adiwatanasit (1991) Religion, Life and Society. Bangkok: Mental Health Publishing. 
Chanon Chaithongdee et al. (2009). An Analysis of Isan Literature on the World of Dharma 

Cases. Maha Sarakham Rajabhat University Journal; M.R.M. 3(2), 21-31. 
Charan Chanthalakhana. (2006). Philosophy of Sufficiency Economy and Public Happiness and 

Sustainable Pollen. Bangkok: Sukhothai Thammathirat Open University. 
Charan Chanthalakkhana. (2006). Folk fisheries way of Wonnapha Beach in the context of urban 

society. Southern Technology Journal. 11(1), 95-104. 
Entertainment Pawichit. (2006). Thai traditions, culture and beliefs. Bangkok: Odeon Store. 
His Majesty King Bhumibol Adulyadej. (2009). The Word of the Father Son : Collection of His 

Majesty's Royal Speech. and Royal Speech on Sufficiency Economy / Phra Dabos. 
Foundation 8th printing. Bangkok: Bangkok Printing Press. 

Kamjai Khamwiset and Teetat Trisiricho. (2019). Management of Thai Investors Investment 
Promotion of the Office of the Board of Investment using the Sufficiency Economy 
Philosophy. MCU Journal of Social Sciences Periscope. 8(4), 226-239. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai version of the Tripitaka. Bangkok: 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. 

Nirand Suthi Nirand. (2015). Organizational Education of learning by using the method of 
promotion according to the sufficiency economy philosophy of educational 
institution administrators under the Bangkok Metropolitan Administration. Parichart 
Journal Thaksin University. 28(1), 156-173. 

Pathompong Phoprasitnan. (2007). History of Buddhism in Thailand from the Sukhothai period 
to the reign of King Rama V. Bangkok: Mahidol University. 

Phra Kru Suphat Wachiranukul and Yueng Pannengphet. (2021). COVID-2019 : Opportunities 
and methods of self-improvement according to Buddhism. Journal of the 
University of Buddhism. 6(2), 213-221. 

Phrakhru Niphat Kanlayanawat (Kanong Kalyanathammo) and Phrasornsophon Paphassaro. 
(2019). Development of Sustainable Education according to Buddhism. graduate 
study periscope Nakhon Sawan Sangha College. 7(2), 291-316. 

Piyabutr Lokrailert. (2007). Sufficiency Economy. Bangkok: Mac printing house. 



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 7 No. 3 (July – September 2022)     345 

Prawet Wasi. (1998). Sub-district community : strategy for sufficiency economy. Morality and 
health. Bangkok: Matichon Publishing House. 

Royal Academy. (2003). Dictionary of the Royal Institute, 1999. Edition 5. Bangkok: 
Nammeebooks Publications Co., Ltd. 

Saowanat Leklersin and Krailas Luechai. (2017). The role of communication of community 
leaders towards building a knowledge base. Sufficiency Economy in Pa Daet District 
Chiang Rai Province. Journal of Siam Paritas Communication. 16(21), 147-156. 

Sasitorn Manaswarakul. (2011). Level of application of the sufficiency economy of the 
production system. and management of community enterprises in Chiang Rai 
Province. Journal of Management Science Chiang Rai Rajabhat University. 6(2),           
47-67. 

Somchit Thongyu. (2006). Social Psychology. 3rd printing, Bangkok: Chivapiwat printing house. 
Sonthaya Ponsri. (2002). Principles of Sociology. Bangkok: Odeon Store Publishing House.   
Sumet Tantivejkul, Dr. (2001). Under the Royal Palace. Bangkok: Matichon Publishing House. 
Warakorn Poolsawat et al. (2019). Community development based on the concept of the 

Middle Way of Confucius. Journal of the University of Buddhism. 4(3), 489-504. 
Wirunsiri Jaima and Praphaphan Chaiyanon. (2017). The model of participatory management 

according to the Sufficiency Economy Philosophy of Chrysanthemum Farmers 
Group of the Sa-Go Royal Project Development Center. Chiang Rai Province. 
Journal of Management Science Chiang Rai Rajabhat University. 12(1), 91-116. 

 
 

 


