
การเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปฏัฐาน 4 เส้นทางพ้นทุกข์ 
VIPASSANA PRACTICE ACCORDING TO SATIPATTHANA 4 PATH TO ESCAPE SUFFERING. 

 
 

ปัณณธร เธียรชัยพฤกษ์1 ,พระมหาบุญรอด มหาวีโร (สืบด้วง), ดร. และทองอินทร์ มนตรี3 
Pannatorn Tainchaiyapurk, Phrammaha Boonrod Mahaweero (Suebduang), Dr.  

Thongin Montri 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย,1  

ศูนย์ฝึกอบรม กองบัญชาการต ารวจนครบาล, ส านักงานต ารวจแห่งชาติ3 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, 1  

Metropolitan Police Training Division, Royal Thai Police3 
1Email: Pannatorn_t@hotmail.com 

Received 17 May 2021; Revised 19 June 2021; Accepted 30 June 2021 

 

บทคัดย่อ 

พระพุทธศาสนามีหลักค าสอนให้รู้จักทุกข์และวิธีการดับทุกข์เพ่ือให้พ้นจากวัฏสังสาร คือ เกิด แก่ เจ็บ 
ตาย อันเป็นเหตุให้เกิดทุกข์จากกิเลสทั้งปวง คือ ความโลภ ความโกรธ ความหลง เน้นการท าความเข้าใจด้วย
ปัญญาและพิสูจน์ข้อเท็จจริงจนเห็นว่าทุกสรรพสิ่งเป็นไปตามกฎไตรลักษณ์ ได้แก่ อนิจจัง คือความ 
ไม่แน่นอน ทุกขัง คือความไม่เที่ยงแท้ และอนัตตา คือความไม่มีตัวตน รวมทั้งหลักการที่ว่า สัตว์โลกย่อมเป็นไป
ตามกฎแห่งกรรม สอนหลักความจริงที่เป็นประโยชน์และเป็นสิ่งที่ปฏิบัติได้ในปัจจุบัน ให้ด าเนินชีวิตโดยยึด 
ทางสายกลางอย่างมีสติเพ่ือบรรลุวัตถุประสงค์อันสูงสุดคือนิพพาน โดยปรัชญาของพระพุทธศาสนามีลักษณะ
เป็น “สัจนิยม” หรือ “ธรรมชาตินิยม” ที่ถือว่าธรรมชาติทั้งหลายต้องเป็นไปตามหลักแห่งธรรมชาติและ 
หลักแห่งความจริง โดยเน้นหนักที่ต้องเชื่ออย่างมีเหตุผลและมีวิจารณญาณ 

การเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 เป็นการปฏิบัติธรรมโดยมีกระบวนการฝึกและ
พัฒนาตนเองให้รู้แจ้งเห็นจริง เพ่ือให้เกิดปัญญาให้รู้เท่าทันธรรมชาติของชีวิตที่มีความไม่เที่ยงและบังคับไม่ได้
อันเป็นทุกข์ซึ่งเกิดกับกายและจิต ผู้ที่น ามาปฏิบัติอย่างสม่ าเสมอและถูกต้องจะท าให้เกิดปัญญา เกิดความรู้ 
ความเข้าใจในรูป-นามตามความเป็นจริง ไม่หลงใหลงมงายไปตามอ านาจกิเลสอันเป็นเหตุให้ท าอกุศล สามารถ
พัฒนาสติปัญญาเพ่ือการด าเนินชีวิตได้อย่างถูกต้อง และน าไปสู่การขจัดกิเลส เพ่ือการบรรลุมรรค ผล นิพพาน 
อันเป็นเป็นเส้นทางแห่งการพ้นทุกข์ได้ในที่สุด  

 

ค าส าคัญ : วิปัสสนากรรมฐาน, สติปัฏฐาน 4, เส้นทางพ้นทุกข์ 
 
 
 
 

mailto:Pannatorn_t@hotmail.com


Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 6 No. 3 (September– December 2021)  227 

ABSTRACT 

Buddhism has the doctrine of knowing suffering and how to end suffering. To escape 
the cycle of samsara; birth, aging, illness, and death. Which causes suffering from all desires; 
greed, anger and delusion. Focus on understanding with wisdom and prove the facts until all 
things are in accordance with the three Characteristics; impermanence Is the uncertainty, 
suffering Is impermanence and soullessness Is intangible. Including all the creatures of the 
world are under the rules of karma. Practical truths are taught and what is practicable today. 
To live by the middle path with consciousness in order to achieve the ultimate objective, 
Nirvana. The philosophy of Buddhism is characterized by "realism" or "naturalism". Considered 
that all nature must follow the principles of nature and the principles of truth. With emphasis 
on having to believe with rationality and judgment. 

Vipassana meditation in Satipatthana 4 is a process of self-training and self-
development to develop intelligence in solving problems. To see the reality of things. Those 
who practice it consistently and correctly will produce wisdom. Cause knowledge 
Understanding of concrete and abstraction actually. Not being fascinated by power and desire 
which causes evil. Able to develop intelligence and lead a correct life and is the path of getting 
free from suffering. And can lead to the elimination of passion For achieving the path of nirvana. 
Which will be the path of finally getting free from suffering.  

 

Keywords: Vipassana meditation, Satipatthana 4, Path to escape suffering. 
 

บทน า 

พระพุทธศาสนามีแนวค าสอนที่ยึดมั่นอยู่กับหลักแห่งความเป็นจริง มีหลักการพ้ืนฐานเป็นกฎเกณฑ์ที่
ธรรมชาติสร้างขึ้นมา คือทุกคนที่เกิดบนโลกนี้ล้วนมีวัฏจักรเป็นของตนเอง ได้แก่ เกิด แก่ เจ็บ ตาย ไม่มีใครฝืน
กฎเกณฑ์ตรงนี้ได้ ซึ่งเป็นบ่อเกิดแห่งความทุกข์ทั้งปวง สิ่งเดียวที่ช่วยให้รู้สึกมีความสุขและพ้นทุกข์  คือ  
การใช้ชีวิตอยู่บนหลักพ้ืนฐานแห่งความเป็นจริงที่ว่า ทุกสิ่งทุกอย่างมีการเกิดข้ึน ตั้งอยู่และดับไปในท้ายสุด ไม่มี
อะไรยุ่งยากซับซ้อน หลักความเป็นจริงของศาสนาพุทธยังท าให้มองเห็นว่า  เมื่อท ากรรมดีย่อมได้รับสิ่งดี 
เป็นการตอบแทน แต่เมื่อท ากรรมชั่วผลลัพธ์ที่ได้ก็จะตอบสนองในด้านร้ายกลับไปด้วย ไม่สามารถลบล้างหรือ
ชดใช้กรรมใดๆ ได้ทั้งสิ้น “การปฏิบัติกรรมฐานในพระพุทธศาสนาเป็นแนวทางการปฏิบัติที่ว่าด้วยการ 
ฝึกอารมณ์เรียกว่าการเจริญกรรมฐานหรือการเจริญภาวนา แยกออกเป็น 2 แนวทาง ได้แก่ (1) สมถกรรมฐาน 
เป็นการฝึกอบรมทางด้านจิตใจให้เจริญงอกงามด้วยคุณธรรม มีความเข้มแข็ง มั่นคง เบิกบาน สงบสุขผ่องใส 
พร้อมด้วยความเพียร สติ สมาธิ และ (2) วิปัสสนากรรมฐาน เป็นการฝึกอบรมเพ่ือพัฒนาให้เจริญทาง 
ด้านปัญญาโดยการรู้เท่าทันและเข้าใจในสิ่งทั้งหลายตามความเป็นจริงจนมีจิตใจเป็นอิสระไม่ถูกครอบง าด้วย
กิเลสและความทุกข”์ (พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต), 2538)  



228  วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาาคม 2564) 

การเจริญวิปัสสนากรรมฐานในพุทธศาสนาเป็นแนวทางในการสร้างปัญญา ซึ่งปรากฏในคัมภีร์
พระไตรปิฎกว่า “การเจริญวิปัสนากรรมฐานสามารถท าได้หลายแนวทาง เช่น การปฏิบัติโดยอาศัยสมาธิใน
ระดับอุปจารสมาธิเพ่ือเป็นเครื่องมือน าไปสู่วิปัสสนาหรือปัญญาเพ่ือมุ่งสู่มรรคผล นิพพาน เรียกว่า สมถยานิก  
ส่วนการปฏิบัติวิปัสสนาที่ ใช้สมาธิในระดับขณิกสมาธิเรียกว่า  วิปัสสนายานิก” (พระโสภณมหาเถระ 
(มหาสีสยาดอ), 2549) “การปฏิบัติวิปัสสนาภาวนา เป็นกระบวนการฝึกฝนและพัฒนาตนเองให้เกิดสติปัญญา
ในการแก้ปัญหาและเป็นหนทางแห่งการพ้นทุกข์ ท าให้เกิดปัญญาเห็นสภาพความเป็นจริงของสิ่งทั้งหลาย  
ไม่ลุ่มหลงไปตามสภาวะอารมณ์หรือสิ่งที่มากระทบทั้งทางด้านร่างกาย จิตใจ จนน าไปสู่การกระท าผิดทางกาย 
วาจา ใจ สร้างความทุกข์ ความเดือดร้อนแก่ตนเองและสังคม โดยเป็นการฝึกสติเข้าไปสังเกตระลึกรู้เท่าทัน
อารมณ์ต่างๆ ที่มากระทบทางกายและใจ เป็นการพัฒนาจิตใจให้มีคุณภาพ การเจริญวิปัสสนาแบ่งเป็น 
สองอย่าง คือ กายภาวนา และจิตตภาวนา วิปัสสนาธุระนั้น ได้แก่ การลงมือปฏิบัติตามภาคทฤษฎีเพ่ือพิสูจน์
ผลคือความจริงทั้งสองอย่างนี้ไม่ต่างอะไรกับส่วนประกอบของมนุษย์และสัตว์ทั้งหลายที่มีส่วนส าคัญ คือ  
กายกับใจที่อาศัยซึ่งกันและกัน กายนั้นอุปมาเหมือนบ้านเป็นที่อาศัย ส่วนใจนั้นอุปมาเหมือนคนผู้อยู่ในบ้าน 
บ้านจะเป็นอย่างไรจะแข็งแรงทนทาน จะสะอาดหรือสกปรกขึ้นอยู่กับเจ้ าของบ้านผู้อยู่อาศัย เพราะทุกสิ่ง 
ทุกอย่างส าเร็จแล้วแต่ใจ ไม่มีสิ่งใดที่ปรากฏขึ้นมาโดยไม่ปรากฏที่จิตก่อน” (พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก 
ญาณสิทฺธิเถร), 2552)  

การปฏิบัติกรรมฐานในประเทศไทยที่นิยมสรุปได้ 5 รูปแบบ ได้แก่ (1) รูปแบบ “พุท-โธ” ผู้คิดวิธีการนี้ 
คือ หลวงปู่เสาร์ กนตสีโล วิธีการปฏิบัติกรรมฐานในรูปแบบ “พุท-โธ” เป็นได้ทั้งสมถกรรมฐานและวิปัสสนา
กรรมฐาน หากจ้องเพ่งอยู่ที่ลมหายใจอย่างเดียวก็เป็นสมถกรรมฐาน จะเป็นวิปัสสนากรรมฐานต่อเมื่อมีสติ
ระลึกรู้สภาวธรรมที่เกิดพร้อมลมหายใจและก าหนดรู้อารมณ์ 5 ที่ปรากฏตามจริง (2) รูปแบบ “พองหนอ-ยุบ
หนอ” โดยพระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ.9) เป็นผู้มีบทบาทส าคัญในการเผยแผ่ วิธีการปฏิบัติ
ในท่านั่งจะสังเกตอาการพองยุบของหน้าท้อง และมีการฝึกเดินจงกรมเป็น 5 ระยะ และให้ก าหนดอิริยาบถย่อย
ต่างๆ ตลอดเวลาที่ปฏิบัติ (3) รูปแบบ “เจริญสติรู้การเคลื่อนไหว” ผู้ริเริ่มท่านแรกได้แก่ หลวงพ่อเทียน จิตต
สุ โภ  ( พันธ์  อินทผิว )  ใช้ เทคนิคการเจริญสติ ให้ รู้ การ เคลื่ อนเคลื่ อนไหว เ พ่ือน้อมไปรู้ เท่ าทันจิต 
ใช้วิธีการง่ายๆไม่ยุ่งยากซับซ้อน ไม่ใช้ภาษาปริยัติจากพระคัมภีร์ แต่ให้ลงมือปฏิบัติจริงๆ ด้วยการมีสติ รู้กาย- 
รู้ใจ อย่างจดจ่อต่อเนื่องตามสภาวะที่เกิดในปัจจุบัน (4) รูปแบบ “ปรมัตถภาวนา” เน้นการก าหนดรู้ความรู้สึก
ที่ก าลังเกิด และการมีสติระลึกรู้นั้น ให้รู้อย่างสบายๆ ไม่จ าเป็นต้องบริกรรม และต้องก าหนดจริงจังจะสามารถ
ละสมองทีบ่ัญญัติทั้งหลายได้ในที่สุด (5) รูปแบบ “สัมมาอะระหัง” ผู้ริเริ่มคือพระมงคลเทพมุนี ใช้วิธีการเจริญ
สมถและวิปัสสนาเบื้องต้นจนถึงธรรมกาย น ากรรมฐานต่างๆ มาประยุกต์ใช้ร่วมกัน คือ ก าหนดบริกรรมนิมิต
และมุ่งให้เรียนรู้เกี่ยวกับฐานทั้ง 7 ข้อส าคัญจ าเป็นต้นเรียนรู้ ไม่ประมาท ไม่ยึดมั่นถือมั่นตามแนวแห่ง 
สติปัฏฐาน 4 คือ กาย เวทนา จิต ธรรม (ภัทรนิธิ์ วิสุทธิศักดิ์, 2552) 

บทความนี้น าเสนอการปฏิบัติกรรมฐานสู่เส้นทางการพ้นทุกข์ในชีวิตประจ าวันจากการเจริญวิปัสสนา
กรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ที่มีหลักการพ้ืนฐาน คือ การอบรมจิตใจให้สงบปราศจากนิวรณ์ธรรม คือ 
ตัณหา ความคิดมุ่งร้าย ความเกียจคร้าน ความเร่าร้อน ไม่สบายใจ และระแวงสงสัย เป็นต้น จุดมุ่งหมาย
สุดท้ายของการปฏิบัติกรรมฐานเป็นการฝึกจิตให้รู้แจ้งเห็นจริง เพ่ือให้เกิดปัญญาให้รู้ เท่าทันธรรมชาติของชีวิต
และสรรพสิ่งทั้งปวงที่มีความไม่เที่ยงและบังคับไม่ได้อันเป็นทุกข์ซึ่งเกิดกับกายกับจิต คือรูปกับนาม มีผลให้ 



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 6 No. 3 (September– December 2021)  229 

ละคลายจากความยึดมั่นในอุปาทานทั้งปวง บรรเทาความทุกข์ใจทุกข์กาย ทั้งนี้ผู้ปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน 
ตามหลักสติปัฏฐาน 4 จะได้รับอานิสงส์ ได้แก่การเตรียมจิตให้พร้อมและง่ายแก่การปลูกฝังคุณธรรมต่างๆ  
เป็นการปลูกฝังนิสัยที่ดี รู้จักวิธีท าใจให้สงบและผ่อนคลายความทุกข์ มีความมั่นคงทางอารมณ์และมีภูมิคุ้มกัน
โรคทางจิต และช่วยเสริมสุขภาพกายและใช้แก้ไขโรคได้  และการเรียนรู้ที่จะท าให้รู้แจ้งในไตรลักษณ์ 
คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และผู้ปฏิบัติจนส าเร็จจะเป็นผู้บรรลุญาณ สามารถบรรลุมรรค ผล เป็นผู้ละกิเลส 
ได้โดยสิ้นเชิงพร้อมทั้งรู้แจ้งพระนิพพานอันเป็นสภาพดับทุกข์ทั้งปวง 

การเจริญวิปัสสนากรรมฐาน: สติปัฏฐาน 4 
พระพุทธศาสนาสอนให้ยึดมั่นในทางสายกลาง ให้อยู่กับความเป็นจริงในปัจจุบัน “พระพุทธศาสนามี

หลักค าสอนว่าความจริงเป็นสิ่งที่มีอยู่ตามธรรมดา สิ่งทั้งหลายเป็นอย่างนั้นเอง เป็นกฎธรรมชาติ ความจริง 
คือสัจธรรมเป็นความจริงอย่างไรก็ต้องเป็นอย่างนั้น ไม่สามารถแบ่งเป็นพวกเป็นประเภทเป็นหมู่เป็นเหล่าได้
และการเข้าถึงสัจธรรมเหล่านี้ คือการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน” (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2553) 

1. ความหมายของวิปัสสนาภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 
การเจริญวิปัสสนากัมมัฏฐานมีความส าคัญที่จะต้องศึกษาและน ามาปฏิบัติอย่างถูกต้องจริงจัง  

ท าให้เกิดปัญญาเข้าใจเห็นสิ่งทั้งหลาย ท าให้เกิดความรู้ความเข้าใจในรูป-นาม และสามารถพัฒนาสติปัญญา
ด าเนินชีวิตได้อย่างถูกต้องมีประสิทธิภาพ “หนทางนี้เป็นหนทางเอก เพ่ือความบริสุทธิ์หมดจดแห่งสัตว์ทั้งหลาย 
เพ่ือความก้าวล่วงเสียได้ด้วยความโศกและความร่ าไร เพ่ือดับทุกข์และโทมนัสเพ่ือบรรลุญายธรรมเพ่ือกระท า  
ให้แจ้งซึ่งพระนิพพาน” (ที.ม. (ไทย) 10/373//301)  

สติปัฏฐานแยกออกเป็น 2 ค า คือ (1) ค าว่า สติ คือความระลึกนึกได้ ความไม่เผลอ ไม่ฟ่ันเฟือนและ
การคุมใจไว้เป็นปัจจุบัน หรือการคุมจิตไว้กับสิ่งที่เกี่ยวข้อง จดจ าการกระท าหรือค าที่พูดได้แม้จะนานมาแล้ว 
(2) ค าว่า ปัฏฐาน แปลว่า เข้าไปตั้งไว้ แปลรวมกันว่า สติปัฏฐาน คือการปรากฏของสติ ธรรมอันเป็นที่ตั้งแห่ง
สติ ข้อปฏิบัติที่มีสติเป็นประธาน การตั้งสติก าหนดพิจารณาให้รู้เห็นเท่าทันตามความเป็นจริง การมีสติก ากับดู
สิ่งต่างๆ ทั้งหลายให้รู้เห็นเท่าทันตามสภาวะของมัน ไม่ถูกครอบง าด้วยความยินดีหรือยินร้ายที่จะท าให้มองเห็น
ผิดเพ้ียนตามอ านาจกิเลส (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตโต), 2546)  

การเจริญกรรมฐานนั้น กระท าโดยการมีสติก าหนดพิจารณาในฐานทั้ง 4 เรียกว่า “สติปัฏฐาน 4” 
ฐานทั้ง 4 ได้แก ่(1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน จ าแนกวิธีปฏิบัติได้ 6 หมวด ซึ่งผู้ปฏิบัติสามารถที่จะเลือกปฏิบัติ
หมวดใดหมวดหนึ่งก็ได้ตามความถนัด ได้แก่ อานาปานสติ การมีสติระลึกรู้ลมหายใจ, อิริยาบถใหญ่ 
การมีสติระลึกรู้ในอิริยาบถที่เป็นปัจจุบัน, อิริยาบถย่อย การมีสติระลึกรู้ในอิริยาบถย่อย, อาการ 32 คือ 
การพิจารณาอาการให้เห็นเป็นสิ่งปฏิกูลไม่สะอาด, ธาตุ 4 คือการพิจารณาร่างกายของตนเองว่าเป็นธาตุดิน 
ธาตุน้ า ธาตุลม ธาตุไฟ และซากศพ 9 ระยะ คือการพิจารณาร่างกายให้เห็นเป็นซากศพในระยะต่างๆ ให้เห็น
กายว่าเป็นความไม่สวย ไม่งาม ไม่จีรังยั่งยืน เพ่ือให้เกิดความสลดสังเวชใจ (2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน 
การมีสติระลึกรู้ในเวทนา คือความรู้สึกสุข ทุกข์ เฉยๆ มีทั้งที่อิงอามิสและไม่อิงอามิส (อามิส คือเหยื่อล่อ) 
(3) จิตตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน ได้แก่ การมีสติระลึกรู้จิตว่า จิตมีราคะหรือไม่มีราคะ จิตมีโทสะหรือไม่มีโทสะ 
จิตเศร้าหมองหรือผ่องแผ้ว จิตฟุ้งซ่านหรือมีสมาธิ ตามรู้จิตที่เป็นไปอยู่ในปัจจุบัน และ (4) ธัมมานุปัสสนาสติ
ปัฏฐานเป็นการมีสติรู้ในธรรมทั้งหลาย ได้แก่ นิวรณ์ 5, ขันธ์ 5, อายตนะ 12, โพชฌงค์ 7, อริยสัจจ 4 
ว่ามีการเกิดข้ึนและดับไปอย่างไร ตามท่ีเป็นจริงของสภาวธรรมนั้นๆในขณะปัจจุบัน (เขมรังสี ภิกขุ, 2561) 



230  วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาาคม 2564) 

สรุปได้ว่า การเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 หมายถึง การปฏิบัติธรรมที่เป็น 
การฝึกสติให้รู้เห็นเท่าทันความเป็นจริงตามสภาวะที่เกิดขึ้น ไม่ให้ถูกครอบง าด้วยอ านาจแห่งกิเลส ใช้วิธีการ
ก าหนดพิจารณาในฐานทั้ง 4 ได้แก่ (1) กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการก าหนดลมหายใจเข้าออกและ 
การก าหนดอิริยาบถอิริยาบถ 4 คือ ยืน เดิน นั่ง นอน (2) เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการมีสติระลึกรู้ 
ในเวทนาเป็นความรู้สึกสุข ทุกข์ หรือเฉยๆ (3) จิตตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการมีสติระลึกรู้สภาวะต่างๆ 
ของที่เป็นไปอยู่ในปัจจุบัน และ (4) ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือการมีสติรู้ในธรรมทั้งหลายตามที่เป็นจริง 
ของสภาวธรรมนั้นๆ ในขณะปัจจุบันว่ามีการเกิดขึ้นและดับไปอย่างไร เพ่ือขจัดความทุกข์กายทุกข์ใจ ให้เข้าถึง
ความจริงของชีวิต และเพ่ือความพ้นทุกข์ คือ มรรค ผล นิพพาน 

2. วิธีการเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 
การเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 คือ การใช้สติและปัญญาพิจารณาก าหนดรู้  

รูป-นาม ตามความเป็นจริง จนหยั่งรู้ถึงความเปลี่ยนแปลงทั้งหลาย มีหลักปฏิบัติดังนี้ 
2.1 กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน เป็นหลักปฏิบัติว่าด้วยการพิจารณาก าหนดรู้อาการที่ปรากฏ

ทางกาย “กาเย กายานุปสฺสี วิหรติ อาตาปี สมฺปชาโน สติมา” แปลว่า “ภิกษุในธรรมวินัยนี้พิจารณาเห็นกายใน
กายอยู่ มีความเพียร มีสัมปชัญญะ มีสติ” (ที.ม. (ไทย) 10/373/301) คือ การเอาสติไปตั้งไว้ที่กายในอิริยาบถ
ต่างๆ ซึ่งเป็นทั้งสมถและวิปัสสนา (สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร), 2548) มีหลักการดังนี้  

1) อิริยาปถปัพพะ เป็นหลักว่าด้วยวิธีปฏิบัติเกี่ยวกับอิริยาบถหลัก 4 ประการ คือ 
เดิน ยืน นั่ง นอน เป็นการเคลื่อนไหวกายทั้งหมดไปข้างหน้า โดยการแผ่ขยายของวาโยธาตุอันเกิดจากกิริยา 
ของจิต เรียกว่าการเดินในการปฏิบัติวิปัสสนา เปรียบเทียบการเดินจงกรม 6 ระยะ  

2) สัมปชัญญปัพพะ เป็นหลักปฏิบัติเกี่ยวกับอิริยาบถย่อย ซึ่ง เกี่ยวเนื่องอยู่กับ
อิริยาบถหลัก เช่น การก้าวไป การถอย การแล การดู การคู้ การเหยียด การครองบาตร การห่มจีวร การฉัน
การเค้ียว การขับถ่าย เป็นต้น  

3) ธาตุมนสิการปัพพะ เป็นหลักปฏิบัติว่าด้วยวิธีก าหนดพิจารณาเกี่ยวกับธาตุทั้ง 4 
คือธาตุดิน น้ า ลม ไฟ คือ วัตถุสิ่งของทั้งสิ้นประกอบขึ้นจากรูปเหล่านี้ซึ่งมีลักษณะเฉพาะตนเด่นชัด กล่าวคือ 
(1) ปฐวีธาตุ ธาตุดิน มีลักษณะแข็งหรืออ่อน (2) อาโปธาตุ ธาตุน้ า มีลักษณะไหลหรือเกาะกุม (3) เตโชธาตุ 
ธาตุไฟ มีลักษณะเย็นหรือร้อน (4) วาโยธาตุ ธาตุลม มีลักษณะหย่อนหรือตึง  

สรุปได้ว่า กายานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การก าหนดลมหายใจเข้าออกและ 
การก าหนดการเคลื่อนไหวกายอิริยาบถ 4 คือ ยืน เดิน นั่ง นอน เพ่งพิจารณาอิริยาบถย่อย คืออาการ 32 และ 
วิธีก าหนดพิจารณาเกี่ยวกับธาตุทั้ง 4 คือ ดิน น้ า ลม ไฟ วิธีท า คือตั้งสติไว้ที่อารมณ์ต่างๆ เหล่านั้น ก าหนดรู้
การเคลื่อนไหวกายทุกชนิดอย่าให้อิริยาบถใดๆเกิดขึ้นโดยมิได้ก าหนดรู้ ในการก าหนดลมหายใจเรียกว่า 
บริกรรมนิมิต เมื่อได้องค์ฌานทั้ง 5 คือวิตก วิจาร ปีติ สุข เอกัคคตา ก็เป็นสมาธิที่แท้จริง เรียกว่า ปฐมฌาน 
หมวดกายเป็นการบริกรรมเบญจขันธ์ในส่วนของร่างกาย 

2.2 เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน พระพุทธองค์ตรัสการเจริญเวทนานุปัสสนาว่า “ภิกษุ 
ในพระศาสนานี้ เมื่อเสวยสุขเวทนาย่อมรู้ชัดว่าเสวยสุขเวทนาอยู่ เมื่อเสวยทุกขเวทนา ย่อมรู้ชัดว่าเสวย
ทุกขเวทนาอยู่ เมื่อเสวยอุเบกขาเวทนา ย่อมรู้ชัดว่าเสวยอุเบกขาเวทนาอยู่ ” (ที.ม. (ไทย) 10/380/313) 
การพิจารณาเวทนามี 3 อย่าง (พระครูสุนทรกาญจนาคม (แก้วเกิด สุพฺพจฺโจ), 2559) ได้แก่  



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 6 No. 3 (September– December 2021)  231 

1) สุขเวทนา คือ ความรู้สึกทางกาย ได้แก่ ความสบายกาย ความโล่ง ผู้ปฏิบัติก าหนด
รู้สุขเวทนาตามความเป็นจริงว่า มีเพียงสภาวะธรรมที่เกิดขึ้นแล้วดับไป ไม่เที่ยง เป็นทุกข์ ไม่ใช่ตัวตน ไม่มีเรา
ของเรา 

2) ทุกขเวทนา คือ ความรู้สึกเป็นทุกข์ทางกาย ได้แก่ ความเจ็บ ปวด เมื่อย ชา คัน 
ร้อน เย็น จุกเสียด เหนื่อย เป็นต้น  

3) อุเบกขาเวทนา คือ ความรู้สึกเป็นกลาง ไม่สุขไม่ทุกข์ เมื่ออุเบกขาเวทนาเกิดขึ้น 
ก็รู้ว่าไม่สุขไม่ทุกข์ คือ เฉยๆ  

สรุปได้ว่า เวทนานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การก าหนดรู้ความรู้สึกทุกชนิดที่เกิดขึ้นในใจ 
เช่น ความรู้สึกเป็นสุข สบายใจ สบายกาย (สุขเวทนา) ความรู้สึกไม่สบายกาย ไม่สบายใจ (ทุกขเวทนา) และ
ความรู้สึกเฉยๆ (อุเบกขาเวทนา) เวทนาเป็นส่วนของจิต มี 3 ลักษณะคือ (1) สุข คือ โลภะ เป็นเวทนา 
ที่ติดง่ายแต่ปลดยากท่ีสุด (2) ทุกข์ คือ โทสะ ที่รู้สึกกระสับกระส่าย อยากผลักออก (3) ไม่สุขไม่ทุกข์ คือ โมหะ 
ความสงสัย  

2.3 จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ วิธีพิจารณาการใช้สติก าหนดรู้อาการที่ปรากฏทางจิต 
“จิตมีอยู่ก็เพียงเพ่ืออาศัยเจริญญาณ เจริญสติเท่านั้น ไม่อาศัย (ตัณหาและทิฏฐิ) อยู่และไม่ยึดมั่นถือมั่นอะไรๆ 
ในโลก” (ที.ม. (ไทย) 10/381/314) ความคิดเกิดขึ้นในขณะที่ก าลังเดินจงกรมหรือนั่งสมาธิ ความคิดนั้นจะ
เป็นไปในทางที่ดีหรือไม่ดี ให้ก าหนดสติก าหนดอยู่กับปัจจุบันให้ดีที่สุดโดยพิจารณาเห็นในจิตเนืองๆ “เป็นการ
พิจารณาจิตว่ามีราคะหรือไม่มีราคะ มีโทสะหรือไม่มีโทสะ มีโมหะหรือไม่มีโมหะ ฟุ้งซ่านหรือไม่ฟุ้งซ่าน 
เป็นสมาธิที่หลุดพ้นหรือยังไม่หลุดพ้น เป็นต้น เป็นอารมณ์ในการปฏิบัติ” (VEN. PHRA SOPHY PHAV 
RATANAJOTO, 2562) 

การปฏิบัติในข้อนี้เพ่ือจะก าจัดซึ่งความเห็นว่าเป็นของเที่ยง หรือบรรเทาเสียซึ่งความเที่ยง 
ทีจ่ะเข้าไปยึดไปถือความเที่ยงนั้น การก าหนดต้นจิต เป็นการก าหนดรู้นามที่เป็นใหญ่ในกองสังขาร ซึ่งท าหน้าที่
สั่งการควบคุมพฤติกรรมทั้งหมดของรูป เพ่ือให้บุคคลรู้เท่าทันจิตที่ต้องการเปลี่ยนจากอิริยาบถหนึ่งไปสู่อีก
อิริยาบถหนึ่ง อย่างไรก็ตาม ผู้ปฏิบัติจะเริ่มฝึกการก าหนดต้นจิตเมื่อสมาธิเริ่มแก่กล้าเห็นรูป-นามเริ่มปรากฏชัด 
คือสามารถแยกรูปแยกนามได้ว่า รูปก็อย่างหนึ่งนามก็อย่างหนึ่ง เมื่อมีจิตที่ว่องไวจึงสามารถก าหนดต้นจิตได ้ 

สรุปได้ว่า จิตตานุปัสสนาสติปัฏฐาน หมายถึง การก าหนดรู้สภาวะต่างๆ ของจิต เช่น จิต 
มีความโลภ จิตมีความโกรธจิตมีความหลง จิตมีความหดหู่หรือจิตฟุ้งซ่าน เป็นต้น โดยการใช้สติจ้องดู  
ความเปลี่ยนแปลงและคุณภาพของจิตทุกชนิด เมื่อเพ่งดูในจิต ทั้งจิตส านึกและไร้ส านึก ล้วนกลัวตาย ยึดตัวตน 
และยึดมั่นความสุขเพ่ือตน ในหมวดจิตนี้เพ่งที่ความสุขจึงปฏิบัติจิตให้ปราโมทย์แล้ว ตั้ งมั่นอุเบกขา เมื่อจิต 
เกิดญาณหยั่งรู้ว่ามีอ านาจควบคุมเจตสิกได้แล้ว จิตเป็นอุเบกขาแล้ว เรียกว่าอุเบกขาสัมโพชฌงค์ 

2.4 ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ การมีสติ มีความเพียร มีสัมปชัญญะพิจารณาเห็นธรรม 
ในธรรม ก าจัดอภิชฌาและโทมนัสในโลกเสียได้ สติตั้งมั่นพิจารณาธรรม 5 หมวด คือ นิวรณ์ 5, ขันธ์ 5, 
อายตนะ 12, โพชฌงค์ 7 และอริยสัจ 4” (ที.ม. (ไทย) 10/382-430/316-338) “ธัมมานุปัสสนาสติปัฏฐาน คือ 
การตั้งสติก าหนดพิจารณาธรรม ก ากับรู้เท่าทันสภาวธรรมทั้งหลาย” (พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต), ,2556) 
ได้แก่  



232  วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาาคม 2564) 

1) นิวรณ์ 5 คือ ธรรมเป็นเครื่องกั้นหรือห้ามไม่ให้บรรลุกุศลธรรม มีฌาน ซึ่งมี
สภาวธรรม ดังนี้ (1) กามฉันทนิวรณ์ คือ ธรรมเป็นเครื่องก้ันไม่ให้บรรลุกุศลธรรม ได้แก่ ความพอใจในกามคุณ
อารมณ์ (2) พยาปาทนิวรณ์ คือ ธรรมเป็นเครื่องกั้นไม่ให้บรรลุกุศลธรรม ได้แก่ การผูกพยาบาทจองล้าง 
จองผลาญผู้อ่ืน (3) ถีนมิทธนิวรณ์ คือ ธรรมเป็นเครื่องกั้นไม่ให้บรรลุกุศลธรรม มีอาการหดหู่และท้อถอย 
ต่ออารมณ์ (ง่วงเหงา หาวนอน) (4) อุทธัจจกุกกุจจนิวรณ์ คือ ธรรมเป็นเครื่องกั้นไม่ให้บรรลุกุศลธรรม ได้แก่ 
ความฟุ้งซ่านและร าคาญในอารมณ์ (ใจตั้งอยู่ไม่ได้) (5) วิจิกิจฉานิวรณ์ คือ ธรรมเป็นเครื่องกั้นไม่ให้บรรลุกุศล
ธรรม ได้แก่ ความสงสัย ลังเลใจ ในสิ่งที่ควรเชื่อ (พระรัตนตรัย) 

2) ขันธ์ 5 ค าว่า “ขันธ์” แปลว่า กอง, หมวด, หมู่, ประชุม, กลุ่ม มี 5 อย่าง ซึ่ง 
เป็นอารมณ์ของอุปาทาน ฉะนั้น จึงเรียกว่า อุปาทานขันธ์ 5 คือ (1) รูปขันธ์ (2) เวทนาขันธ์ (3) สัญญาขันธ์ 
(4) สังขารขันธ์ (5) วิญญาณขันธ์  

3) อายตนะ 12 คือ ที่ต่อ ที่เชื่อมรูปนาม ได้แก่ อายตนะ 12 ว่าด้วยการตั้งสติก าหนด
พิจารณา อายตนะภายใน 6 คือ ตา หู จมูก ลิ้น กายใจ และอายตนะภายนอก 6 คือ รูป เสียง กลิ่น รส 
โผฏฐัพพะ ธัมมารมณ์  

4) โพชฌงค์ 7 เป็นสภาพที่ท าให้รู้อารมณ์ได้ด้วยการเจริญสติปัฏฐาน 4 บุคคล 
ไม่อาจบรรลุธรรมได้โดยการนั่งหลับตา โดยคิดว่า หรือการอ่านพระไตรปิฎก หรือปรารถนาเองว่าสภาวธรรม 
จะปรากฏขึ้นเองในใจ แท้จริงแล้วมีเงื่อนไขส าคัญๆ ที่เป็นรากฐานของการบรรลุธรรม ปัจจัยเหล่านี้มีชื่อ 
ในภาษาบาลีว่า โพชฌงค์ เป็นธรรมที่เป็นองค์แห่งการตรัสรู้อริยสัจ 4 ได้แก่ ทุกข์ สมุทัย นิโรธและมรรค 

5) อริยสัจ 4 อริยสัจ คือ ความจริงแท้ตามธรรมชาติที่ท าให้ผู้เข้าถึงแล้วกลายเป็นพระ
อริยะ เป็นสัจจะที่พระอริยะพึงรู้ พระพุทธเจ้าทรงแสดงสัจธรรมอันท าให้เป็นพระอริยะไว้ 4 ประการ คือ (ขุ.
เถร.อ. (บาลี) 2/36/158)  

(1) ทุกขอริยสัจ ความจริงแท้ที่ปรากฏให้จิตรับรู้ หมายถึงสภาพธรรมที่ปรากฏ 
คือ ธรรมชาติทั้งปวงที่ถูกรับรู้ทางตา หู จมูก ลิ้น กาย หรือใจ ซึ่งล้วนตกอยู่ในสภาพที่เปลี่ยนแปลงไปตามเหตุ
ปัจจัยอยู่ตลอดเวลา คงทนสภาพอยู่ไม่ได้ และบังคับบัญชาไม่ได้ อันได้แก่ รูป เสียง กลิ่น รส อารมณ์สัมผัส 
และความรู้สึกนึกคิดต่างๆ แม้แต่ความสุขก็เป็นทุกข์ เพราะเกิดแล้วก็มีอาการเปลี่ยนแปลง ดับไปทุกครั้ง 

(2) สมุทัยอริยสัจ ความจริงแท้ที่ว่า ความทุกข์ทั้งมวลที่สรรพสัตว์ประสบอยู่ 
หรือรับรู้ทางอายตนะ 6 อยู่นั้น ล้วนเกิดจากเหตุทั้งสิ้น ไม่ได้เกิดข้ึนเอง หรือใครบันดาลให้เกิดข้ึน เหตุปัจจัยนั้น
คือตัณหาและอาสวกิเลส ที่หมักดองอยู่ในขันธสันดานของสัตว์แต่ละตนนั่นเอง 

(3) นิโรธอริยสัจ ความจริงแท้ที่ว่า ภาวะที่ไม่มีทุกข์ใดๆ เลย มีอยู่จริง เป็น
ธรรมชาติที่พ้นไปจากรูป-นาม สังขารที่เป็นทุกข์ (อันเป็นสังขตธรรม) และกิเลสตัณหาอย่างสิ้นเชิงแล้วชนิดที่ไม่
อาจกลับมาให้เป็นทุกข์ได้อีกเลย นั่นคือ “พระนิพพาน” (อันเป็นอสังขตธรรม, อกตัญญูธรรม) 

(4) มรรคอริยสัจ ความจริงแท้ที่ว่าทางปฏิบัติให้เข้าถึงพระนิพพานมีอยู่จริง 
และสามารถปฏิบัติให้รู้แจ้งเห็นจริงได้ในปัจจุบันขณะนี้ นั่นคือ การเจริญภาวนาตามแนวทางศีล สมาธิ ปัญญา 
คือสัจธรรมที่มนุษยชาติประสบเสมอมา และเพราะไม่รู้ว่าภาวะที่หมดปัญหาอย่างสิ้นเชิง ไม่มีแม้กระทั่ง  
ความหิวกระหายทั้งทางร่างกายและจิตใจใดๆ อีกเลย มีอยู่จริง มนุษยชาติจึงไม่แสวงห าพระนิพพาน 



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 6 No. 3 (September– December 2021)  233 

พระสัมมาสัมพุทธเจ้าได้ตรัสสอนอริยสัจ 4 เพ่ือให้รู้ความจริงว่า ชีวิตทุกข์จริงๆ นอกจากทุกข์แล้วไม่มีสิ่งใด
เกิดข้ึน นอกจากทุกข์ไม่มีสิ่งใดตั้งอยู่ นอกจากทุกข์ไม่มีสิ่งใดดับไป 

สรุปได้ว่า ธัมมานุปัสนาสติปัฏฐานว่า คือ การตั้งสติก าหนดพิจารณาธรรมทั้งหลาย อันได้แก่ 
นิวรณ์ 5 ขันธ์ 5 อายตนะ 12 โพชฌงค์ 7 อริยสัจ 4 ว่า ตามที่เป็นจริงอย่างนั้นๆ ได้แก่ การใช้สติก าหนด 
รู้อาการที่ปรากฏทางสังขารขันธ์ คือ ความคิดนึกและสัญญาขันธ์ คือความจ า ได้หมายรู้ กล่าวคือเมื่อเรา 
คิดอะไรอยู่ก็ต้องก าหนดว่าคิดอะไรอยู่ หรือเมื่อเกิดความพอใจรักใคร่ ความพยาบาท ความหดหู่ท้อถอย  
ความฟุ้งซ่าน ร าคาญใจ หรือความลังเลสงสัย ซึ่งเรียกว่า นิวรณ์ ต้องก าหนดรู้ทันที หรือเมื่อเกิดความไม่พอใจ 
ความละอาย ความเมตตา ความคิด ความเห็น ความโลภ ความโกรธ ความริษยา ต้องก าหนดรู้เช่นเดียวกัน 

3. อานิสงส์ของการปฏิบัติวิปัสสนาตามหลักสติปัฏฐาน 4 
อานิสงส์แห่งการเจริญมหาสติปัฏฐาน 4 

3.1 อานิสงส์ทั่วไป การปฏิบัติกรรมฐานเป็นการเตรียมจิตให้อยู่ในสภาพพร้อมและง่ายแก่
การปลูกฝังคุณธรรมต่างๆ เป็นการปลูกฝังนิสัยที่ดี รู้จักวิธีท าใจให้สงบ และผ่อนคลายความทุกข์ ผู้ปฏิบัติอยู่
ย่อมจะมีความม่ันคงทางอารมณ์และมีภูมิคุ้มกันโรคทางจิต (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2557) มีดังนี้  

1) ช่วยท าให้จิตใจผ่อนคลาย หายเครียด เกิดความสงบ หายกระวนกระวาย หยุดยั้ง
จากความกลัดกลุ้มวิตกกังวล เป็นเครื่องพักผ่อนกาย ให้ใจสงบและมีความสุข  

2) เป็นเครื่องมือเพิ่มประสิทธิภาพในการท างาน การเล่าเรียน และการท ากิจทุกอย่าง 
เพราะจิต ที่เป็นสมาธิแน่วแน่อยู่กับสิ่งที่กระท า ย่อมท าให้คิดรอบคอบและท างานได้ผลดี  

3) ช่วยเสริมสุขภาพกายและใช้แก้ไขโรคได้ เพราะร่างกายและจิตใจอาศัยกันและมี
อิทธิพลต่อกัน ผู้ที่มีจิตใจเข้มแข็งสมบูรณ์ (จิตเป็นสมาธิ) แม้ยามกายเจ็บป่วยก็ไม่สบายอยู่แค่กายเท่านั้น จิตใจ 
ไม่พลอยป่วยไปด้วย ยิ่งไปกว่านั้น กลับใช้ใจที่เข้มแข็งสมบูรณ์นั้นไปผ่อนเบาโรคทางกายได้อีกด้วย  

3.2 อานิสงส์เฉพาะ พระพุทธเจ้าเมื่อทรงแสดงหลักการและวิธีการปฏิบัติกรรมฐานไว้ในมหา
สติปัฏฐานสูตรแล้ว ทรงแสดงอานิสงส์แห่งการปฏิบัติกรรมฐานนี้ โดยทรงแสดงไว้ 2 ประเด็น คือ (ที.ม. (ไทย) 
10/404/338-340)  

ประเด็นที่ 1 เกี่ยวกับระยะเวลาปฏิบัตินั้น ทรงแสดงไว้ 3 ช่วงหลักคือ (1) ปี โดย
แบ่งเป็นช่วงเวลานานสุดคือ 7 ปี ถึงช่วงเวลาเร็วสุดคือ 1 ปี (2) เดือน โดยแบ่งเป็นช่วงเวลานานสุดคือ 7 เดือน
ถึงช่วงเวลาเร็วสุดคือ 1 เดือนครึ่ง (3) วัน โดยก าหนดช่วงระยะเวลาเร็วสุดคือ 7 วัน  

ประเด็นที่ 2 เกี่ยวกับผลที่จะได้รับ ผู้ปฏิบัติกรรมฐานนี้ตามช่วงเวลาใดช่วงเวลาหนึ่ง
ดังกล่าวมานั้น ย่อมจะได้รับผลอย่างใดอย่างหนึ่งใน 2 อย่างคือ (1) บรรลุอรหัตตผล-เป็นพระอรหันต์ในปัจจุบัน 
หรือเป็นพระอนาคาม ี

ผลของการเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 ในเบื้องต้น คือ ได้พัฒนาตัวตน 
เพ่ือเรียนรู้ตัวตนหรือนิสัยที่ไม่ดี น าไปใช้การกระท าหรือหน้าที่การงาน ค าพูด ความคิด ย่อมท าให้ชีวิตมีแต่
ความเจริญรุ่งเรือง ส่วนอานิสงส์ทั่วไป ได้แก่การเตรียมจิตให้อยู่ในสภาพพร้อมและง่ายแก่การปลูกฝังคุณธรรม
ต่างๆ เป็นการปลูกฝังนิสัยที่ดี รู้จักวิธีท าใจให้สงบ และผ่อนคลายความทุกข์ ผู้ปฏิบัติอยู่ย่อมจะมีความมั่นคง
ทางอารมณ์และมีภูมิคุ้มกันโรคทางจิต ช่วยท าให้จิตใจผ่อนคลายหายเครียด เพ่ิมประสิทธิภาพในการท างาน 
และช่วยเสริมสุขภาพกายและใช้แก้ไขโรคได้ และอานิสงส์เฉพะ ได้แก่ การเห็นความเป็นธรรมดาหรือสภาพ



234  วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาาคม 2564) 

ธรรมของการเรียนรู้ที่จะท าให้รู้แจ้งในไตรลักษณ์ คือ อนิจจัง ทุกขัง อนัตตา และผู้ปฏิบัติจนส าเร็จจะเป็น 
ผู้บรรลุมรรคญาณ 4 คือ โสดาปัตติมรรคญาณ สกทาคามิมรรคญาณ อนาคามิมรรคญาณและอรหัตตมรรค
ญาณ มรรคผลและนิพพาน เป็นพระอรหันต์เป็นผู้ละกิเลสได้โดยสิ้นเชิง พร้อมทั้งรู้แจ้งพระนิพพานอันเป็น
สภาพดับทุกข์ท้ังปวง 

สรุป 

การปฏิบัติกรรมฐาน เป็นการอบรมจิตใจให้สงบจากนิวรณ์ธรรม คือ ตัณหา ความคิดมุ่งร้าย  
ความเกียจคร้าน ความเร่าร้อน ไม่สบายใจ และระแวงสงสัย เป็นการฝึกการท างานของจิตให้เกิดสมาธิ เพ่ือให้
บรรลุมรรคผล ได้แก่ สมถกรรมฐานหรือสมถภาวนา เป็นการฝึกปฏิบัติขั้นต้น คือความตั้งอยู่แห่งจิต ความด ารง
อยู่แห่งจิต ความมั่นอยู่แห่งจิต ความไม่ส่ายไปแห่งจิต ความไม่ฟุ้งซ่านแห่งจิต หรือกล่าวได้ว่า การปฏิบัติ 
สมถกรรมฐานเพ่ือท าจิตใจให้สงบ ไม่ฟุ้งซ่าน มีจิตเป็นสมาธิ จึงผลให้จิตสงบ เมื่อจิตสงบจะสามารถเกิดพลังจิต
ระงับกิเลสและนิวรณ์ได้เป็นครั้งคราวเกิดความปิติและสุข และวิปัสสนากรรมฐานหรือวิปัสสนาภาวนา  
เป็นหลักปฏิบัติในด้านปัญญา เพ่ือให้ผู้ปฏิบัติได้พิจารณาด้วยปัญญาอันหยั่งถึงในรูปและนามตามสภาวะ 
ความเป็นจริง การเจริญวิปัสสนากรรมฐานนั้น จุดมุ่งหมายเพ่ือให้จิตได้เห็นแจ้งเป็นพิเศษในรูปนามและในขันธ์
ว่าเป็น อนิจจังคือความไม่เที่ยง ทุกขังคือความเป็นทุกข์ และอนัตตาคือความ ไม่ใช่ตัวตน  

การเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 เมื่อน ามาประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวันจะส่งผลดี
หลายอย่าง ได้แก่ (1) ทางกาย ช่วยให้การด าเนินชีวิตประจ าวันของผู้ปฏิบัติมีคุณภาพชีวิตที่ดี มีความสุข สงบ 
ใช้ชีวิตตามสภาวธรรมทีเ่ป็นจริง ไม่หลงใหลยึดติด ป้องกันอกุศลออกจากจิต และแก้ปัญหาในชีวิตประจ าวันได้
เป็นอย่างถูกต้องดีงาม ลดความเห็นแก่ตัว สร้างประโยชน์ต่อตนเองและสังคมต่อไป และยังเป็นเหตุเป็นอุปนิสัย
น าไปสู่ความพ้นทุกข์ได้ในที่สุด (2) ทางจิตใจ จะช่วยให้จิตของผู้ปฏิบัติบริสุทธิ์หมดจด มีสติสัมปชัญญะ จิตใจ
ปลอดโปร่ง ไม่ถูกกิเลสชักจูง หรือรบกวนให้เศร้าหมองขุ่นมัว เมื่อปฏิบัติบ่อยครั้งจะท าให้จิตมีก าลัง จะช่วย
ป้องกันก าจัดละอกุศลได้ตามอ านาจก าลังของสติ ถ้าปฏิบัติอย่างต่อเนื่องก็จะเป็นเหตุให้เกิดสมาธิ มีความสุข
สงบ (3) ทางปัญญา จะเกิดสติสัมปชัญญะ สามารถก าหนดรู้พิจารณาสภาวธรรมที่เกิดขึ้นเฉพาะหน้าอย่าง
ต่อเนื่องจนสติได้รับการพัฒนามากข้ึนตามล าดับ เกิดปัญญาเห็นแจ้งสภาวะของอารมณ์ท้ังหลายที่จะมากระทบ
ความรู้สึกหรือเข้าไปปรุงแต่งให้เกิดกิเลสตัณหา ไปจนถึงขั้นสูงสุดกระทั่งตัดกิเลสอันเป็นมูลเหตุของความทุกข์
ทั้งปวงได้  

อานิสงส์ของการเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามแนวสติปัฏฐาน 4 เป็นจุดมุ่งหมายที่ เป็นที่สุด 
ของมนุษย์เป็นการฝึกจิตให้รู้แจ้งเห็นจริงจนสามารถท าลายกิเลสได้ เพ่ือให้เกิดปัญญา ให้รู้ธรรมดาธรรมชาติ
ของชีวิตและสรรพสิ่งทั้งปวงที่ไม่เที่ยงและบังคับไม่ได้อันเป็นทุกข์ เป็นทุกข์ของความเกิด ซึ่งเกิดกับกายกับจิต  
คือ รูปกับนามมีผลให้ละคลายจากความยึดมั่นในอุปาทานทั้งปวง บรรเทา คลายความทุกข์ใจทุกข์กาย  
ผู้ที่น ามาปฏิบัติอย่างถูกต้องจริงจัง จะสามารถท าให้เกิดปัญญาเข้าใจเห็นสิ่งทั้งหลาย ท าให้เกิดความรู้  
ความเข้าใจในรูป-นาม ตามความเป็นจริ งไม่หลงใหลไปตามอ านาจกิเลสอันเป็นเหตุให้ท าอกุศล และสามารถ
พัฒนาสติปัญญาด าเนินชีวิตได้อย่างถูกต้องมีประสิทธิภาพ ทั้งยังสามารถน าไปสู่การขจัดกิเลส อนุสัย  
สิ้นอาสวะ บรรลุมรรค ผล นิพพาน ได้ในที่สุด 

 



Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 6 No. 3 (September– December 2021)  235 

ข้อเสนอแนะ 

การเจริญวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน 4 สามารถน าไปพัฒนาตนเอง เพ่ือน าไปใช้ 
ในการครองตน ครองคน และครองงานได้ อันจะน ามาซึ่งความเจริญรุ่งเรืองและมีประโยชน์อย่างมาก ผู้เขียนจึง
มีข้อเสนอแนะต่อการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน ดังนี้ 

1. สถานศึกษา ควรจัดให้มีการเรียนการสอนการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน เพ่ือประโยชน์ด้าน 
การส่งเสริมความรู้ ความเข้าใจและความช านาญ ที่จะสามาถน าไปใช้ในการด าเนินชีวิตประจ าวันหลังจาก 
จบการศึกษา เพราะการฝึกสมาธิจะช่วยท าให้จิตใจผ่อนคลาย หายเครียด เกิดความสงบ เป็นวิธีการ  
ในการพักผ่อนทางกายเพื่อให้จิตใจสบายและมีความสุข  

2. สถานพยาบาลและหน่วยงานส่งเสริมสุขภาพ ควรส่งเสริมให้มีการจัดการปฏิบัติวิปัสสนา
กรรมฐานให้แก่ผู้ป่วย คนชราหรือคนพิการ เพ่ือประโยชน์ในการช่วยเสริมสุขภาพกายและแก้ไขโรค ผู้ปฏิบัติ  
จะเป็นผู้มีจิตใจเข้มแข็ง และเป็นผู้จิตใจผ่องใสเบิกบาน ซึ่งช่วยให้เป็นผู้เอิบอ่ิมมีผิวพรรณผ่องใส สุขภาพกายดี
เป็นภูมิในการต้านทานโรค 

3. หน่วยงานภาครัฐและเอกชน ควรส่งเสริมสนับสนุนให้มีการจัดการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐาน
ให้แก่บุคลากร ทั้งนี้เพ่ือประโยชน์ในการประสิทธิภาพในการท างาน เพราะจิตที่เป็นสมาธิแน่วแน่อยู่ กับ 
สิ่งที่ก าลังกระท าย่อมช่วยให้เรียน ให้คิด ให้ท างานได้ผลดี สามารถท างานด้วยความรอบคอบไม่ผิดพลาด และ
ป้องกนัอุบตัิเหตุในที่ท างาน  

เอกสารอ้างอิง 

เขมรังสี ภิกขุ. (2558). วิปัสสนากรรมฐานในชีวิตประจําวัน. พระนครศรีอยุธยา: แคนนากราฟฟิค. 
ภัทรนิธิ์ วิสุทธิศักดิ์. (2552). รูปแบบผลมผลานการปฏิบัติวิปัสสนากรรมฐานตามหลักสติปัฏฐาน. (วิทยานิพนธ์

พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต สาขาวิชาพระพุทธศาสนา). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
พระครูสุนทรกาญจนาคม (แก้วเกิด สุพฺพจฺโจ). (2559). “ศึกษาแนวทางการปฏิบัติวิปัสสนาภาวนาในสติ

สัมปชัญญสูตร”. (วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาวิปัสสนาภาวนา). มหาวิทยาลัย 
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต). (2553). รู้หลักก่อนแล้วศึกษาและสอนให้ได้ผล . กรุงเทพมหานคร:  
พิมพ์สวย. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตโต).  (2557). พุทธธรรม ฉบับปรับขยาย. พิมพ์ครั้งที่ 39. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2538). พจนานกรมพุทธศาสน์ ฉบับประมวลศัพท์. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์
มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย.  

พระธรรมปิฎก (ป.อ. ปยุตโต). (2546). โพธิปักขิยธรรม 37 ประการ. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลง
กรณราชวิทยาลัย. 

พระธรรมธีรราชมหามุนี (โชดก ญาณสิทฺธิ ป.ธ.9). (2532). วิปัสสนากรรมฐาน. กรุงเทพมหานคร: ทอมรินทร์
พริ้นติ้งกรุ๊พ จ ากัด. 



236  วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 6 ฉบับที่ 3 (กันยายน – ธันวาาคม 2564) 

พระโสภณมหาเถระ (มหาสีสยาดอ). (2549). มหาสติปัฏฐานสูตร ทางสู่พระนิพพาน . แปลโดย พระคันธ 
สาราภิวงศ์. กรุงเทพมหานคร: ไทยรายวันการพิมพ์. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: 
โรงพิมพ์มหาจุลงกรณราชวิทยาลัย. 

สมเด็จพระพุฒาจารย์ (อาจ อาสภมหาเถร). (2548). วิสุทธิมรรค. กรุงเทพมหานคร: ธนาเพรส 
VEN. PHRA SOPHY PHAV RATANAJOTO. (2562). “ศึกษาวิเคราะห์ปรมัตถภาวนาตามหลักสติปัฏฐาน 4: กรณีศึกษา

การปฏิบัติปรมัตถภาวนาของวัดมเหยงคณ์ อําเภอพระนครศรีอยุธยา จังหวัดพระนครศรีอยุธยา”  
(วิทยานิพนธ์พุทธศาสตรมหาบัณฑิต สาขาวิชาพระไตรปิฎกศึกษา). มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณ
ราชวิทยาลัย. 

 

 


