
การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรมการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรม  
AAnnaallyyttiiccaall  SSttuuddyy  tthhee  RReellaattiioonnsshhiipp  ooff  DDeeppeennddeenntt  OOrriiggiinnaattiioonn  

wwiitthh  EEnnlliigghhtteennmmeenntt  iinn  TThheerraavvaaddaa  BBuuddddhhiissmm  
1พระสาทิพย์ อนาลโย, พระปลัดสมชาย ปโยโค 

และ พระมหาขวัญชัย กิตฺติเมธี 
1Phra Sathip Analyo, Phrapalad Somchai Payogo 

and Phramaha Kwanchai Kittimethi 
มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาลัยสงฆพุทธปัญญาศรีทวารวดี 

Mahachulalongkorntajavidyalaya University, 
Buddhapaya Sri Thawarawadee Buddhist College 

1Email: satipanalyo@gmail.com 

บทคัดย่อบทคัดย่อ  
งานวิจัยนี้  มีวัตถุประสงค์ 3 ประการ คือ 1) เพื่อหลักปฏิจจสมุปบาทในคัมภีร์

พระพุทธศาสนาเถรวาท 2) เพื่อศึกษาการบรรลุธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท และ 3) 
เพื่อวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างหลักปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรม ผลการวิจัยพบว่า 
ปฏิจจสมุปบาท เป็นหลักการส าคัญในทางพระพุทธศาสนา ที่ได้แสดงถึง กระบวนการของกฎ
ของธรรมชาติ เป็นหลักความจริงที่มีอยู่โดยธรรมดา ซึ่งมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์เป็นเหตุปัจจัย
ในลักษณะที่เป็นลูกโซ่ตลอดสาย ทั้งสายเกิดและสายดับ ในวิถีทางแห่งชีวิตตั้งแต่เกิดจนตายโดย
หลักปฏิจจสมุปบาทมีความสัมพันธ์กับองค์ธรรมที่เป็นกระบวนการ คือ ขันธ์ 5, ไตรลักษณ์, 
อริยสัจจ์ 4 และมรรค 8 การบรรลุธรรม เป็นเป้าหมายสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา โดยผู้
มุ่งหวังเพื่อบรรลุธรรมจะต้องเป็นผู้รู้แจ้งในอริยสัจ 4 และวิธีการฝึกหัดพัฒนาตนตามกรอบของ
อริยมรรคมีองค์ 8 ประการ ผ่านกระบวนการปฏิบัติตามหลักไตรสิกขา เพื่อพัฒนาตนให้เข้าถึง
สภาวธรรมแห่งการบรรลุธรรมตั้งแต่ขั้นโสดาบันจนถึงพระนิพพาน อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของ
พระอริยสาวก 

Received May 30, 2019; Revised July 5, 2019; Accepted August 20, 2019 



226  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2562) 

ผลการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างหลักปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรม พบว่า 
หลักปฏิจจสมุปบาทนั้น เป็นกระบวนการแห่งเหตุปัจจัยในวงจรของชีวิตมนุษย์ โดยเริ่มจากตัว
อวิชชา ตลอดจนชรา มรณะ เป็นต้น อวิชชา คือความไม่รู้ ในขันธ์ 5 พระไตรลักษณ์ มีอนิจจัง 
ทุกขัง และอนัตตา มีการเวียนว่ายตายเกิดไม่จบสิ้น ที่ เป็นกฎส าคัญแห่งธรรมชาติอันเป็นสาย
เกิด ส่วนการบรรลุธรรมนั้น มีความสัมพันธ์กันกับหลักปฏิจจสมุปบาท เพราะผู้ที่จะบรรลุธรรม
ต้องเป็นผู้รู้แจ้งในกฎธรรมชาติ คือ เป็นผู้ละอาสวกิเลสและสังโยชน์ทั้งหลาย โดยไม่เกี่ยวข้องกับ
เหตุปัจจัยแห่งวงจรชีวิตที่เป็นสายดับ โดยเฉพาะพัฒนาตนถูกต้องตามหลักไตรสิกขา จนได้
บรรลุปัญญาสูงสุด คือ พระนิพพาน  
 
ค าส าคญั: การวิเคราะห์ความสัมพันธ;์ หลักปฏิจจสมุปบาท; การบรรลธุรรม 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



227 

 

Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 2 (May - August 2019) 

AAbbssttrraacctt  
 

This research is of three objectives as 1) to study the Paticca-samuppada 
principle in the Theravada Buddhist scriptures, 2) to study the Dhamma 
attainment in the Theravada Buddhist scriptures, and 3) to analyze the 
relationship between Paticca-samuppada with the Dhamma attainment. 
The Paticca-samuppada is the critical principle in Buddhism demonstrating the 
processes of the natural laws. They were the truths which naturally existed, 
interrelated and characteristically caused a chain throughout the line both in 
the line of birth and in the line of death in the course of life since birth until 
death. The Paticca-samuppada principle had the relationship with Dhamma 
pertaining to the processes, which were the 5 Khanda (The Five Aggregates), the 
Tilakkhana (the Three Characteristics), the 4 Ariyasacca (The Four Noble Truths) 
and the 8 ariyamacca (the Noble Eightfold Path). The Dhamma attainment is the 
ultimate goal in Buddhism. The who expected to attain the Dhamma is required 
to be enlightened in the 4 Ariyasacca and the practical method of self-
development framed by the 8 Ariya-magga. This was through practicing the 
Tilakkhana in order to develop oneself to reach the Dhamma state of its 
attainment beginning from the stage of the Sotapanna (the first stage of noble) 
until Nibbana which was the ultimate goal of Noble disciple. 

In analyzing the relationship between the Paticca-samuppada principle 
with the Dhamma attainment in the Theravada Buddhist scriptures, it was found 
that the Paticca-samuppada principle is the process of causes in the human life 
cycle. It begins with Avijja (ignorance) including aging and death and so on. Avijja 
refers to ignorance in the 5 Khanda involving Aniccata (impermanence), Dukkha 
(suffering) and Anattata (soullessness). There is endless rebirth, which defines 
the critical laws of nature and the line of birth. As of the Dhamma attainment, 
there is relationship with the Paticca-samuppada principle because the Dhamma 
achievers are demanded to be enlightened with the natural laws, that is a 
person who is detached with all of the asava-kilesa (mental intoxication or 
canker) It does not relate to the causes of the death cycle in particular. The 



228  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2562) 

right self-development under the principle of the threefold Training until 
attaining to the zenith of wisdom, that is Nibbana (the Summum Bonum of 
Buddhism). 
 
Keywords: Relationship Analysis; Paticca-samuppada Principle; the Dhamma  
                Attainment 
 
บทน าบทน า  

ปฏิจจสมุปบาทเป็นหลักธรรมมีความส าคัญที่พระพุทธเจ้าทรงแสดง ถึงสภาวะที่ต่าง
ฝ่ายต่างเป็นปัจจัยให้กันและกัน โดยการอาศัยกันซึ่งกันของอวิชชา สังขาร วิญญาณ นามรูป 
สฬายตนะ ผัสสะ เวทนา ตัณหา อุปาทาน ภพ ชาติ ชรามรณะ ธรรมทั้ง 12 ประการนี้เกิดขึ้น
และเป็นต้นเหตุของการเกิดความทุกข์ และการสืบต่อของภพชาติ และพระองค์ยังทรงแสดงใน
รูปของกฎธรรมชาติ เป็นกฎเกณฑ์ที่ไม่มีการเปลี่ยนแปลง ตามกาลเวลา แม้พระพุทธเจ้าทุก
พระองค์จะทรงอุบัติขึ้นในเวลาที่ต่างกัน แต่กฎธรรมชาติของปฏิจจสมุปบาทก็ยังคงอยู่
เหมือนเดิมไม่มีพระเจ้าหรือศาสดาองค์ใด บัญญัติหรือสร้างขึ้นมา ไม่เกี่ยวกับการอุบัติของพระ
ศาสดาทั้งหลาย การตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า พระองค์ได้ทรงค้นพบ และได้แสดงความเป็นไป
ของปฏิจจสมุปบาท ว่าเป็นสภาวธรรมที่เป็นที่เกิดขึ้นแห่งทุกข์ และเพื่อใช้ในการดับทุกข์ ของ
สรรพสัตว์ทั้งหลาย ดังมีพระพุทธพจน์แสดงไว้ว่า ตถาคตทั้งหลาย จะอุบัติหรือไม่ก็ตาม ธาตุ 
(หลัก) นั้น ก็ยังคงมีอยู่ เป็นธรรมฐิติ เป็นธรรมนิยาม คือหลักอิทัปปัจจยตา (Thai Tripitaka 
16/20/33) ตถาคตตรัสรู้ เข้าถึงหลักนั้นแล้ว จึงบอก แสดงวางเป็นแบบ ตั้งเป็นหลัก เปิดเผย 
แจกแจง ท าให้เข้าใจง่ายว่า สังขารทั้งปวงไม่เที่ยง สังขาร ทั้งปวง เป็นทุกข์ ธรรมทั้งปวงเป็น
อนัตตา (Thai Tripitaka 20/576/368) 

จากพุทธพจน์ที่ยกขึ้นมาแสดงนี้ จะเห็นว่า ปฏิจจสมุปบาทนั้นเป็นสภาวธรรมที่มีอยู่
แล้วโดย ธรรมชาติ พระพุทธเจ้าทรงค้นพบที่เรียกว่าตรัสรู้ธรรม และทรงน าหลักธรรมที่ทรงตรัส
รู้ มาแสดงและวางเป็นหลัก เพื่อให้ผู้สนใจเข้ามาศึกษา และน าไปปฏิบัติ เพื่อความหลุดพ้นจาก
ความทุกข์ เพื่อให้เกิดความชัดเจนจะขออ้างถึงพุทธประวัติในตอนที่เจ้าชายสิทธัตถะ(พระ
โพธิสัตว์)ตัดสินใจที่จะออกบวช พระองค์ทรงท าความเพียรด้วยการทรมานร่างกายอยู่เป็นเวลา 
6 ปี แต่ไม่สามารถบรรลุธรรมได้ จึงหันกลับฉันอาหารเหมือนเดิม จนถึงวันขึ้น 15 ค่ า เดือน 6 
(วันวิสาขบูชา) พระองค์ได้ตัดสินพระทัยแน่วแน่ว่า จะนั่งบ าเพ็ญบารมีที่ใต้ต้นโพธิ์ ริมฝั่งแม่น้ า
เนรัญชรา โดยทรงตั้งพระทัย แน่วแน่ว่า ถ้าเรายังไม่บรรลุสัมมาสัมโพธิญาณตราบใด เราจักไม่
ลุกขึ้นตราบนั้น แม้ว่าเลือดและเนื้อจะเหือดแห้งไป เหลือแต่หนัง เอ็นและกระดูกก็ตามที เมื่อ



229 

 

Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 2 (May - August 2019) 

เวลาผ่านไปตามล าดับ พระองค์ได้บรรลุญาณทั้ง 3 คือ บุพเพนิวาสานุสสติญาณ ระลึกชาติได้ 
จุตูปปาตญาณ ตาทิพย์ และญาณสุดท้ายคือ อาสวักขยญาณ สิ้นอาสวะ คือ ได้ตรัสรู้อริยสัจ 4 
หลังจากที่พระองค์ตรัสรู้แล้ว พระพุทธเจ้าประทับอยู่ใต้ต้นโพธิ์ พระองค์ทรงเสวยวิมุตติสุขอยู่
ตลอด 7 วัน ภายใน 7 วันพระพุทธองค์ทรงพิจารณาธรรมที่พระองค์ทรงตรัสรู้ คือ อริยสัจ 4 
หรือ หลักปฏิจจสมุปบาทซึ่งมีความหมายอันเดียวกัน พระองค์ทรงพิจารณาทั้งอนุโลมและ
ปฏิโลม คือ เพราะอวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมี เพราะสังขารเป็นปัจจัย ฯลฯ ปฏิโลม เพราะ
อวิชชาดับ สังขารจึงดับ เพราะสังขารดับ...ฯลฯ  

ความส าคัญของหลักปฏิจจสมุปบาทในฐานะเป็นหลักธรรมส าคัญที่พระพุทธเจ้าทรง
ตรัสรู้ ไม่เพียงอธิบายให้เข้าใจในเหตุปัจจัยต่าง ๆ ที่ท าให้เกิดขึ้นของความทุกข์ หรือความสุข
ของชีวิตเท่านั้น แต่สามารถจะอธิบายให้เข้าใจปรากฏการณ์ต่าง ๆ ของธรรมชาติที่เกิดขึ้น 
(Buddhatasa Bikkhu, 2014) ซึ่งมีการสืบต่อกันมาไม่จบไม่สิ้นรวมไปถึงความทุกข์ของสัตว์โลก
ด้วย แต่เมื่อพระพุทธเจ้าทรงอุบัติขึ้นและทรงตรัสรู้ (ดับทุกข์) และสามารถดับวงจรการเกิดขึ้น
ของปฏิจจสมุปบาทได้  พระองค์ก็ทรงน าหลักะรรมที่พระองค์ทรงตรัสรู้  มาสั่ งสอน
พุทธศาสนิกชน ผู้มีความสนใจให้เข้ามาศึกษาและปฏิบัติตาม แต่การที่สามารถศึกษาและเข้าถึง
การบรรลุธรรมที่เป็นจุดสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา เราต้องมีความเข้าใจ ปฏิจจสมุปบาท 
เพราะเห็นปฏิจจสมุปบาทเท่ ากับเราเห็นธรรม ดังที่พระพุทธเจ้าได้ตรัสไว้ว่า “ผู้ ใด
เห็นปฏิจจสมุปบาท ผู้นั้นชื่อว่าเห็นธรรม ผู้ใดเห็นธรรม ผู้นั้นชื่อว่า เห็นปฏิจจสมุปบาท” (Thai 
Tripitaka 12/306/338) 

จากความเป็นมาข้างต้นจะเห็นได้ว่าหลักธรรมเรื่องปฏิจจสมุปบาทเป็นหลักธรรมที่มี
ความส าคัญของพุทธศาสนาเถรวาท เป็นหลักธรรมที่อธิบายถึงหลักของธรรมชาติที่มีอยู่โดย
ปกติที่พระพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ ด้วยพระองค์เอง แล้วน ามาสั่งสอนชาวโลก แสดงให้เห็นถึงความ
เป็นมาของทุกข์ที่ชาวโลกก าลังประสพอยู่ล้วนมีต้นเหตุมีปัจจัยมาจากอะไร ไม่ได้มีผู้ใดมา
บันดาลให้เกิดขึ้น และเราสามารถจะดับทุกข์ได้ ก็ด้วยตนเองการศึกษาหลักปฏิจจสมุปบาท
เพื่อให้ทราบถึงเหตุปัจจัยที่ท าให้เกิดทุกข์ และสามารถดับทุกข์ได้ เรียกว่า บรรลุธรรม ตั้งแต่
ชั้นต้นคือพระโสดาบัน จนถึงพระอรหันต์ ได้โดยวิธีการใด เป็นการแสดงแก่นแท้ของค าสอนทาง
พระพุทธศาสนา (P.A. Payutto, 2001) ที่สอนให้สาวกรู้จักการใช้การปฏิบัติตามหลักธรรม 
เรื่องปฏิจจสมุปบาทและหลักธรรมที่สนับสนุนหรือขัดขวางต่อการบรรลุธรรม (Poonyanupab, 
2007) ฉะนั้น ปฏิจจสมุปบาทจึงเป็นหมวดธรรมหนึ่งที่มีความส าคัญในพระพุทธศาสนาสามารถ
น าไประยุกต์ใช้ในด้านต่างๆ ได้อย่างมากมาย (Wannapok, 1997) ในโลกปัจจุบันพวกเรามัก
พูดถึงการเราจะท าอย่างไรให้สามารถพ้นจากความทุกข์ อยากให้ประสบแต่ความสุข การศึกษา
หลักธรรมทางพุทธศาสนาโดยเฉพาะหลักปฏิจจสมุปบาท เพื่อน าประยุกต์ใช้ในชีวิตประจ าวัน 



230  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2562) 

แต่คนในยุคปัจจุบันส่วนใหญ่ ไม่สนใจที่จะศึกษาถึงเนื้อหาของธรรมะ ให้เข้าใจอย่างถ่องแท้
เสียก่อน เราจึงมีความเข้าใจธรรมะไปในทางที่ไม่ถูกต้อง และไม่สามารถน าธรรมะไปประยุกต์ใช้
ได้ เช่น การสวดวิงวอนขอต่อสิ่งศักดิ์สิทธิ์เพื่อให้ได้สิ่งที่ต้องการโดยที่ไม่ต้องลงมือท าให้เข้าใจ
เสียก่อน 

ดังนั้น ในการวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรม จึงเป็น
หลักการส าคัญในทางพระพุทธศาสนา ซึ่งนอกจะมีศึกษาเกี่ยวกับหลักปฏิจจสมุปบาทแล้วแต่ยัง
แง่มุมที่ยังไม่มีผู้ศึกษาเกี่ยวกับความสัมพันธ์กันหลักปฏิจจสมุปบาทกับบรรลุธรรมว่ามี
ความสัมพันธ์กันอย่างไร เพื่อเป็นแนวทางการประพฤติปฏิบัติ การน าไปใช้ในชีวิตประจ าวัน 
น าไปเผยแผ่ และจะเป็นประโยชน์กับผู้ที่มีความสนใจ ในเรื่องหลักปฏิจจสมุปบาทและการ
บรรลุธรรมต่อไป 
 
วัตถุประสงค์การวิจัยวัตถุประสงค์การวิจัย  

1. เพื่อศึกษาหลักปฏิจจสมุปบาทในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
2. เพื่อศึกษาการบรรลุธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท 
3. เพื่อศึกษาวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างหลักปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรม 

 
วิธีด าเนินการวิจัยวิธีด าเนินการวิจัย  

การวิจัยครั้งนี้เป็นการวิจัยเชิงเอกสาร (Documentary Research) ศึกษาเนื้อหาจาก
พระไตรปิฏก คัมภีร์อรรถกถา ฏีกา งานวิชาการ และงานวิจัยต่าง ๆ ที่ เกี่ยวข้องกับ
ความสัมพันธ์ระหว่างปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท โดย ผู้วิจัย
ได้จัดขั้นตอนแห่งการด าเนินการวิจัย (Research Process) ดังต่อไปนี ้

1.ขั้นตอนที่หนึ่ง การศึกษาข้อมูลขั้นปฐมภูมิ (Primary sours) จะศึกษาข้อมูลจาก
พระไตรปิฎก และเอกสารชั้นทุติยภูมิ (Secondary sources) อรรถกถาพระไตรปิฎก รวมทั้ง
หนังสือข้อเขียน งานวิจัย และบทความต่าง ๆ ที่ เกี่ยวข้องกับความสัมพันธ์ระหว่าง 
ปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท ซึ่งมีประเด็นที่ผู้วิจัยสนใจ ได้แก่
ความหมายของปฏิจจสมุปบาทและการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท ความเป็นมา
ของปฏิจจสมุปบาทและการบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเถรวาท องค์ประกอบของ 
ปฏิจจสมุปบาทและการบรรลุธรรมที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท 

2. ขั้นตอนที่สอง วิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปฏิจจสมุปบาทกัรบการบรรลุธรรม ซึ่ง
มีประเด็นที่ผู้วิจัยสนใจ ได้แก่ ความเป็นมาของปฏิจจสมุปบาท ความสัมพันธ์ระหว่าง 
ปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลุธรรม บุคคลผู้เป็นมูลเหตุของความสัมพันธ์ของปฏิจจสมุปบาท 



231 

 

Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 2 (May - August 2019) 

และการบรรลุธรรมที่ปรากฏในพระพุทธศาสนาเถรวาท และผลที่เกิดขึ้นจากความสัมพันธ์
ระหว่างของปฏิจจสมุปบาทและการบรรลุธรรม 

3. ขั้นตอนที่สาม สรุปผลการวิจัยให้สอดคล้องกับวัตถุประสงค์ที่ได้ตั้งไว้ตามล าดับ และ
น าเสนอผลการวิจัยและข้อเสนอต่อไป 
 
ผลการวิจัยผลการวิจัย  

1. หลักปฏิจจสมุปบาทในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  
ความหมายของ “ปฏิจจสมุปบาท” มาจากค าว่า ปฏิจจะ กับ สมุปบาท ปฏิจจ 

หมายถึง กิริยาอาการที่อาศัยกัน และสมุปบาท การเกิดขึ้นโดยชอบ หมายถึง กิริยาอาการที่
อาศัยกัน และสมุปบาท หมายถึง การเกิดขึ้นโดยชอบ เมื่อรวมกันปฏิจจสมุปบาทจึงหมายถึง
ปัจจัยที่อาศัยกันเกิดขึ้นโดยชอบ (Thai Tripitaka 13/330/407) โดยธรรมที่อาศัยกันและกัน
เกิดขึ้น คือ อวิชชาเป็นปัจจัย สังขารจึงมี เพราะสังขารเป็นปัจจัย วิญญาณจึงมี เพราะวิญญาณ
เป็นปัจจัย นามรูปจึงมี เพราะนามรูปเป็นปัจจัย สฬายตนะจึงมี เพราะสฬายตนะเป็นปัจจัย 
ผัสสะจึงมี เพราะผัสสะเป็นปัจจัย เวทนาจึงมี เพราะเวทนาเป็นปัจจัย ตัณหาจึงมี เพราะตัณหา
เป็นปัจจัย อุปาทานจึงมี เพราะอุปาทานเป็นปัจจัย ภพจึงมี เพราะภพเป็นปัจจัย ชาติจึงมี 
เพราะชาติเป็นปัจจัย ชรา ความแก่) มรณะ (ความตาย) โสกะ (ความเศร้าโศก) ปริเทวะ (ความ
คร่ าครวญ) ทุกข์ (ความทุกข์กาย) โทมนัส (ความทุกข์ใจ) และอุปายาส (ความคับแค้นใจ) จึงมี
การเกิดขึ้นแห่งความทุกข์ทั้งมวล (Thai Tripitaka 35/225/219)  

นอกจากนี้แล้วในปัจจยสูตร พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า “ภิกษุทั้งหลาย ตถาคตทั้งหลายจะ
เกิดขึ้นหรือไม่ก็ตาม ธาตุ (ความจริง) นั้นก็คงอยู่ ยังคงเป็นธัมมฐิตา ธัมมนิยามตา อิทัปปัจจยตา 
ตถตา อวิตฺถตา อนัญญตา” (Thai Tripitaka 16/20/34) จะเห็นว่า พระสัมมาสัมพุทธเจ้ามักจะ
ตรัสเรื่อง ปฏิจจสมุปบาทกับพุทธบริษัทด้วยค าที่เข้าใจกันในกลุ่มของพุทธบริษัท เช่น ปัจจยา
การ (ธรรมที่อาศัยกันเกิดขึ้น) (Thai Tripitaka 16/71/156) ธรรมฐิติ (ความตั้งอยู่เป็นธรรมดา) 
ธรรมนิยาม (ความแน่นอนเป็นธรรมดา) (Thai Tripitaka 14/421/476) อิทัปปัจจยตา (สิ่งนี้
เป็นปัจจัยต่อสิ่งนี้) (Thai Tripitaka 4/7/11) ตถตา (ความเป็นจริงของธรรม) อวิตถตา (ความ
ไม่คลาดเคลื่อน) และอนัญญถตา (ความไม่เป็นอย่างอื่น) (Thai Tripitaka 16/20/35) ธรรม
ทั้งหลายอาศัยกันและกันยังผลธรรมให้เกิดขึ้นสืบเนื่องกัน หรืออาการที่เป็นปัจจัยแก่กันได้ ( 
P.A. Payutto, 2016) ซึ่งเป็นหลักการส าคัญในทางพระพุทธศาสนา ที่ได้แสดงถึงกระบวนการ
ของกฎของธรรมชาติ เป็นหลักความจริงที่มีอยู่โดยธรรมดา ซึ่งมีความเกี่ยวข้องสัมพันธ์เป็นเหตุ
ปัจจัยในลักษณะที่เป็นลูกโซ่ตลอดสายในวิถีทางแห่งชีวิตตั้งแต่เกิดจนตาย โดยหลักปฏิจจสมุป
บาทมีความสัมพันธ์กับองค์ธรรมที่เป็นกระบวนการ เป็นธรรมที่อาศัยซึ่งกันและยังผลธรรมให้



232  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2562) 

เกิดขึ้น โดยปัจจัยทั้ง 12 อย่างนี้ เป็นเหตุปัจจัยซึ่งกันและกัน และแต่ละอย่างก็ท าหน้าที่
อุปการะธรรมทั้งหลายที่ยังไมเกิดใหเกิดขึ้น และอุปการะธรรมทั้งหลายที่เกิดขึ้น แล้วให้มีความ
เจริญตั้งมั่นยิ่งๆ ขึ้นไป การหมุนเวียนของปฏิจจสมุปบาททั้งฝ่ายเกิดและทั้งฝ่ายดับ ปัจจุบันภพ
เกิดขึ้นไดเพราะ อาศัยการสืบทอดเหตุปจจัยของปฏิจจสมุปบาท องคธรรม 12 ที่อาศัยกันและ
กัน ผลธรรมจึงเกิดขึ้น สวนการสืบทอดเหตุปัจจัยให้ ข้ามภพ ข้ามชาติอย่างต่อเนื่องนั้น 

โดยสรุปหลักปฏิจจสมุปบาท ถือเป็นเรื่องยากในการเข้าใจองค์ธรรมทั้งหลายที่มีความ
เกี่ยวข้องกับหลักปฏิจจสมุปบาท ไม่ว่าเป็นเรื่องของขันธ์ 5, พระไตรลักษณ์, อริยสัจจ์ 4 และ
มรรคมีองค์ 8 เป็นต้น ซึ่งล้วนแล้วเป็นธรรมที่สัมพันธ์กันกับหลักปฏิจจสมุปบาท เพราะอาศัย
หลักการสืบทอดเหตุปจจัย ดังนั้น องคธรรม 12 ของปฏิจจสมุปบาท เมื่อน ามาพิจารณาใน
รูปแบบของการแสดงปฏิจจสมุปบาท มี 2 อย่าง คือ (1) ปฏิจจสมุปบาทฝ่านอนุโลม (ฝ่ายเกิด) 
และ (2) ปฏิจจสมุปบาทฝ่ายปฏิโลม (ฝ่ายดับ) ด้วยเหตุนี้ การแสดงปฏิจจสมุปบาทของพระ
สัมมา-สัมพุทธเจา มี 4 อย่าง คือ (1) จากต้นจนถึงปลาย (2) จากกลางไปถึงปลาย (3) จาก
ปลายจนถึงต้น (4) จากกลางจนถึงต้น พระอริยบุคคล 4 คือ ผู้ละกิเลสได้ตามล าดับ ตั้งแต่ พระ
โสดาบันจนถึงพระอรหันต์ ซึ่งละกิเลสไดโดยเด็ดขาด 

2. การบรรลุธรรมในคัมภีร์พระพุทธศาสนาเถรวาท  
 ผลการวิจัย พบว่า การบรรลุธรรมในพระพุทธศาสนาเป็นจุดหมายสูงสุดในทาง
พระพุทธศาสนา โดยค าว่า บรรลุ หมายถึงพรอม ถึง ถูกต้อง ท าให้แจ้ง(Thai Tripitaka 
31/198/322) และค าว่า ธรรม หมายถึง พระสัทธรรมที่พระสัมมาสัมพุทธเจ้าทรงตรัสรู้ไดแก
ปฏิจจสมุปบาท หรือ อริยสัจ 4 เมื่อน าค าสองค า มารวมกันจึงแปลว่า การถึง หรือการรูแจ้ง
ในปฏิจจสมุปบาท หรืออริยสัจ 4 (Thai Tripitaka 30/110/371) ข้าถึงโลกุตตรธรรม 9 
ประการ คือ มรรค 4 ผล 4 นิพพาน 1 การบรรลุธรรมหมายถึง พระสัทธรรมที่พระสัมมาสัม
พุทธเจ้าทรงตรัสรู้  คือ การเกิดปัญญาเห็นแจ้งในหลักโลกุตตรธรรม 9 (Thai Tripitaka 
31/43/511-512) และอริยสัจ 4 (Thai Tripitaka 19/1091/505-606) ขั้นอันสูงสุด หมายถึง 
การบรรลุวิชชา 3 และวิมุตติ ส าเร็จเป็นพระอริยบุคคล 4 ประเภท คือ พระโสดาบัน พระ
สกทาคามี พระอนาคามี และพระอรหันต์ พุทธศาสนามีค าที่ใช้ในการบรรลุธรรม เช่นปฏิเวธ: 
ความแทงตลอด (มรรคปัญญา), ปัตติ: ถึงแล้ว, บรรลุแล้ว, อภิสมโย: ความถึงพร้อมเฉพาะ, สัจฉิ
กิริยา: การท าให้แจ้ง, ญาณทัสสนะ: รู้เห็นด้วยปัญญา, วิโมกข์: ความหลุดพ้น เป็นตน้ การบรรลุ
ธรรมเป็นเป้าหมายสูงสุดในพุทธศาสนา เพื่อการเข้าถึงพระนิพพาน คือการดับทุกข์พร้อมด้วย
ตัณหา และกองทุกข์ทั้งปวง เข้าสู่โลกุตตรธรรม (P.A. Payutto, 2016) 

โดยสรุป การบรรลุธรรมตามพระสัทธรรมค าสอนของพระสัมมาสัมพุทธเจ้าที่ทรงตรัสรู้ 
ให้เกิดปัญญาเห็นแจ้งในหลักโลกุตตรธรรม 9 และอริยสัจ 4 ขั้นสูงสุด คือบรรลุวิชชา 3 และ 



233 

 

Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 2 (May - August 2019) 

วิมุตติ ส าเร็จเป็นพระอริยบุคคล 4 ประเภท คือ (1) พระโสดาบัน (2) พระสกทาคามี (3) พระ
อนาคามี และ (4) พระอรหันต์ พุทธศาสนามีค าที่ใช้ในการบรรลุธรรม เช่น ปฏิเวธ: ความแทง
ตลอด (มรรคปัญญา), ปัตติ: ถึงแล้ว, บรรลุแล้ว, อภิสมโย: ความถึงพร้อมเฉพาะ, สัจฉิกิริยา: 
การท าให้แจ้ง, ญาณทัสสนะ: รู้เห็นด้วยปัญญา, วิโมกข์: ความหลุดพ้น เป็นต้น การบรรลุธรรม
เป็นเป้าหมายสูงสุดในพระพุทธศาสนา เพื่อการเข้าถึงพระนิพพาน คือ การดับทุกข์พร้อมด้วย
ตัณหา และกองทุกข์ทั้งปวง เข้าสู่โลกุตตรธรรม 
 3. วิเคราะห์ความสัมพนัธ์ระหว่างหลักปฏิจจสมุปบาทกับการบรรลธุรรม  
 ผลการวิจัย พบว่า หลักปฏิจจสมุปบาทนั้น เป็นกระบวนการแห่งเหตุปัจจัยในวงจรของ
ชีวิตมนุษย์ โดยเริ่มจากตัวอวิชชา ตลอดจนจชรา มรณะ เป็นต้น อวิชชา คือความไม่รู้ ในขันธ์ 5 
พระไตรลักษณ์ มีอนิจจัง ทุกขัง และอนัตตา มีการเวียนว่ายตายเกิดไม่จบสิ้น ที่เป็นกฎส าคัญ
แห่งธรรมชาติอันเป็นสายเกิด ส่วนการบรรลุธรรมนั้นมีความสัมพันธ์กันกับหลักปฏิจจสมุปบาท
ในฐานะเป็นเครื่องเกื้อหนุน เพราะผู้ที่จะบรรลุธรรมต้องเป็นผู้รู้แจ้งในกฎธรรมชาติ คือ เป็นผู้ละ
อาสวกิเลส และสังโยชน์ทั้งหลาย โดยไม่เกี่ยวข้องกับเหตุปัจจัยแห่งวงจรชีวิตที่เป็นสายดับ โดย
การพัฒนาตนถูกต้องตามหลักไตรสิกขา จนได้บรรลุปัญญาสูงสุดในทางพระพุทธศาสนา โดยมี
ลักษณะที่สัมพันธ์กันดังนี ้

ความสัมพันธ์กับการบรรลุธรรมขั้นพระโสดาบัน คือ ผู้ถึงกระแสสู่พระนิพพาน เป็นผู้
ละสังโยชน์ได้ 3 คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส ในระดับพระโสดาบัน แม้จะละ
สังโยชน์ 3 ข้อ ค าว่า สังโยชน์ หมายถึง เครื่องผูก หมายถึง กิเลสที่ผูกใจสัตว์ หรืออกุศลธรรมที่
ผูกมัดสัตว์ไว้กับ ทุกข์ในสังสารวัฏฏะ เหมือนผูกเทียมสัตว์ไว้กับรถ เรียกว่า โอรัมภาคิยสังโยชน์ 
ที่เป็นสังโยชน์ เบื้องต่ า ส่วนนลักษณะของปฏิจจสมุปบาทที่ความสัมพันธ์กันกับการบรรลุธรรม 
คือ หลักอินทรีย์ 5 เป็นหลักธรรมที่ช่วยส่งเสริมธรรมอันฝักฝ่ายแห่งกุศล คือ อิทธิบาท 4 คือ 
สัทธินทรีย์ ความศรัทธาช่วยส่งเสริมฉันทะ ความพอใจในอิทธิบาท วิริยินทรีย์ ช่วยส่งเสริมวิริยะ
ความเพียรในอิทธิบาท สมาธินทรีย์ช่วยส่งเสริมจิตตะความตั้งใจในอิทธิบาท ปัญญินทรีย์ ช่วย
ส่งเสริม วิมังสา ความเอาใจใส่ในสิ่งนั้นในอิทธิบาท การพิจารณาใคร่ครวญ ในอิทธิบาท 4 ก็เป็น
การส่งเสริม สตินทรีย์ หลักธรรมเป็นฝ่ายกุศลมีการส่งเสริมซึ่งกันและกัน  

ความสัมพันธ์กับการบรรลุพระสกทาคามี หรือ สกิทาคามี เป็นผู้กลับมาเพียงครั้งเดียว 
เป็นชื่อเรียก พระอริยบุคคลล าดับที่ 2 ใน 4 ประเภท ที่เรียกว่า “ผู้กลับมาเพียงครั้งเดียว” 
หมายถึง พระสกิทาคามี จะเกิดในกามาวจรภพอีกเพียงครั้งเดียวเท่านั้น ก็จะถึงพระนิพพาน ผู้
ได้บรรลุสกทาคามิผล โดยผู้จะบรรลุนั้นต้องเป็นผู้ที่ละสังโยชน์เบื้องต่ า 3 เช่นเดียวกับพระ
โสดาบัน อีกทั้งท าสังโยชน์เบื้องต่ าอีกสองประการที่เหลือให้เบาบางลงด้วย ได้แก่ (1) กามราคะ 
และ (2) ปฏิฆะ ส่วนลักษณะปฏิจจสมุปบาทที่ความสัมพันธ์กับการบรรลุธรรมของพระ



234  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2562) 

สกทาคามี คือมีความเกี่ยวข้องกับกระบวนการละสภาวธรรมที่สัมพันธ์เกี่ยวข้องกันกับการบรรลุ
ธรรม คือ สฬายตนะ ผัสสะ และเวทนา โดยผู้บรรลุธรรมขั้นพระสกทาคามี คือ ผู้กลับมาอีกครั้ง
เดียวเป็นผู้ละสังโยชน์ได้ 3 ครั้งบรรลุเป็นพระโสดาบัน และท าราคะ โทสะ โมหะ ให้เบาบางลง 
พระสกทาคามี 3 ประเภท คือ (1) ผู้ได้บรรลุผลนั้นในกามภพ (2) ผู้ได้บรรลุผลนั้นในรูปภพ 
และ (3) ผู้ได้บรรลุผลนั้นในอรูปภพ 

ส าหรับความสัมพันธ์กับการบรรลุพระอนาคามี คือ ผู้ไม่มาเกิดอีก หมายความว่าจะไม่
กลับมาเกิดในกามาวจรภพอีก แต่จะเกิดในพรหมโลก อีกเพียงครั้งเดียว แล้วจะนิพพานจาก
พรหมโลกนั้นเลย อนาคามี เป็นชื่อเรียกของ พระอริยบุคคลประเภทที่ 3 เป็นผู้ละสังโยชน์เบื้อง
ต่ า กล่าวคือ (โอรัมภาคิยสังโยชน์) ทั้ง 5 ประการ ได้แล้ว แต่งยังเหลือสังโยชน์เบื้องสูง โดยโอ
รัมภาคิยสังโยชน์ (สังโยชน์เบื้องต่ า หรือขั้นหยาบ) 5 อย่าง ได้แก่ (1) สักกายทิฏฐิ (2) วิจิกิจฉา 
(3) สีลัพพตปรามาส (4) กามราคะ (5) ปฏิฆะ และส่วนลักษณะของปฏิจจสมุปบาทที่
ความสัมพันธ์กับการบรรลุธรรมของพระอนาคามี คือ การละอุปาทาน คือความยึดติดถือมั่นใน
เวทนาที่ชอบหรือชัง และภาวะชีวิตที่อ านวยเวทนาเข้ามาผูกพันกับตัว การเทิดค่าถือ
ความส าคัญของภาวะและสิ่งต่าง ๆ ในแนวทางที่เสริมหรือสนองตัณหาของตน โดยตัวอุปทาน 
พระสัมมาสัมพุทธเจาทรงตรัสว่า อุปาทาน คือ โลภเจตสิก และทิฏฐิเจตสิก มี 4 ประการ คือ 
(1) กามุปาทาน ความยึดมั่นในวัตถุกาม (2) ทิฏฺฐุปาทาน ความยึดมั่นในการเห็นผิด (3) สีลัพพ
ตุปาทาน ความยึดมั่นในการปฏิบัติผิด และ (4) อัตตวาทุปาทาน ความยึดมั่นในขันธ์ 5 ของตน 
โดยสรุป การบรรลุธรรมของพระอนาคามี คือผู้ไม่เวียนกลับมาอีกเป็นผู้ละสังโยชน์เบื้องต่ าได้ 5 
ได้แล้ว คือ สักกายทิฏฐิวิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ ปฏิฆะ ซึ่งพระอนาคามี 5 ประเภท 
ได้แก่ (1) อันตราปรินิพพายี คือ ผู้ปรินิพพานในระหว่างเกิดในสุทธาวาสชั้นใดชั้นหนึ่งแล้ว อายุ
ยังไม่ถึงกึ่งของอายุผู้ เกิดในชั้นสุทธาวาสก็ปรินิพพาน (2) อุปหัจจปรินิพพายี คือผู้เกิดใน
สุทธาวาสชั้นใดชั้นหนึ่งแล้วจวนจะถึงปรินิพพาน คือ อายุพ้นกึ่งแล้วจวนจะถึงสิ้นอายุจึง
ปรินิพพาน (3) อสังขารปรินิพพายี คือผู้บรรลุพระอรหัตผลโดยไม่ต้องใช้ความเพียรมาก (4) 
สสังขารปรินิพพายี คือผู้จะปรินิพพานโดยใช้ความเพียรมาก และ (5) อุทธังโสโตอกนิฏฐคามี 
คือผู้มีกระแสสูงขึ้นไปจนถึงชั้น อกนิฏฐภพ คือเกิดในสุทธาวาสชั้นใดชั้นหนึ่งแล้ว ก็เกิดเลื่อน
ต่อไปจนถึงชั้นอกนิฏฐภพ แล้วจึงปรินิพพานในชั้นอกนิฏฐภพนั้น 

ส าหรับหลักปฏิจจสมุปบาทที่มีความสัมพันธ์กับการบรรลุพระอรหันต์ โดยการบรรลุ
ธรรมขั้นพระอรหันต์ ผู้บรรลุธรรมระดับที่ 4 เป็นระดับสุดท้าย ผู้ได้บรรลุธรรมระดับนี้ เป็นผู้
หมดสิ้นอาสวะกิเลส อย่างไรก็ตามตัว “วิปัสสนูปกิเลส 10” เป็นสิ่งที่ท าให้วิปัสสนาหม่นหมอง 
จะเกิดแก่ผู้ปฏิบัติชอบ พากเพียรไม่ท้อถอยเป็นกิเลสอย่างละเอียด จะเกิดกับผู้เริ่มต้นบ าเพ็ญ
วิปัสสนาจะไม่เกิดขึ้นกับ (1) พระอริยสาวกผู้บรรลุปฏิเวธแล้ว (2) ผู้ปฏิบัติผิด เริ่มต้นมาแต่ศีล



235 

 

Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 2 (May - August 2019) 

วิบัติ (3) ผู้ละทิ้งกัมมัฏฐาน และ (4) บุคคลเกียจคร้าน แม้ปฏิบัติถูกต้องมาแต่เริ่มต้นมี 10 
ประการ ที่จะเกิดขึ้นแก่ผู้ที่ได้วิปัสสนาญาณอ่อน ๆ เป็นสิ่งที่น่าชื่นชมอย่างยิ่ง ไม่เคยประสบมา
ก่อน ท าให้ผู้ปฏิบัติเข้าใจผิด เป็นอันคลาดเคลื่อนจากวิปัสสนาวิถี คือพลาดจากทางวิปัสสนา
แล้วทิ้งกรรมฐานเดิมเสีย แล้วนั่งชื่นชมอุปกิเลสที่เกิดขึ้น อุปกิเลสเป็นปัจจัยให้ขบวนการเกิดขึ้น
ของปฏิจจสมุปบาทมีขึ้น คือ เมื่ออวิชชา คือความเห็นผิดเกิดขึ้นย่อมเป็นปัจจัยให้สังขาร (การ
ปรุงแต่ง) เกิดขึ้น และสังขารย่อมเป็นปัจจัยให้เกิดวิญญาณ...จนถึงอุปาทานย่อมเป็นปัจจัยให้
เกิดภพชาติไม่มีที่สิ้นสุด 
 
ข้อเสนอแนะข้อเสนอแนะ  

จากการวิจัยเรื่อง “การวิเคราะห์ความสัมพันธ์ระหว่างปฏิจจสมุปบาทกับการ 
บรรลุธรรม” ผู้วิจัยพบว่ามีข้อมูลส าคัญหลายเรื่องที่เป็นประโยชน์จึงขอเสนอแนะดังต่อไปน้ี 

1. ข้อเสนอแนะในการน าผลการวิจัยไปใช้  
ส าหรับการน าหลักความสัมพันธ์ระหว่างปฏิจจสุปบาทกับการบรรลุธรรมในทาง

พระพุทธศาสนานั้น ไม่ว่าจะเป็นการบรรลุธรรมของพระอนาคามี ขึ้นอยู่กับการละสังโยชน์เป็น
เกณฑ์และเป็นการแบ่งระดับการละกิเลสของพระอริยบุคคลตามล าดับ คือ ตั้งแต่พระโสดาบัน 
ละสังโยชน์ 3 ได้แก่ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพัตปรามาส พระสกทาคามี ละสังโยชน์ 3 
เหมือนพระโสดาบัน แต่สามารถปฏิบัติตนท าให้ตัว ราคะ โทสะ โมหะ เบาบางลง อันเป็นธรรม
ที่เป็นปัจจัยแห่งสังโยชน์ ตัณหาย่อมเจริญ ตัณหาเป็นปัจจัย อุปาทานจึงมี เพราะชาติเป็นปัจจัย 
ชรา มรณะ โสกะ ปริเทวะ ทุกข์ โทมนัส และอุปายาส จึงมี ความเกิดขึ้นแห่งกองทุกข์จึงมี และ
พระอนาคามี ละสังโยชน์ 5 อย่างได้ คือ สักกายทิฏฐิ วิจิกิจฉา สีลัพพตปรามาส กามราคะ และ
ปฏิฆะ จะเป็นความสัมพันธ์กับบรรลุธรรมในระดับพระอรหันต์ อันเป็นเป้าหมายสูงสุดของการ
ฝึกหัดพัฒนาปัญญาในทางพระพุทธศาสนา 

อย่างไรก็ตาม ส าหรับการน าไปใช้เพื่อพัฒนาปัญญาเพื่อให้บรรลุขั้นสูงสุดนั้น สิ่งส าคัญ
สุดต้องศึกษาหรือปฏิบัติตามกระบวนการแห่งไตรสิกขา สามารถท าให้บริบูรณ์ในขั้นศีล ขั้น
สมาธิ และขั้นปัญญา โดยหลักไตรสิกขา ถือเป็นข้อธรรมที่ควรศึกษา เป็นข้อปฏิบัติที่พึงศึกษา 
การฝึกฝนอบรมตนให้ครบทั้ง 3 อย่างคือ (1) อธิสีลสิกขา คือศึกษาเรื่องศีล อบรมปฏิบัติให้
ถูกต้องดีงาม ให้ถูกต้องตามหลักจุลศีล มัชฌิมศีล และมหาศีล ตลอดถึงปฏิบัติอยู่ในหลักมัชฌิม
ศีล และมหาศีล ตลอดถึงปฏิบัติอยู่ ในหลักอินทรียสังวร สติสัมปชัญญะ และสันโดษ  
(2) อธิจิตตสิกขา คือศึกษาเรื่องจิต อบรมจิตให้สงบมั่นคงเป็นสมาธิ ได้แก่การบ าเพ็ญสมถกรรม
ฐานของผู้สมบูรณ์ด้วยอริยศีลขันธ์จนได้บรรลุฌาน 4 (3) อธิปัญญาสิกขา คือศึกษาเรื่องปัญญา
อบรมตนให้เกิดปัญญาแจ่มแจ้ง ได้แก่การบ าเพ็ญวิปัสสนากรรมฐาน 



236  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับที่ 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2562) 

2. ข้อเสนอแนะในการวิจัยต่อไป 
ส าหรับข้อเสนอแนะในการวิจัยต่อไปนั้น จาการศึกษาความสัมพันธ์ระหว่างปฏิจจสุปบาทกับ
การบรรลุธรรมในทางพระพุทธศาสนานั้น ไม่ว่าจะเป็นการบรรลุธรรมของพระอนาคามี ขึ้นอยู่
กับการละสังโยชน์เป็นเกณฑ์และเป็นการแบ่งระดับการละกิเลสของพระอริยบุคคลตามล าดับ 
คือ ตั้งแต่พระโสดาบัน พระสกทาคามี พระอนาคามี และการบบรรลุธรรมในระดับพระอรหันต์ 
มีข้อเสนอในการวิจัยในหัวข้อที่น่าสนใจดังต่อไปนี ้

1) วิเคราะห์ความเชื่อเรื่องการบรรลุธรรมของกลุม่ประเทศที่นับถือพระพุทธศาสนา 
เถรวาทอย่างเดียวกัน 

2)  ศึกษาวิเคราะห์สถานการณ์กับการบรรลุธรรมของพระสงฆ์สาวกในปัจจุบัน  
 

RReeffeerreenncceess  
 
Buddhatasa Bikkhu. (2014). Ordination. Bangkok: Sukkhaphapjai Press. 
Comdee, D. (1991). Buddhist Philosophy. Bangkok: Department of Philosophy 

and Religion Faculty of Humanities, Kasetsart University. 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitaka. Bangkok: MCU 

Press. 
P. A. Payutto. (2009). Buddhadhamma. (15th ed). Bangkok: Sahadhammika. 
P.A. Payutto. (2001). Buddhism and Sustainable Development. Bangkok: 

Sahathammika. 
P.A. Payutto. (2016). Dictionary of Buddhism. (30th ed.). Bangkok: MCU Press. 
Poonyanupab, S. (2007). Tipitaka for People. (17th ed.) Bangkok: 

Mahamakutrajvidayalaya Press. 
Wannapok, S. (1997). The Explanation of Tipitaka. Bangkok: Horatnachai Printing. 
 
 

 
 




