
เศรษฐกิจชุมชนเชิงพุทธ 
Buddhist Economic Community 

 
พระครูโกศลวิหารคุณ, พระครูอาทรกิจจาภิรักษ์  

1ทิพย์ภวิษณ์ ใสชาติ, สิปป์มงคล ป้องภา และ สังเวียน สาผาง 
Phrakru Kosolwiharakhun, Phrakruarthornkijjarak,  

Sipmongkol Pongpha, Thipphavit Saichart and Sangwien Saphang 
 

มหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย วิทยาเขตอุบลราชธานี 
Mahachulalongkornrajavidyalaya University, Ubon Ratchathani Campus 

1Email: s.dhammakosa_@hotmail.com 
 

 
 

บทคัดย่อ 

วัดในทางพระพุทธศาสนานั้น คือสถานที่ประกอบพิธีกรรมต่างๆ ทางศาสนา ได้แก่ใน
กิจกรรมส าคัญๆ มาโดยตลอด รวมถึงการให้บริการด้านความรู้แก่พุทธศาสนิกชนทุกคน ใน
ขณะเดียวกันวัดในพระพุทธศาสนาเองก็ยังมีเรื่องรายรับรายจ่ายเข้ามาเกี่ยวข้องอย่างหลีกเลี่ยง
ไม่ได้ เพราะสาเหตุมาจากความเคารพและศรัทธาของพุทธศาสนิกชน จึงท าให้วัดใหญ่ๆ ที่มี
ชื่อเสียงโด่งดังมีผู้คนมาท าบุญเป็นจ านวนมาก จึงท าให้วัดมีรายได้มหาศาล เมื่อเป็นเช่นนี้วัดเอง
ก็ต้องมีการบริหารจัดการทรัพย์สินของวัดที่ได้จากพุทธศาสนิกชนให้เป็นประโยชน์ นั้นคือมีการ
ก่อสร้างศาสนวัตถุต่างๆ ภายวัด เช่น พระอุโบสถ ศาลาการเปรียญ อาคารที่พักพระภิกษุ
สามเณร อาคารเรียนพระปริยัติธรรม และศาสนสถานอ่ืนๆ อีกมากมาย ดังนั้นวัดจึงเป็นเสมือน
ฐานเศรษฐกิจชุมชนเชิงพุทธอีกช่องทางหนึ่งไปโดยอัตโนมัติ แต่การใช้จ่ายเงินของวัดใน
พระพุทธศาสนานั้น วัดไม่ได้จ่ายเงินเพ่ือการพัฒนาด้านศาสนวัตถุอย่างเดียว แต่การใช้จ่ายเงิน
ของวัดต่างๆ เหล่านี้  ยังก่อให้เกิดการสร้างสรรค์เศรษฐกิจชุมชน เป็นการสร้างงาน สร้างรายได้  
ท าให้เกิดการหมุนเวียนของระบบการเงินตราในชุมชน ในปัจจุบันวัดใหญ่ๆ หลายวัดจึงได้
ปรับตัวเองให้เข้ากับโลกยุคใหม่ตามความเหมาะสม พระสงฆ์เองก็พยายามปรับบทบาทหน้าที่
ให้เกิดความสมดุลกับความต้องการของสังคม ยิ่งโดยเฉพาะอย่างยิ่งบางวัดได้มีการให้ความ
ช่วยเหลือสงเคราะห์ชุมชน มีการจ้างงานแก่คนในชุมชนให้มาท างานในวัด เพ่ือให้เขามีรายได้ 
                                                           
Received January 2, 2019; Revised January 18, 2019; Accepted April 10, 2019 



182  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

ซึ่งเป็นอีกช่องทางหนึ่งในการแก้ปัญหาเศรษฐกิจชุมชน ให้เกิดความสมดุลกันระหว่างวัดกับ
ชุมชน อันจะท าให้วัดและสังคมสามารถท่ีจะท าประโยชน์ซึ่งกันและกันได้อย่างยั่งยืนต่อไป 
 
ค าส าคัญ: เศรษฐกิจชุมชนเชิงพุทธ 

 
Abstract 
 The temple in Buddhism is the center of several ceremony such as 
important activities of community, sharing Buddhist knowledge to all people who 
wish to study and practice. When people donate money to the temple for merit 
making. So that, there is the management of income automatically. The popular 
temples have more income to manage for the highest benefit to community such 
as building ordination hall, huge hall, apartment for monks and novices, school 
and Dhamma building, ect. 
 The temple automatically is the base of economics in community. For 
example, there are some jobs and incomes in community. Now a day, monks in 
the popular temple update the management to modern age and adjust 
themselves to service society properly. Especially, social work, jobs and incomes 
for community. It is the way to solve economic problems and makes balance 
between community and temple for sustainable benefits. 

Keywords: Buddhist Economic community 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



183 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 1 (January - April 2019) 

บทน า  
ท่ามกลางยุคเศรษฐกิจของประเทศก าลังเปลี่ยนแปลงไปในทิศทางที่ดีขึ้น ซึ่งเป็นที่รู้กัน

ว่าเป็นโลกยุคของการค้าเสรี ทุกคนสามารถเป็นเจ้าของกิจการต่างๆ ได้ และเลือกท่ีจะประกอบ
ธุรกิจส่วนตัวได้อย่างไม่จ ากัด ถือว่าเป็นการเปิดโอกาสให้ผู้คนในสังคมมีความคิดริเริ่มสร้างสรรค์
ในการประกอบอาชีพอย่างสุจริตธรรม ที่อยู่ภายใต้ของกฎหมายและศีลธรรม ในสังคมยุคใหม่นี้
ยิ่งเป็นสังคมแห่งความสะดวกสบาย ผู้คนก็พยายามแสวงหาสิ่งนั้นมาเพ่ืออ านวยความสะดวก
ให้กับตนเองครอบครัว ไม่ว่าจะอยู่มุมใดของโลกการติดต่อสื่อสาร การคมนาคม การส่งสินค้า ก็
สามารถท าได้อย่างรวดเร็ว และสะดวกสบาย จนท าให้เกิดความต้องการของศาสตร์สมัยใหม่
แขนงต่างๆ ขึ้นอย่างรวดเร็วในโลกยุคปัจจุบันนี้ ยกตัวอย่างเช่น เรื่องของเศรษฐศาสตร์ 
รัฐศาสตร์การเมืองการปกครอง นิติศาสตร์ สังคมศาสตร์ และมนุษยศาสตร์ เป็นต้น ใน
ขณะเดียวกันที่ศาสตร์สมัยใหม่ก าลังเป็นที่นิยมและต้องการของคนในสังคมโลก แต่ก็ยังมศีาสตร์
ที่เก่าแก่ที่สุดอีกศาสตร์หนึ่งที่ยังทันสมัยอยู่ตลอดเวลา ศาสตร์ที่กล่าวถึงนี้ก็คือ พุทธศาสตร์ อัน
เป็นศาสตร์ที่ว่าด้วยความจริง ความจริงที่เป็นเรื่องของกฎธรรมชาติ ทีเ่กี่ยวข้องกับธรรมชาติ ไม่
ว่าจะเป็นธรรมชาติทางฝ่ายวัตถุและธรรมชาติฝ่ายนาม จึงถือว่าศาสตร์นี้เป็นศาสตร์เดิมแท้ของ
มวลมนุษยชาติ  
 ศาสตร์ที่ควรศึกษาอีกศาสตร์หนึ่งซึ่งเป็นเรื่องของศาสตร์สมัยใหม่คือ เศรษฐศาสตร์ 
เพราะว่าศาสตร์นี้เป็นเรื่องของการบริหารจัดการธรรมชาติฝ่ายวัตถุ จะเรียกว่าวัตถุดิบก็ได้ ซึ่ง
เป็นเรื่องของวัตถุดิบที่มีอยู่ในโลกนี้เพ่ือให้มีการใช้ประโยชน์อย่างสมดุลกัน ระหว่างผู้บริโภค
และผู้ผลิต ให้พ่ึงพากันได้โดยอยู่ในกรอบของศีลธรรม ที่เรียกว่า เศรษฐกิจพอเพียง หรือการ
จดัการให้เป็นระบบของเศรษฐกิจชุมชนเชิงพุทธ ที่น าเอาหลักการซึ่งไม่มีใครในโลกนี้ที่จะปฏิเสธ
ระบบเศรษฐกิจได้ เพราะปัจจัย 4 เป็นความต้องการของคนทุกคน อันเป็นเครื่องอาศัยขั้น
พ้ืนฐานของมนุษย์ในการด ารงชีวิต สิ่งเหล่านี้คือ ระบบเศรษฐกิจที่เป็นเศรษฐกิจหลักของโลก ไม่
เว้นแม้แต่นักบวชในพระพุทธศาสนาก็ต้องมีความเกี่ยวข้องกับเศรษฐกิจอย่างหลีกเลี่ยงไม่ได้ทั้ง
ในด้านปัจเจกบุคคลและสถาบัน ซึ่งเป็นองค์ประกอบหนึ่งทางสังคม ส่วนในด้านพระพุทธศาสนา
นั้นพระพุทธเจ้าทรงจ าแนกปัจจัยอันเป็นเครื่องอาศัยไว้ถึง 4 ประการ ค า ว่า “ปัจจัย” ในที่นี้
หมายถึง เหตุเป็นทางให้เกิดผล (ราชบัณฑิตยสถาน, 2542) มี 4 ประการ คือ เที่ยวบิณฑบาต 
นุ่งห่มผ้าบังสุกุล อยู่โคนต้นไม้ ฉันยาดองด้วยน้ ามูตรเน่า  
 ปัจจัยทั้ง 4 ประการนี้ พระพุทธเจ้าทรงบัญญัติให้พระสาวกของพระพุทธองค์ที่เป็น
พระสงฆ์ได้ประพฤติปฏิบัติตาม (กองต าราสภาการศึกษามหามกุฎราชวิทยาลัย, 2540) 
เนื่องจากสังคมมนุษย์มีการเปลี่ยนแปลงอยู่เสมอ พระสงฆ์เองก็จ าเป็นต้องมีการปรับตัวให้เข้า
กับยุคสมัยและรู้เท่าทัน การพัฒนานับว่าเป็นอีกสาเหตุส าคัญประการหนึ่งที่ท าให้พระสงฆ์ต้อง
ท างานหรือกิจกรรมอย่างใดอย่างหนึ่งที่เกี่ยวข้องกับระบบเศรษฐกิจ ได้แก่ การก่อสร้าง (นว



184  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

กรรม) เสนาสนะสงฆ์ การจัดวัดให้เป็นแหล่งท่องเที่ยว การสร้างวัตถุมงคล  การจัดงานบุญ
ประเพณี บุญเฉพาะกรณี เป็นต้น เพ่ือหารายได้เข้าวัดเพ่ือน ามาก่อสร้างสิ่งต่างๆ ภายในวัดหรือ
น าไปช่วยเหลือผู้ประสพภัยหรือการศึกษา เป็นต้น ส่วนฝ่ายชาวบ้านเอง ส่วนหนึ่งก็อาศัยและ
กิจกรรมของวัด เพ่ือหารายได้เลี้ยงตนเองและครอบครัว เช่น ขายดอกไม้สด ขายเครื่อง
สังฆภัณฑ์ ขายวัตถุมงคล ก็ใช้สถานที่วัดนี้แหละเป็นตลาดนัด เพ่ือท าการค้าขาย อย่างนี้เป็นต้น 
และในขณะเดียวในโลกในยุคนี้ก็ยังประสบกับปัญหาอีกประการหนึ่งของสังคมบริโภค หาก
มองดูอย่างผิวเผินในแง่ของเศรษฐกิจอาจจะรู้สึกดี เพราะฝ่ายผลิตสามารถจ าหน่ายสินค้าที่ตน
ผลิตได้บรรลุเป้าหมาย แต่หากมองมุมกลับแบบเศรษฐกิจเชิงพุทธ แล้วยังถือว่าขาดความสมดุล 
เพราะท าให้อีกฝ่ายหนึ่งกลายเป็นผู้บริโภคฝ่าย อีกทั้งการบริโภคนั้นก็ยังขาดสติปัญหาพิจารณา 
เพ่ือให้เกิดประโยชน์สูงสุดกับชีวิต และเป็นการส่งเสริมเศรษฐกิจพื้นฐานให้มีส่วนสร้างจิตส านึก
ความรับผิดชอบต่อสังคมไปในตัวด้วย ถ้าหากไม่มีความสมดุลในแบบเศรษฐกิจเชิงพุทธแล้ว ใน
ยุคนี้อาจจะกลายเป็นว่า ในยุคนี้ยากจะอุดมการณ์ใดท่ีทรงพลังเท่ากับบริโภคนิยม ในรัสเซียและ
ยุโรปตะวันออก ระบอบคอมมิวนิสต์นอกจากสกัดกั้นมันไม่ได้แล้ว ยังต้องพังทลายเพ่ือเปิดทาง
ให้มันได้แพร่หลายอย่างเสรี ในจีนและเวียดนาม ความอยู่รอดของระบอบคอมมิวนิสต์ขึ้นอยู่ว่า 
ยอมลัทธิบริโภคนิยมแค่ไหน (พระไพศาล วิสาโล, 2562) เมื่อทุกคนมีความจ าเป็นต้องพ่ึงพา
อาศัยระบบเศรษฐกิจมหัพภาคในการพัฒนาประเทศชาติก็ตาม นอกจากมนุษย์จะมีอวิชชาเป็น
เหตุให้เกิดปัญหาแล้ว ยังพิจารณาว่า มนุษย์สามารถพัฒนาความคิด หรือความเห็นในการ
บริโภคปัจจัยทางวัตถุเพ่ือเป็นคุณประโยชน์ของชีวิตของตน เพ่ือการพัฒนาคุณภาพชีวิต 
(พระเทพเวท ีประยุทธ์ ปยุตฺโต, 2532)  

  ดังนั้น จะเห็นได้ว่าระบบเศรษฐกิจที่เกิดจากวัดและบ้านเกี่ยวข้องหรืออาศัย
กัน ต้องเป็นประโยชน์ฝ่ายเดียวเท่านั้น จะไม่เป็นโทษต่อฝ่ายใดฝ่ายหนึ่งแต่ประการใด 
ฐานเศรษฐกิจชุมชนเชิงพุทธที่เกิดขึ้นจึงเน้นระบบการซื้อการจ่ายที่ถูกต้องตามหลักศีลธรรมเป็น
ส าคัญ เช่น เศรษฐกิจชุมชนเชิงพุทธจะไม่มีการค้าขายเครื่องดื่มที่เป็นเครื่องดองของเมา ค้าขาย
ยาเสพติด ค้าขายอาวุธ (ของมีคม) เป็นต้น ดังนั้นในบทความเรื่องนี้ผู้เขียนต้องการสื่อให้เห็นถึง
รูปแบบ องค์ประกอบ วิธีการและขั้นตอนของการได้มาซึ่งเงินและการจัดกิจกรรมหรือการจัด
งานที่เกี่ยวกับเศรษฐกิจของวัดในพระพุทธศาสนา อันเป็นฐานเศรษฐกิจฐานรากของวัดและ
ชุมชนสู่เศรษฐกิจของประเทศ ที่เริ่มต้นจากการท ากิจกรรมต่างๆ ของวัดในพระพุทธศาสนา 

 
 
 
 



185 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 1 (January - April 2019) 

2. แนวคิดเกี่ยวกับระบบเศรษฐศาสตร์และพุทธเศรษฐศาสตร์ 
ในหัวข้อนี้ ผู้เขียนจะได้กล่าวถึงระบบเศรษฐกิจแบบพุทธและระบบเศรษฐกิจของ 

หมู่บ้านหรือสังคม ดังรายละเอียดต่อไปนี้ 
เศรษฐศาสตร์ ตรงกับศัพท์ในภาษาอังกฤษว่า “Economics”  ซึ่งมาจากภาษากรีกว่า 

“ Oikonomikos” แปลว่า มีทักษะในการจัดการเรื่องครอบครัว และ อีกค าหนึ่งว่า “เศรษฐกิจ
“Economy” มาจากภาษากรีกว่า “Oikos” หมายถึงบ้าน  และ “Nimein” หมายถึง  การ
จัดการ ดังนั้น ความหมายของเศรษฐกิจจึงมีความคล้ายคลึงกันกับเศรษฐศาสตร์ คือ หมายถึง 
ศาสตร์ที่เกี่ยวกับการจัดการครอบครัวนั้นเอง และความหมายของวิชาเศรษฐศาสตร์ในปัจจุบัน
ได้มีการขยายตัวกว้างกว่าการจัดการในครอบครัว โดยหมายถึงสังคมของประเทศและของโลก
ตามวิวัฒนาการของเศรษฐกิจ ความหมายของค าว่า “เศรษฐศาสตร์” จึงได้รับการเติมต่อและ
เสริมแต่งจากนักเศรษฐศาตร์ในแต่ละยุคแต่ละสมัย ดังนี้ 
 ชูเมกเกอร์ อี.เอฟ. (Shoemaker EF, 1985) ได้กล่าวว่าไม่มีใครคาดคิดว่าวิถีชีวิตของ
ชาวพุทธจะกลายเป็นเศรษฐศาสตร์แนวพุทธไปได้และเขาได้แสดงให้เห็นสาระส าคัญของเชิง
พุทธว่านักวัตถุนิยมสนใจแต่สินค้าเป็นส าคัญพุทธศาสนิกชนสนใจแต่การให้มีอิสระเสรีภาพเป็น
ส่วนใหญ่แต่พุทธศาสนาถือหลักมัชฌิมาปฏิปทาดังนั้นจึงมิได้ขัดแย้งกับหลักการกินดีอยู่ดีทาง
กายภาพอุปสรรคของการปลดปล่อยให้มีอิสระเสรีภาพนั้นมิได้อยู่ที่ทรัพย์ศฤงคารแต่ว่าอยู่ที่
ตัณหาทีด้ิ่นรนเพ่ือให้ได้มาซึ่งสิ่งเหล่านั้น ดังนั้นสาระส าคัญของเศรษฐศาสตร์เชิงพุทธก็คือความ
เรียบง่ายและหลักอหิงสา  ชูเมกเกอร์ได้กล่าวถึงสัมมาอาชีวะหรือการเลี้ยงชีพชอบที่เป็น
องค์ประกอบของมรรคมีองค์แปดว่าเป็นรากฐานที่สามารถใช้วางแผนการพัฒนาประเทศสู่
ระบบเศรษฐกิจสมัยใหม่แนวพุทธได้ นอกจากนี้ชูเมกเกอร์ยังชี้ให้เห็นจุดเน้นที่แตกต่างกัน
ระหว่างเศรษฐศาสตร์สมัยใหม่กับพุทธเศรษฐศาสตร์ในเรื่องบรรทัดฐานของการด าเนินชีวิต โดย
ทีน่ักเศรษฐศาสตร์เน้นทีต่ัวเลขปริมาณการบริโภคว่าเป็นตัวชี้วัดที่ส าคัญของความกินดีอยู่ดีของ
คนในสังคม ยิ่ งบริ โภคมากก็ยิ่ ง แสดงถึงความกินดีอยู่ดีที่ บริบูรณ์มาก ในขณะที่ พุทธ
เศรษฐศาสตร์นั้นเน้นการได้มาซึ่งการมีชีวิตที่บริบูรณ์จากการใช้ปัจจัยเพ่ือการบริโภคในการ
ด ารงชีวิตให้น้อยทีสุ่ด  
 อริสโตเติล (Aristotle) ปรัชญาเมธีสมัยกรีกและโรม ได้เสนอและวางความคิดเกี่ยวกับ
ระบบเศรษฐกิจว่า การแลกเปลี่ยนก็ดี การกู้และการให้กู้หนี้ยืมสินก็ดี เป็นกิจกรรมที่ขาด
ประสิทธิภาพแต่ละคน (หรือครอบครัว) ควรจะผลิตสิ่งที่ต้องกินต้องใช้เอง หากผู้ใดบังเอิญมี
ส่วนเกินเหลืออยู่ผู้นั้น ก็อาจแลกเปลี่ยนหรือขายให้คนอื่นได้ใน “ราคายุติธรรม” แต่ทว่าไม่เป็น
การดีเลยที่คนหนึ่งคนใดจะซื้อสิ่งของอย่างดอย่างหนึ่งไว้ โดยหวังที่จะหาก าไรด้วยการน าไปขาย
ต่อให้แก่ผู้ อ่ืน พ่อค้าคนกลางคือผู้ที่เป็นอันตรายแก่สังคม เพราะว่ าเขาซื้อถูกกว่า “ราคา
ยุติธรรม” และหรือขายแพงกว่า “ราคายุติธรรม” เพราะฉะนั้นพ่อค้าจึงเป็นกาฝากของสังคมท า



186  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

ตัวให้ร่ ารวยขึ้นมาจากเลือดเนื้อของผู้อ่ืนที่เลวกว่าพ่อค้าคนกลางอีกคน ผู้นั้นคือเจ้าหนี้เงินกู้ที่
เรียกเก็บดอกเบี้ยแพงๆ เขาถือว่าการเรียกเก็บดอกเบี้ยเป็นการกระท าที่ไม่ชอบธรรม เพราะว่า
โดยความเป็นจริงแล้ว เงินไม่สามารถจะท าให้มันผลิตสิ่งต่างๆ ได้  ดังนั้นผู้ใดก็ตามที่ให้กู้ยืม
เงินตรา ผู้นั้นย่อมไม่ควรหวังที่จะได้เงินคืนมามากไปกว่าจ านวนที่ให้กู้ยืมไป (ประกอบ ทองมา, 
2536) 
 อภิชัย พันธเสน (2544) ได้ให้ความหมายของ “พุทธเศรษฐศาสตร์” ไว้ว่าหมายถึงการ
น าค าสอนของพระพุทธเจ้ามาประยุกต์เข้ากับแนวคิดในวิชาเศรษฐศาสตร์ที่ พัฒนาขึ้นมาจาก
อารยธรรมตะวันตกทั้งนี้ เพราะเศรษฐศาสตร์ที่พัฒนามาจากตะวันตกนั้น “เป็นวิชาที่ว่าด้วย
การด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจที่จะท าให้ปัจเจกบุคคลได้รับความพึงพอใจสูงสุดภายใต้
ทรัพยากรที่มีจ ากัดและสามารถท าให้สังคมได้บรรลุถึงสวัสดิการทางสังคมสูงสุดภายใต้เงื่ อนไข
เดียวกัน”ในขณะที่พุทธเศรษฐศาสตร์เป็น “วิชาที่ว่าด้วยการด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจที่จะ
ท าให้ปัจเจกบุคคลและสังคมบรรลุซึ่งศานติสุขจากการมีชีวิตอยู่ในโลกของวัตถุภายใต้เงื่อนไข
ของการมีทรัพยากรที่จ ากัด การด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจ ถ้าหากปราศจากซึ่งความโลภ
รวมทั้งความเห็นแก่ประโยชน์ส่วนเฉพาะหน้าหรือระยะสั้นเป็นที่ตั้ง การด าเนินกิจกรรมทาง
เศรษฐกิจในลักษณะที่เป็นการร่วมมือกัน ในขณะเดียวกันก็เป็นการเพ่ิมประสิทธิภาพในการใช้
จ่ายทรัพยากร ก็มีความเป็นไปได้จริงด้วยเช่นกัน เช่น ในการบริหารจัดการทรัพย์สินที่ปัจเจกชน
เป็นเจ้าของร่วมกัน (Common Property) และถ้าจะเป็นการด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจที่
โดยไม่ยึดประโยชน์ส่วนตนเป็นที่ตั้งเลย ความร่วมมือก็จะเป็นไปได้มาก ซึ่งเป็นการด าเนิน
กิจกรรมทางเศรษฐกิจตามแนวพุทธศาสตร์ ที่อยู่บนพ้ืนฐานของอหิงสธรรมอย่างแท้จริง หลัก
อหิงสธรรมจัดเป็นธรรมที่ช่วยให้โน้มใจในทางเมตตากรุณา ไม่แสวงหาวิธีการประโยชน์จาก
เศรษฐกิจจากอุตสาหกรรมที่เกี่ยวข้องกับสงคราม เช่น การผลิตอาวุธและค้าขายอาวุธ หรือแม้
การด าเนินนโยบายทางเศรษฐกิจที่เน้นความม่ันคงทางการทหารเป็นหลัก ซึ่งจะเห็นได้ชัดเจนว่า 
การด าเนินกิจกรรมทางเศรษฐกิจในลักษณะเช่นนี้ ถึงแม้ผู้ประกอบกิจกรรมทางเศรษฐกิจจะ
ได้รับผลตอบแทนทางเศรษฐกิจสูง แต่ก็จะก่อให้เกิดความย่อยยับเสียหายแก่ผู้อ่ืนตามมา  
 สุวรรณา สถาอานันท์ (2542) กล่าวว่า พุทธศาสนาเชื่อว่า เมื่อเงินอยู่ในอ านาจของ
ธรรมแล้ว เงินสามารถจะก่อให้เกิดประโยชน์ได้มากมายแม้ว่าประโยชน์นั้นจะจ ากัดอยู่แค่ระดับ
โลกิยะธรรมก็ตาม ด้วยเหตุนี้พุทธศาสนาจึงไม่ปฏิเสธความมั่งคั่งของคฤหัสถ์ เพราะคนดีที่
ร่ ารวยย่อมสามารถบ าเพ็ญประโยชน์สุขแก่ผู้อ่ืนได้มาก  

จึงพอสรุปได้ว่า “เศรษฐศาสตร์” ก็คือ ศาสตร์ที่ศึกษาเก่ียวกับมนุษย์และสังคม ที่มีการ
เลือกใช้วิธีการในการน าเอาทรัพยากรที่มีอยู่อย่างจ ากัดในธรรมชาตินี้แล้วน ามาผลิตเป็นสินค้า
และมีการให้การบริหารแก่ผู้ซื้อสินค้านั้นเพ่ือบ าบัดความต้องการและหาแนวทางที่จะกระจาย



187 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 1 (January - April 2019) 

สินค้าและบริการออกไปให้ทั่วถึงประชาชนส่วนใหญ่ ค าว่า “พุทธเศรษฐศาสตร์” ก็หมายถึง 
การน าเอาทรัพยากรที่มีอยู่อย่างจ ากัดในวัดทางพระพุทธศาสนา แล้วน าออกมาเพ่ือบ าบัดความ
ต้องการของมนุษย์ ตามหลักการทางพระพุทธศาสนา เพียงเพ่ือความด ารงอยู่ได้แห่ งชีวิตนี้
เท่านั้น ที่ให้ความส าคัญแก่คุณค่าหรือประโยชน์ของการใช้สอย โดยตั้งอยู่บนพ้ืนฐานของความ
ถูกต้องดีงามตามท านองคลองธรรม ไม่กระทบท าลายหรือบั่นทอนต่อสภาพแวดล้อมพระศาสนา  
และไม่เป็นการเบียดเบียนผู้อ่ืนด้วย 
  1) การผลิต 
 มนุษย์ที่ท างานก็เพ่ือท าการผลิตสิ่งของและบริการที่จะใช้สนองความต้องการ การ
ผลิตเป็นการแก้ปัญหามูลฐาน คือ แก้ปัญหาที่ทรัพยากรที่จ ากัดและหายาก ให้เพียงพอที่จะใช้
บริโภค แม้แต่ธรรมชาติก็จะได้สร้างที่ดินให้โดยไม่ต้องผลิตเองก็ตาม เพ่ือให้เกิดประโยชน์อย่าง
คุ้มค่า มนุษย์ก็จ าเป็นต้องปลูกพืช เลี้ยงสัตว์หรือท าฟาร์มบนที่ดิน เพ่ือให้ได้อาหารหรือผลผลิต
เพ่ือน ามาเลี้ยงคนทั้งโลก การผลิตบนที่ดินนับเป็นวิวัฒนาการขั้นมูลฐานหรือขั้นแรกของการ
ผลิต สินค้าที่ได้จาการผลิตก็คือปัจจัย ๔ นั้นเอง ได้แก่ เครื่องนุ่งห่ม อาหาร ที่อยู่อาศัย และยา
รักษาโรค ต่อมาเมื่อเศรษฐกิจขยายตัวมากขึ้น มนุษย์ก็มีความต้องการสิ่งอ านวยความสะดวก
มากขึ้นจึงเกิดมีการค้นคว้าจนค้นพบและประดิษฐ์สิ่งของใหม่ๆ ขึ้นมา ในที่สุดก็มีการตั้งเป็น
โรงงานขึ้นเพ่ือผลิตสิ่งของเครื่องใช้เปลี่ยนเป็นผลผลิตที่ท าด้วยมือมาเป็นการท าด้วย
เครื่องจักรกล ยิ่งโดยเฉพาะปัจจุบันมีการน าเอาคอมพิวเตอร์มาใช้ในขบวนการผลิตอย่าง
แพร่หลายทั่วโลก 
 ดังนั้น กิจกรรมการผลิตจึงอยู่ในรูปแบบของงานอุตสาหกรรม ต่อมาเม่ือเศรษฐกิจ
มีการขายตัวเพ่ิมมากข้ึนอีก มนุษย์ก็มีความต้องการด้านการบริการต่างๆ ตามมา เช่น การขนส่ง 
การธนาคาร การให้บริการเงินกู้ เป็นต้น สิ่งต่างๆ เหล่านี้จัดว่าอยู่ในลักษณะการผลิตเพ่ือสนอง
ความต้องการของมนุษย์นั้นเอง 

 2) ความหมายของการผลิต 
 การผลิต (Production) คือ การสร้างสิ่งอันเป็นประโยชน์ของปัจจัยการผลิตต่างๆ 
ขึ้นมาใหม่เพ่ือก่อให้เกิดเศรษฐทรัพย์และบริการชนิดต่างๆ ที่จะน าไปบ าบัดความต้องการของ
มนุษย์ทั้งสิ้นโดยทั่วไปแล้ว การผลิตหรือการสิ่งอันเป็นประโยชน์ทางเศรษฐกิจขึ้นมาใหม่นั้นอาจ
จัดเข้าอยู่ในลักษณะใดลักษณะหนึ่ง ดังต่อไปนี้คือ 

 1. การสร้างสิ่งอันเป็นประโยชน์ในด้านสถานที่คือ การเคลื่อนย้ายสินค้าหรือ
วัตถุดิบต่างๆ จากที่หนึ่งไปยังอีกที่หนึ่ง เพ่ือก่อให้เกิดประโยชน์และอ านาจบ าบัดความต้องการ
มากขึ้น เช่น การขนส่งสินค้าจากผู้ผลิตไปยังร้านค้าส่ง หรือจากร้านค้าส่งไปยังร้านค้าปลีก เหล่า
นี่ล้วนแต่ท าให้สินค้ามีอ านาจบ าบัดความต้องการของมนุษย์มากขึ้น เพราะเป็นการท าให้สินค้า
เคลื่อนไปสู่มือผู้บริโภคมากยิ่งข้ึน 



188  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

 2. การสร้างสิ่งอันเป็นประโยชน์ในด้านรูปร่าง คือ การท าให้เกิดการเปลี่ยนแปลง
รูปร่างของปัจจัยการผลิตชนิดต่างๆ เพ่ือให้เกิดสินค้าตามลักษณะและรูปร่างตามที่ลูกค้า
ต้องการ ทั้งนี้ก็เพ่ือที่จะเพ่ิมความพอใจให้แก่ผู้รับบริการให้มากที่สุด เช่น การน าเอาแร่มาถลุง
เป็นเหล็กแผ่นก็ถือว่าเป็นการผลิต การน าเอาเหล็กแผ่นมาท าตู้เย็นก็ถือว่า เป็นการผลิต 
เหมือนกัน เป็นต้น 

3. การสร้างสิ่งอันเป็นประโยชน์ทางด้านกรรมสิทธ์ เช่น การท าหน้าที่เป็นนายหน้าซื้อ
ขายแลกเปลี่ยนสินค้า เช่น รถยนต์ ก็เท่ากับเป็นการโอนเปลี่ยนถ่ายกรรมสิทธิ์ในรถยนต์จากอีก
คนหนึ่งไปสู่อีกคนหนึ่ง ซึ่งผู้ที่ได้รับการโอนรถยนต์มาเป็นกรรมสิทธิ์ของตนนั้นก็พอใจ เพราะท า
ให้ผู้นั้นได้รับความสะดวกสบายจากการใช้สินค้าคือรถยนต์ดังกล่าวนั้น 

4. การสร้างสิ่งอันเป็นประโยชน์ในด้านเวลา คือ การเปลี่ยนเวลาใช้ประโยชน์สินค้า 
บางอย่าง หรือการเก็บสินค้าบางอย่างไว้นานๆ เพ่ือเพ่ิมประโยชน์และเพ่ิมมูลค่าคือราคาให้
สูงขึ้น เช่น การเก็บน้ าอัดลม หรือน้ าปลา หรือน้ าผลไม้บางชนิดไว้นานๆ แล้วน าออกมาจ าหน่าย 
ท าให้รสชาติดีขึ้น ก็มีราคาที่สูงขึ้นตามไปด้วย เป็นต้น 
 5. การให้บริการ เช่น วงดนตรีให้ความบันเทิงแก่ผู้ ฟัง หมอรักษาคนไข้ พระสงฆ์ให้
ค าปรึกษาในเรื่องงานบุญงานกุศล และเก่ียวกับการแก้ปัญหาชีวิตอย่างนี้ เป็นต้น 

 เพราะฉะนั้น ตามที่กล่าวมาทั้ง 5 ประการนั้น ผู้ศึกษาไม่ได้หมายความว่าผู้ผลิต
ทุกคน จะต้องมีการสร้างสิ่งอันเป็นประโยชน์ได้ครบทุกข้อจึงจะเป็นการผลิต แต่ผู้ผลิตคนหนึ่ง
อาจจะท าหน้าที่เพียงอย่างเดียว หรือหลายอย่างก็ถือว่า เป็นผู้ผลิตเหมือนกัน 

 3) ปัจจัยการผลิต  
 ปัจจัยการผลิต แบ่งแล้วมี 4 ประเภท คือ  
 1. ทรัพยากรธรรมชาติ ได้แก่ ที่ดิน รวมถึงสภาพธรรมชาติที่อยู่ใต้ที่ดิน บนดิน 

และเหนือพ้ืนดิน เช่น อากาศ ความชื้น แม่น้ า และแร่ธาตุต่างๆ ในดิน เป็นต้น 
 2. แรงงาน หมายถึง การท างานทุกชนิด เพ่ือก่อให้เกิดสินค้าและบริการ หรือ  

กล่าวอย่างง่ายๆ ว่า เป็นการท างานร่วมกับปัจจัยการผลิตอย่างอ่ืน เพ่ือสร้างเศรษฐทรัพย์และ
บริการ  แรงงานนี้มีความหมายถึงแรงงานในด้านการใช้ก าลังกายและก าลั งความคิดของมนุษย์
แต่ถ้าเป็นการท างานที่ไม่ได้สร้างเศรษฐทรัพย์และบริการอันก่อให้เกิดประโยชน์ทางธุรกิจ เช่น 
การลักขโมย การเล่นการพนัน อย่างนี้เป็นต้นไม่ถือว่าเป็นแรงงานทางเศรษฐกิจ 

 3. ทุน หมายถึง สินค้าประเภททุน หรือสิ่งที่มนุษย์สร้างขึ้นเพ่ือใช้ในการผลิต เช่น  
เครื่องจักรกล เครื่องมือ เป็นต้น  ถึงอย่างไรก็ตาม ทุน นั้นก็ยังมีความหมายแตกต่างกันออกไป
ตามวัตถุประสงค์ที่ใช้ ถ้าจะมองในแง่ของนักบัญชีแล้ว ทุน นั้นหมายถึง เงินทุน หรือจ านวนเงิน
ที่ผู้ผลิตมีไว้เพ่ือจะน าไปซื้อหรือสร้างเศรษฐทรัพย์และสินค้าประเภททุนอีกทีหนึ่ ง แต่โดยทั่วไป



189 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 1 (January - April 2019) 

แล้วนักเศรษฐศาสตร์จะให้ความหมายของทุนตามความหมายในประการแรกเท่านั้น ทั้งนี้เพราะ
นักเศรษฐศาสตร์เห็นว่า เงินทุนเป็นเพียงวัตถุกลางในการแลกเปลี่ยนเท่านั้น 
 4. การประกอบการ หมายถึง การจัดตั้งองค์การผลิตเพ่ือท าการผลิตสินค้าและ
บริการ โดยการน าเอาปัจจัยการผลิตทั้ง 3 ประการข้างต้นนั้นมาประกอบกัน โดยมีจุดหมายที่
จะท าให้มีประสิทธิภาพในการผลิตมากที่สุด ผู้ที่ท าการประกอบการเรียกว่า ผู้ประกอบการ เช่น 
ประกอบการประมง ประกอบการเดินรถ เป็นต้น 

 ผู้ประกอบการนั้นมีหน้าที่เดียวกับการวินิจฉัยโดยตรง กล่าวคือ เป็นผู้ให้ความ
ริเริ่มในเรื่องนโยบายต่างๆ ตลอดจนเปลี่ยนแปลงหลักนโยบายในส่วนส าคัญๆ ในอันที่จะท าให้
องค์กรการผลิตด าเนินไปอย่างมีประสิทธิภาพ  

 ดังนั้น ผู้ประกอบการที่ดีจึงต้องเป็นผู้มีความรู้ ความสามารถในการบริหารงาน 
รู้จักการบริหารงานบุคคลรู้จักการวางแผนนโยบาย การประสานงานการวางแผนทางด าเนินงาน
ของธุรกิจ การซื้อวัตถุดิบ การผลิตสินค้าอุตสาหกรรมออกสู่ตลาดและขายสินค้าให้ได้ก าไร เป็น
ต้น 
  4) ประเภทของการผลิต 

 องค์การสหประชาชาติได้จ าแนกประเภทของการผลิตเพ่ือให้ประเทศต่างๆน าไป
ดัดแปลงใช้ในการจัดท าสถิติส าหรับเปรียบเทียบระหว่างประเทศ ดังนี้คือ 

1. เกษตรกรรม การล่าสัตว์ การป่าไม้และการประมง 
2. การท าเหมืองแร่และเหมืองหิน 
3. การอุตสาหกรรม 
4. การไฟฟ้า ก๊าช การประปา 
5. การก่อสร้าง 
6. การขายส่ง การขายปลีก ภัตตาคารและโรงแรม 
7. การขนส่ง การเก็บรักษา และการคมนาคม 
8. ธุรกิจการเงิน การประกันภัย อสังหาริมทรัพย์และธุรกิจ 
9. บริการชุมชน บริการสังคม และบริการส่วนบุคคล 
10. กิจกรรมซึ่งมิอาจระบุประเภทได้ 

 5) หน่วยการผลิต 
 ในระบบเศรษฐกิจที่เป็นอยู่ในปัจจุบัน  ประกอบด้วยหน่วยธุรกิจ หรือหน่วยการ

ผลิตทั้งขนาดเล็กและขนาดใหญ่อยู่จ านวนมาก หน่วยการผลิตหลายๆ หน่วยที่ผลิตสินค้าและ
บริการอย่างเกี่ยวกันและคล้ายคลึงกัน รวมกันเข้า เรียกว่า “อุตสาหกรรม” เช่น อุตสาหกรรม
เครื่องสุขภัณฑ์ ก็หมายถึงหน่วยการผลิตต่างๆ หลายหน่วยที่ท าการผลิตเครื่องสุขภัณฑ์ เป็นต้น 



190  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

อนึ่งมีข้อสังเกตว่าแม้แต่การผลติทางเกษตรกรรมหรือบริการ ก็เรียกว่าอุตสาหกรรม เช่น 
อุตสาหกรรมเลี้ยงหมู เป็นต้น 

4.2 การผลิตในทรรศนะของพระพุทธศาสนา 
 การผลิตเป็นขบวนการหนึ่งของมนุษย์ในการด ารงอยู่ของชีวิต เพราะมนุษย์จะต้อง

ท างานจะต้องมีอาชีพ และมนุษย์จะต้องมีการติดต่อสื่อสารกัน ดังนั้น การผลิตจึงเกี่ยวข้องกับ
มนุษย์มาตั้งแต่อดีตจนถึงปัจจุบัน  

 เศรษฐศาสตร์ ปัจจุบันกับเศรษฐศาสตร์แบบพุทธอาจจะมองคนละมิติ กล่าวคือ  
เศรษฐศาสตร์ปัจจุบันมุ่งพิจารณาในด้านวัตถุ หรือกายภาพเป็นส่วนใหญ่ แต่เศรษฐศาสตร์แบบ
พุทธจะน าประเด็นทางจิตและพฤติกรรมของจิตมาเกี่ยวข้อง มาพิจารณาในการวิเคราะห์อธิบาย
กิจกรรมทางเศรษฐศาสตร์ เมื่อมองในทรรศนะหรือคติของเศรษฐศาสตร์แบบพุทธแล้ว 
พฤติกรรมของผู้ผลิตที่เป็นพุทธแท้ นอกจากจะผลิตเพ่ือก าไรแล้ว สิ่งที่จูงใจหรือหลักเกณฑ์ท่ีจะ
ใช้ตัดสินใจในการผลิตจะรวมถึงหลักธรรมหลายข้อ เช่น หลักสัมมาอาชีวะ คือ จะท าการผลิต
เฉพาะในธุรกิจหรืออุตสาหกรรมที่สุจริต โดยจะไม่ยอมกระท าผิดศีลและผิดธรรม เพราะจะท า
ให้ผู้อ่ืนและตนเองได้รับความเดือดร้อน ปราศจากโทษ และหลักอรรถประโยชน์ คือ ผลิตเพ่ือ
ประโยชน์สูงสุด ผู้ผลิตที่เป็นพุทธแท้จะมีพฤติกรรมต่อปัจจัยการผลิตที่เป็นมนุษย์ด้วยกัน โดยไม่
ถือว่าแรงงานมนุษย์เหมือนเครื่องจักร แต่จะเป็นไปตามหลักความสัมพันธ์กันระหว่างนายจ้าง
กับลูกจ้าง เช่น หน้าที่ในทิศทั้ง ๖ ของพระพุทธศาสนาได้กล่าวไว้ว่า “ผู้ประกอบการพึงบ ารุง
ผู้ใช้แรงงานโดยการจัดงานให้ตามความเหมาะสมตามก าลังทรัพย์และก าลังความสามารถเป็น
ต้น และผู้ใช้แรงงานเมื่อได้รับการปฏิบัติของผู้จ้างหรือผู้ประกอบการแล้ว ย่อมอนุเคราะห์แก่
ผู้ประกอบการหรือนายจ้างด้วยการขยันท างานและซื่อสัตย์สุจริตต่อนายจ้าง ดังนี้เป็นต้น 

 อนึ่ง พฤติกรรมของผู้ผลิตที่มีต่อปัจจัยการผลิตที่เป็นทรัพยากรธรรมชาติ จะมี
ลักษณะที่แตกต่างกันออกไปอีก เพราะผู้ผลิตที่เป็นชาวพุทธจะเลือกเฉพาะธรรมชาติที่เหมาะสม
ในปริมาณที่สมดุลกันเท่านั้น จะสังเกตได้ในค าสอนทางพระพุทธศาสนาในเรื่องการใช้สอยสิ่ง
ต่างๆ และในการบริโภคก็ดี มักจะสอนให้รู้จักประมาณในการใช้และบริโภค ไม่ให้น้อยเกินไป 
ไม่ให้มากจนเกิน แต่ให้เป็นไปตามความเหมาะสม ดังนั้น ความเหมาะสมนี้ย่อมขึ้นอยู่กับปัจจัย 
2 ประการ คือ 

 1. ความรู้ที่ว่าการด ารงอยู่ของมนุษย์เองมีส่วนสัมพันธ์กับสภาพแวดล้อมตาม
ธรรมชาติอยู่อย่างแน่นแฟ้น 

 2. ความเข้าใจหลักอรรถประโยชน์รวมทั้งหลักความจริงตามธรรมชาติหรือ
หลักธรรมในทางพระพุทธศาสนา 



191 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 1 (January - April 2019) 

 ฉะนั้น เมื่อมองในทรรศนะของพุทธที่มีต่อมนุษย์โลกและสิ่งแวดล้อมตาม
หลักธรรมแล้ว ปัจจัยการผลิตอาจแบ่งออกได้เป็น 

 1) มนุษย์ที่เขาจ้างเอาแรงงาน 
 2) แรงงงานหรือพลังงานที่ได้จากธรรมชาติ 

 3) วัสดุต่างๆ ที่ได้จากธรรมชาติ 
 4) ความรู้หรือความคิดในการแปรวัสดุเหล่านั้นหรือที่เรียกว่าเทคโนโลยี  ซึ่งถือว่า

เป็นส่วนที่ก่อให้เกิดกระบวนการผลิตที่ดีอยู่ในปัจจุบันและน่าจะเป็นที่มาของค่าของสินค้า 
เศรษฐกิจต่างๆ มากกว่าแรงงานในหลักแห่งมรรคมีองค์ ๘ จะเห็นว่าหลักแห่งศีล คือ สัมมาวาจา 
การเจรจาหรือการใช้ค าพูดที่ดีมีเหตุผลไพเราะ สัมมากัมมันตะ ประกอบอาชีพหรือประกอบการ
งานที่ไม่ผิดกฎหมาย ไม่เสี่ยงต่อการจับกุมของเจ้าหน้าที่ และสัมมาอาชีวะ  การงานนั้นดี   
ทั้งหมดนี้ล้วนแต่มุ่งให้มีการผลิตที่ถูกต้อง ผู้ประกอบการต้องมีคุณธรรมและปัจจัยในการผลิต
จะต้องเป็นในแนวแห่งสัมมาอาชีวะ ซึ่งหลักศีลในองค์มรรค ดังกล่าว อาจกล่าวได้ในปัจจุบัน
ดังนี้  

สัมมาวาจา คือ หลักมนุษย์สัมพันธ์ที่ดี ระหว่างผู้ประกอบการกับผู้ใช้แรงงานจะต้องไม่
หลอกลวงซึ่งกันและกัน ให้มุ่งท าแต่ความสามัคคี ให้มีในหมู่คณะตน และมีความจริงใจต่อกัน 

สัมมากัมมันตะ คือ การงานดีไม่เป็นธุรกิจหรืออุตสาหกรรมที่เป็นไปเพ่ือการฆ่ากัน 
เบียดเบียนกัน ท าร้ายกัน (ปาณาติบาต) อาฆาตกัน เอารัดเอาเปรียบกันในสังคม (อทินนาทาน) 
และเป็นไปเพื่อการกดขี่ทางเพศ (กาเมสุมิจฉาจาร) 

สัมมาอาชีวะ คือ อาชีพที่ชอบ ไม่ผลิตหรือค้าสิ่งของผิดกฎศีลธรรมและกฎหมายต่างๆ  
เช่น สิ่งที่ชาวพุทธไม่ควรท า (ค้าขาย) คือ มิจฉาวณิชชา 5 ประการ ที่เป็นข้อห้ามไม่ให้อุบาสก 
อุบาสิกาค้าขายอาวุธยุทธภัณฑ์ ที่ใช้เป็นเครื่องมือในการท าร้าย ท าลายล้างซึ่งกันและกัน ให้
ได้รับบาดเจ็บและล้มตาย เป็นต้น 

แม้แต่หลักกามโภคี 10 ประการ ที่พระพุทธองค์ทรงแสดงผู้มากเรือนประเภทที่ 10 นั้น
ว่า เป็นการด ารงชีวิตอยู่ในบ้านเรือนที่ประเสริฐที่สุด เพราะมีหลักปฏิบัติเกี่ยวกับทรัพย์ที่ถูกต้อง
ตามหลักธรรมซึ่งพอสรุปได้ดังนี้ 

1) การผลิตต้องเป็นการผลิตการหาสิ่งที่ได้มาโดยชอบธรรม ไม่เบียดเบียนผู้อ่ืน 
2) การใช้สอย ควรเลี้ยงตนและผู้เกี่ยวข้องให้เป็นสุข เผื่อแผ่แบ่งปัน ใช้ทรัพย์ท าสิ่งที่ดี

งามและเป็นประโยชน์ 
3) คุณค่าทางจิตและปัญญา ไม่ลุ่มหลงมัวเมา ผลิตและใช้ทรัพย์สมบัติอย่างรู้เท่าทัน

เห็นคุณและโทษ ไม่อาศัยทรัพย์ที่ผลิตหามาได้เป็นอุปกรณ์สนับสนุนโอกาสที่จะใช้ปัจจัย 4 ไป
ในทางท่ีผิด 



192  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

 1) การบริโภค 
 การบริโภค หมายถึง การใช้ประโยชน์จากสิ่งของและการบริการเพ่ือสนองความ
ต้องการของมนุษย์โดยตรง เช่น เมื่อหิวก็จะมีการแสวงหาอาหารเพ่ือมารับประทาน การ
รับประทานอาหารก็เป็นการบริโภค เมื่อผมยาวก็ต้องไปตัดออก การตัดผมก็เป็นการบริโภค 
หรือ เมื่อปวดท้องก็ไปหาแพทย์เพ่ือบ าบัดความหิวหรือความต้องการเพ่ือให้หายปวด การ
บริการหรือแพทย์รักษาโรคปวดท้องก็ถือเป็นการบริโภคเช่นเดียวกัน ดังนั้นการบริโภคในทาง
เศรษฐศาสตร์จึงมีความหมายกว้างกว่าการบริโภคในความหมายที่ใช้กันทั่วๆ ไป ซึ่งหมายถึงการ
รับประทานเท่านั้น 
 การบริโภคโดยทั่วๆ ไปแบ่งออกเป็น 2 ชนิด คือ  
 (1) การบริโภคที่สิ้นเปลือง ควรท าความพอใจ ให้แก่ผู้บริโภคทันที เรียกว่า เป็นการ
บริโภคแบบ “Destruction” เช่น การบริโภคอาหาร การใช้น้ ามันเชื้อเพลิง เป็นต้น อีกชนิด
หนึ่งได้แก่  
 (2) การบริโภคที่สิ้นเปลืองแบบใช้บริโภคได้หลายหน แต่ละหนก็ท าความพอใจให้แก่
ผู้บริโภคดังนั้นการบริโภคแบบนี้เรียกว่า “Diminution” เช่น การใช้รถยนต์ การใช้วิทยุและ
การดูโทรทัศน์ เป็นต้น 

 2) ปัจจัยท่ีมีอิทธิพลต่อการบริโภค 
 (1) ระดับรายได้ เมื่อบุคคลมีระดับรายได้สูง การใช้จ่ายในการบริโภคก็สูง ถ้า

บุคคลมีระดับรายได้ต่ าการใช้จ่ายในการบริโภคก็ต่ า 
 (2) นิสัยของบุคคล ถ้าบุคคลใดมีนิสัยเป็นคนมัธยัสถ์ รู้จักเก็บออม ค่าใช้จ่ายใน

การบริโภคจะน้อยกว่าบุคคลที่มีนิสัยที่ชอบใช้จ่ายสุรุ่ยสุร่าย 
 (3) สิ่งแวดล้อมทางสังคม บุคคลบางคนมีความจ าเป็นต้องรักษาต าแหน่งทาง

สังคม หรือรักษาระดับความเป็นของตนเองให้ใกล้เคียงกับระดับของเพ่ือนบ้านทั้งๆ ที่รายได้อยู่
ในระดับต่ า ท าให้รายจ่ายในการบริโภคสูง 

 (4) การคาดคะเนรายได้ในอนาคต ถ้าประชาชนคาดว่ารายได้ในอนาคตจะสูงขึ้น 
ก็จะใช้จ่ายในการอุปโภคบริโภคเพ่ิมข้ึน ในทางตรงกันข้าม ถ้าคาดว่ารายได้ในอนาคตจะลดลงก็
จะลดการใช้จ่ายในการบริโภคลงได้ 

 (5) การให้สินเชื่อในการบริโภค ถ้าการจ าหน่ายสินค้าและการบริการมีระบบการ
ให้ช าระค่าซื้อสินค้าภายหลัง หรือมีระบบการผ่อนส่งแล้ว ประชาชนจะมีการบริโภคท่ีสูงขึ้น 

 (6) ระดับราคาสินค้าในระยะที่ระดับราคาสินค้าทั่วๆ ไปสูง เช่น ในภาวะเศรษฐกิจ 
รุ่งเรืองการใช้จ่ายในการบริโภคจะอยู่ในระดับสูง เนื่องจากสินค้าและบริการมีราคาสูงขึ้น 
ค่าใช้จ่ายในการบริโภคจะสูงแม้ว่าจะบริโภคสินค้าเป็นจ านวนเท่าเดิม 



193 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 1 (January - April 2019) 

 นอกจากปัจจัยต่างๆ ดังกล่าวแล้วยังมีปัจจัยอื่นๆ ที่มีอิทธิพลต่อการบริโภคหลาย
ประการ เช่น การแจกแจงอายุของประชากรจ านวนของสินค้าถาวรที่ประชาชนอยู่ในเขตการ
ครอบครองลักษณะของการเก็บภาษี การประกันการจ้างงานและการประกันสังคม เป็นต้น 

2.3 การบริโภคปัจจัย 4 
 2.3.1 ปัจจัยการบริโภคทั่วไป 
 1). ระดับรายได้ เมื่อบุคคลมีระดับรายได้สูง การใช้จ่ายในการบริโภคก็สูง ถ้า

บุคคลมีระดับรายได้ต่ าการใช้จ่ายในการบริโภคก็ต่ า 
 2) นิสัยของบุคคล ถ้าบุคคลใดมีนิสัยเป็นคนมัธยัสถ์ รู้จักเก็บออม ค่าใช้จ่ายในการ 

บริโภคจะน้อยกว่าบุคคลที่มีนิสัยที่ชอบใช้จ่ายสุรุ่ยสุร่าย 
3) สิ่งแวดล้อมทางสังคม บุคคลบางคนมีความจ าเป็นต้องรักษาต าแหน่งทางสังคม  

หรือรักษาระดับความเป็นของตนเองให้ใกล้เคียงกับระดับของเพ่ือนบ้านทั้งๆ ที่รายได้อยู่ใน
ระดับต่ า  

 4) การคาดคะเนรายได้ในอนาคต ถ้าประชาชนคาดว่ารายได้ในอนาคตจะสูงขึ้น ก็ 
จะใช้จ่ายในการอุปโภคบริโภคเพ่ิมขึ้น ในทางตรงกันข้าม ถ้าคาดว่ารายได้ในอนาคตจะลดลงก็
จะลดการใช้จ่ายในการบริโภคลงได ้
 5) การให้สินเชื่อในการบริโภค ถ้าการจ าหน่ายสินค้าและการบริการมีระบบการ
ให้ช าระค่าซื้อสินค้าภายหลัง หรือมีระบบการผ่อนส่งแล้ว ประชาชนจะมีการบริโภคท่ีสูงขึ้น 

6) ระดับราคาสินค้าในระยะที่ระดับราคาสินค้าทั่วๆ ไปสูง เช่น ในภาวะเศรษฐกิจ 
รุ่งเรืองการใช้จ่ายในการบริโภคจะอยู่ในระดับสูง  

 2.3.2 ปัจจัยการบริโภคแบบพุทธ  
 การกระท าหรือพฤติกรรมต่างๆ ของมนุษย์ ในทางพระพุทธศาสนาถือว่า มีจุด
เริ่มแรก คือ เจตนา ความจงใจคิด จงใจท า ดังนั้น พระพุทธองค์ จึงทรงเน้นถึงความคิดของคน
ว่า ถ้ามีความคิดถูก พฤติกรรมที่ตามมาก็ถูกไปด้วย ถ้ามีความผิด พฤติกรรมตามมาก็ผิดไปหมด
เลย ในลักษณะเช่นนี้ จะเห็นว่าบทบาทของสัมมาทิฏฐิและมิจฉาทิฏฐิจึงมีแก่มนุษย์ทุกด้าน
รวมทั้งการบริโภคด้วย ดังนั้น การบริโภคที่ถูกต้องย่อมจะท าประโยชน์และให้คุณค่ากับชีวิตทั้ง
แก่ตนเองและส่วนรวม 
 ส่วนการบริโภคในทางพระพุทธศาสนานั้น พระพุทธเจ้าทรงแนะน าให้พระสงฆ์ได้
พิจารณาถึงปัจจัย 4 ก่อนที่จะบริโภค หรือใช้สอย หรือพิจารณาในขณะที่ก าลังบริโภคก็ได้ จะได้
เป็นการบริโภคอย่างมีสติ ไม่ใช่บริโภคด้วยตัณหา ความอยากที่เกินเลยความจ าเป็น หรือถ้า
ไม่ได้พิจารณาก่อนที่จะบริโภคและขณะก าลังบริโภค ก็ให้พิจารณาหลังจากที่ได้บริโภคไปแล้ว 
หากไม่พิจารณาแล้วบริโภค ก็ชื่อว่าเป็นการบริโภคแบบมีหนี้สินติดตัว  เพราะการบริโภคแบบ



194  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

พุทธนั้นเน้นที่การมีชีวิตอยู่ได้เพ่ือท าประโยชน์ แต่ไม่ให้ติดในการบริโภค เหมือนค ากล่าวที่ว่า 
“เรากินเพื่ออยู่ แต่ไม่ได้อยู่เพื่อกิน”  
 การบริโภคดังกล่าวนั้น เป็นการบริโภคแบบเห็นคุณค่าแท้จริงของปัจจัย ๔ กล่าวคือ 
บริโภคโดยเห็นประโยชน์ของสิ่งทั้งหลายในอันที่จะสนองความต้องการของชีวิตโดยตรง เพ่ือให้
เกิดความดีงามแก่ชีวิตของตนหรือผู้อื่น บทพิจารณาที่ว่า “ข้าพเจ้า พิจารณาแล้วโดยแยบคาย
จึงนุ่งห่มจีวร เพียงเพื่อป้องกันความหนาว ความร้อน เพื่อป้องกันสัมผัสอันเกิดจากเหลือบ
ยุง ลม แดด และสัตว์เลื้อยคลานทั้งหลาย เพียงเพื่อปกปิดอวัยวะ ไม่ให้เกิดความละอาย” 
คุณค่านี้อาศัยปัญญาเป็นเครื่องตีค่าและวัดราคา จะเรียกว่าคุณค่าที่สนองปัญญาก็ได้ เช่น 
อาหารมีคุณค่าอยู่ที่ประโยชน์ส าหรับหล่อเลี้ยงร่ายกายให้มีชีวิตอยู่ได้ มีสุขภาพดี เป็นอยู่อย่าง
ผาสุก มีก าลังวังชาที่จะบ าเพ็ญหน้าที่ รถยนต์ช่วยให้เดินทางได้สะดวกรวดเร็ว เกื้อกุลต่อการ
ปฏิบัติหน้าที่การงาน ความเป็นอยู่  
 ดังนั้น การบริโภคดังกล่าวนั้น เป็นการบริโภคแบบเห็นคุณค่าแท้จริงของปัจจัย 4 
กล่าวคือ บริโภคโดยเห็นประโยชน์ของสิ่งทั้งหลายในอันที่จะสนองความต้องการของชีวิต
โดยตรง เพ่ือให้เกิดความดีงามแก่ชีวิตของตนหรือผู้อ่ืน เรียกว่าคุณค่าที่สนองปัญญา ไม่ใช่ใช้
สอยเพียงเพ่ือสนองความอยากของตัณหาราคะเท่านั้น แต่เป็นความต้องการ คือ เพ่ือความโก้เก๋ 
หรือเพ่ือโอ้อวดแสดงถึงความมีฐานะร่ ารวยของตนเอง  เพราะการใช้สอยสิ่งต่างๆ เป็นไปเพียง
เพ่ือให้มีชีวิตอยู่ได้ จะจนหรือรวยแต่พ้ืนฐานของความต้องการปัจจัย 4 ก็ไม่ต่างอะไรกันเลย 
 
3. บทบาทเศรษฐกิจชุมชนเชิงพุทธ 

การเข้าไปมีส่วนเกี่ยวข้องกับทรัพย์สิน เงินทองตามหลักพระวินัยบัญญัติของพระภิกษุ
สงฆ์ที่เกี่ยวกับ ด้านการผลิต ด้านการใช้จ่ายเงินเพ่ือพัฒนากิจกรรมของวัด ส าหรับเป็นพ้ืนฐาน
ของเศรษฐกิจเชิงพุทธ ได้แก่ 

3.1 ด้านการผลิต 
ผู้ที่จะเข้ามาบวชเป็นพระสงฆ์ในพระพุทธศาสนา  จะต้องเป็นผู้ที่มีความเสียสละอย่าง

ยิ่งใหญ่ คือโลกิยสุขอันเป็นเหตุก่อให้เกิด  “การสั่งสม” ทุกอย่าง  จะต้องด ารงตนอยู่อย่าง
พอเพียงและบ าเพ็ญประโยชน์เพ่ือชนหมู่มาก  จะต้องประพฤติปฏิบัติตนเองให้ถูกต้องตามหลัก
ของพระวินัยที่พระพุทธองค์ได้ทรงบัญญัติไว้  อันเป็นหลักมาตรฐานเดียวกันที่พระสงฆ์ทุกรูป
จะต้องยอมรับและปฏิบัติตาม เพราะฉะนั้นแม้แต่ปัจจัยในเรื่องการผลิต  ภิกษุในพุทธศาสนา
ต้องให้ความส าคัญ  วิถีชีวิตของภิกษุนั้นจะด ารงอยู่ได้ก็เนื่องด้วยบุคคลอ่ืน ภิกษุจะต้องรู้จัก
ประมาณในปัจจัยการผลิต  เพราะจะไม่ท าให้ตนเองและสังคมโดยรวมเดือดร้อน 

 



195 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 1 (January - April 2019) 

 3.2 ด้านการใช้จ่ายเงินเพื่อพัฒนากิจกรรมของวัด 
 ในแต่ละปีวัดได้ใช้จ่ายเงินเพ่ือกิจกรรมของพระศาสนาเป็นจ านวนมาก ดังนั้นวัด
และชุมชนจึงมีการใช้จ่ายเงินเพ่ือพัฒนากิจกรรมของวัดในด้านต่างๆ เช่น การใช้จ่ายเพ่ือการ
ก่อสร้างศาสนวัตถุ การบูรณะซ่อมแซมเสนาสนะของวัด การใช้จ่ายเงินเพ่ือการบริหารปกครอง
กิจการของคณะสงฆ์ การสนับสนุนด้านการศึกษา และเพ่ือการสาธารณะสงเคราะห์ เป็นต้น 
 เมื่อพิจารณาตามหลักของทฤษฎีโครงสร้างหน้าที่ (Structure and function 
theory) โดยหลักการที่ว่าแต่ละส่วนของสังคมจะท าประโยชน์ซึ่งกันและกันเพ่ือความสมบูรณ์
และความอยู่รอดของสังคม ก็พบว่าวัด และชุมชนได้ใช้จ่ายเงินวัดซึ่งนอกจากจะเกิดประโยชน์
ต่อวัดแล้ว การใช้จ่ายเงินของวัดดังกล่าวยังเอ้ือประโยชน์ต่อชุมชนอีกด้วย ตัวอย่างเช่น การใช้
เงินก่อสร้างอาคารเสนาสนะของวัดเพ่ือรองรับประชาชนผู้ปฏิบัติธรรม การใช้เงินพัฒนาศาสน
สถานและบริเวณวัดให้เป็นสถานที่ท่องเที่ยว สถานที่พักผ่อนของชุมชน การจ่ายเงินสนับสนุน
ด้านการศึกษาของเด็กในชุมชน เช่น การมอบทุนการศึกษาให้กับเด็กและพระภิกษุสามเณรเพ่ือ
การศึกษาในระดับต่างๆ การก่อตั้งโรงเรียนพุทธศาสตร์วันอาทิตย์ และศูนย์เด็กก่อนเกณฑ์ขึ้น
ภายในวัดเป็นต้น นอกจากนั้นการจ่ายเงินเพ่ือการก่อสร้างอาคารเสนาสนะหรือการบูรณะ
ซ่อมแซมวัดดังกล่าวยังก่อให้เกิดระบบเงินทุนหมุนเวียน ก่อให้เกิดการสร้างงาน สร้างรายได้ให้
เกิดขึ้นกับกลุ่มร้านค้า กลุ่มใช้แรงงานในชุมชนอีกด้วย เป็นการเกื้อกูลกันระหว่างโครงสร้าง
ต่างๆ ของสังคม 
 เมื่อพิจารณาตามหลักพุทธธรรม ก็พบว่าวัดได้ใช้จ่ายเงินของวัดสอดคล้องกับหลัก
ของ “โภคอาทิยะ” กล่าวคือวัดได้ใช้จ่ายเงินที่หามาได้นั้นเป็นประโยชน์ทั้งต่อองค์การวัด ต่อ
ชุมชนและสังคมส่วนรวม โดยที่วัดไม่ได้มีการเก็บรักษาเงินของวัดไว้เพียงอย่างเดียวโดยไม่เกิด
ประโยชน์ แต่วัดได้อาศัยระบบการใช้จ่ายเงินสร้างความเกื้อกูล การพ่ึงพาให้เกิดขึ้นระหว่างวัด
กับชุมชน ในวัดและชุมชนได้มีการจ่ายเงินอย่างมีประสิทธิภาพ  เพ่ือให้เกิดประโยชน์ต่อองค์กร
อย่างแท้จริง  โดยเฉพาะอย่างยิ่งหากมองวัดในลักษณะของการค านึงถึงสถานภาพของวัดที่เท่า
เทียมกับผู้ประกอบการ  ก็จะท าให้มองเห็นการใช้จ่ายเงินของวัดในด้านต่างๆ  ซึ่งเปรียบเหมือน
การพัฒนาด้านสาธารณูปโภคของภาครัฐบาล  ที่ให้เอ้ืออ านวยต่อการลงทุน  ซึ่งในขณะที่วัดก็
พัฒนาโครงสร้างพ้ืนฐาน  เพ่ือสนองความต้องการของประชาชนทั่วไปในลักษณะเช่นเดียวกัน  
เพราะวัดเชื่อว่า  เมื่อวัดมีความพร้อมในการพัฒนาโครงสร้างพ้ืนฐาน  คนก็จะเข้าวัดมากขึ้น วัด
จึงถือว่า “คุ้มค่า” กับการลงทุน เพราะผลการลงทุนจากการใช้จ่ายเงิน  จะออกมาในลักษณะ
ของการบริจาค  ความเคารพศรัทธาและความเชื่อม่ันของประชาชนที่มีต่อองค์กรของวัด 
 วัดและชุมชนได้มีการใช้จ่ายเงินเพ่ือการพัฒนากิจกรรมของวัด  ซึ่งได้ผลักดัน
ออกมาเป็นผลลัพธ์  กิจกรรมด้านต่างๆ ของวัดก็เพ่ือปรับโครงสร้างพ้ืนฐานขององค์กรวัด  และ
ในขณะเดียวกันกิจกรรมของวัดก็เป็นประโยชน์ต่อโครงสร้างส่วนต่างๆ ของชุมชนและสังคมรอบ



196  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

ข้าง  ซึ่งนับได้ว่ามีความสอดคล้องกับเจตนารมย์ของหลักพระวินัยบัญญัติ  และหลักของ
พระราชบัญญัติคณะสงฆ์  ในขณะเดียวกันผลของการใช้จ่ายเงินอย่างมีประสิทธิภาพของวัด  ยัง
ก่อให้เกิดแรงผลักดันที่เรียกว่า “ความศรัทธา” ของประชาชนที่มีต่อองค์กรวัดอีกด้วย  แม้ว่า
จะยังขาดการสร้างสรรค์กิจกรรมที่มีต่อบุคคลและชุมชนโดยตรง เช่น  การพัฒนาชุมชน  การ
พัฒนาพระภิกษุสามเณร  เพื่อให้เข้ากับเป้าหมายโดยตรง 
 จากวัดและหมู่บ้านหรือชุมชนได้จัดระบบการบริหารจัดการทางการเงินของวัด  จึงท า
ให้วัดและชุมชนมีสถานภาพทางการเงินที่มั่นคงในระดับหนึ่ง และมีความพร้อมสามารถ
สนองตอบต่อความต้องการของชุมชมได้ตามความเหมาะสมของชุมชนนั้นๆ คือ วัดสามารถเข้า
มามีบทบาทและเป็นแบบอย่างในการด าเนินชีวิตของคนในชุมชนมากขึ้น ทั้งในแง่ของการเผย
แผ่หลักค าสอนที่เข้าถึงประชาชน  และการเข้าไปมีส่วนร่วมในการพัฒนาคุณภาพชีวิต  การ
ส่งเสริมการพัฒนาเศรษฐกิจชุมชน 
 เมื่อพิจารณาหลักของทฤษฎีระบบ  โดยเฉพาะอย่างยิ่งเมื่อวัดและชุมชนมีการ
แสวงหาเงินเข้ามาบ ารุงวัดและได้จัดระบบการบริหารการเงินเป็นส่วนต่างๆ ทั้งในรูปแบบของ
การใช้จ่ายและการเก็บรักษา จึงท าให้เกิดผลกระทบในทางทฤษฎีที่ เรียกว่า  “Effect” 
ผลกระทบดังกล่าวได้เกิดขึ้นแก่วัด ชุมชนและสังคมรอบข้าง  ซึ่ งโดยทั่วไปมักพบว่าวัดและ
ชุมชนเป็นวัดที่มีสถานภาพทางการเงินที่เข้มแข็ง ทั้งในด้านของเงินตรา และทางด้านความ
น่าเชื่อถือศรัทธา  ท าให้มีระบบเงินหมุนเวียนที่เกิดขึ้นกับวัด  สามารถที่จะใช้จ่ายเงินเพ่ือการ
สร้างสรรค์  พัฒนากิจกรรมของวัดได้อย่างคล่องตัว  และพบว่านอกจากวัดจะมีสถานภาพทาง
การเงินที่ม่ันคงแล้ว  ยังท าให้วัดมีรูปแบบการบริหารจัดการทางการเงินที่เป็นลักษณะเฉพาะตน
อีกด้วย ทั้งระบบการจัดท าบัญชีและการจัดสรรผลประโยชน์ของวัด  นอกจากจะมีความเป็น
ธรรม  เหมาะสม  สอดคล้องตามหลักพระธรรมวินัย  หลักพระราชบัญญัติคณะสงฆ์แล้ว  ยัง
ก่อให้เกิดความศรัทธาเชื่อมั่นของประชาชนที่มีต่อวัดอีกด้วย เช่น การปรับปรุงวัดให้เป็นสถานที่
พักผ่อน  สันทนาการของชุมชน  การสงเคราะห์เยาวชนในระดับต่างๆ โดยให้ทุนการศึกษา  
และเอ้ือเฟ้ือสถานที่  การสงเคราะห์การเผยแผ่หลักพุทธธรรมทั้งภายในวัดและนอกวัด  และใน
องค์กรต่างๆ ทางสังคมเป็นต้น 



197 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 1 (January - April 2019) 

 
 



198  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

4. สรุป   
 เศรษฐกิจฐานล่างของประเทศเริ่มต้นจากการซื้อและขายของชุมชน ทั้งชุมชนเล็ก

ชุมชนใหญ่ จนไปถึงการซื้อและการขายในระดับจังหวัดเป็นต้นไป แม้แต่กิจกรรมต่างๆ ของวัด
ในทางพระพุทธศาสนานั้นก็เช่นเดียวกัน วัดเป็นสถานที่ประกอบพิธีกรรมต่างๆ ทางศาสนา 
ได้แก่ในกิจกรรมส าคัญๆ มาโดยตลอด รวมถึงการให้บริการด้านความรู้แก่พุทธศาสนิกชนทุกคน 
ในขณะเดียวกันวัดในพระพุทธศาสนาเองก็ยังมีเรื่องรายรับรายจ่ายเข้ามาเกี่ยวข้องอย่าง
หลีกเลี่ยงไม่ได้ เพราะสาเหตุมาจากความเคารพและศรัทธาของพุทธศาสนิกชน จึงท าให้วัด
ใหญ่ๆ ที่มีชื่อเสียงโด่งดังมีผู้คนมาท าบุญเป็นจ านวนมาก เช่นวัดพระธรรมกาย วัดพุทธโสธร วัด
พระมหาธาตุ (พระพุทธชินราช) เป็นต้น จึงเป็นที่มาท าให้วัดมีรายได้มหาศาล เมื่อเป็นเช่นนี้วัด
เองก็ต้องมีการบริหารจัดการทรัพย์สินของวัดที่ ได้ จากความเคารพและศรัทธาของ
พุทธศาสนิกชน ด้วยการบริหารจัดการโดยใช้จ่ายให้เป็นฐานเศรษฐกิจเชิงพุทธ เช่น สร้างอาคาร
ที่พักส าหรับพระภิกษุสามเณร สร้างอาคารเรียนพระปริยัติธรรม ส่งเสริมด้านการเผยแผ่ ด้าน
การศึกษาทั้งบรรพชิตและนิสิตนักศึกษาทั่วไป รวมไปถึงด้านสาธารณะสงเคราะห์และสร้างศา
สนสถานอ่ืนๆ อีกมากมาย ดังนั้นวัดจึงเป็นเสมือนฐานเศรษฐกิจชุมชนเชิงพุทธอีกช่องทางหนึ่ง
ไปโดยอัตโนมัติ เมื่อวัดต่างๆ ทั่วไประเทศมีการใช้จ่ายเงินในลักษณะดังกล่าว จึงก่อให้เกิดการ
สร้างสรรค์เศรษฐกิจชุมชน  เป็นการสร้างงาน  สร้างรายได้  ท าให้เกิดการหมุนเวียนของระบบ
การเงินตราในชุมชน ในปัจจุบันวัดใหญ่ๆ หลายวัดจึงได้ปรับตัวเองให้เข้ากับโลกยุคใหม่ตาม
ความเหมาะสม พระสงฆ์เองก็พยายามปรับบทบาทหน้าที่ให้เกิดความสมดุลกับความต้องการ
ของสังคม ยิ่งโดยเฉพาะอย่างยิ่งบางวัดได้มีการให้ความช่วยเหลือสงเคราะห์ชุมชน มีการจ้าง
งานแก่คนในชุมชนให้มาท างานในวัด เพ่ือให้เขามีรายได้ ซึ่งเป็นอีกช่องทางหนึ่งในการแก้ปัญหา
เศรษฐกิจชุมชน ให้เกิดความสมดุลกันระหว่างวัดกับชุมชน อันจะท าให้วัดและสังคมสามารถที่
จะท าประโยชน์ซึ่งกันและกันได้อย่างยั่งยืนต่อไป 

 
เอกสารอ้างอิง: References 
 
กรมการศาสนา. (2539). หลักการบริหารและการจัดการวัดในยุคโลกาภิวัตน์ . กรุงเทพฯ: เอ พี 

กราฟิคดีไซนแ์ละการพิมพ์. 
Religious Affairs Department. (1996). Management Principles and Temple 

Management in the Era of Globalization. Bangkok: AP Graphic Design and 
Printing. 

 



199 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 4 No. 1 (January - April 2019) 

จรินทร์  เทศวาณิช. (2531). หลักเศรษฐศาสตร์เบื้องต้น. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์โอเดียนสโตร์. 
Theswanich, C. (1988). Basic Principles of Economics. Bangkok: Odean Store 

Publishing. 
ชูเมกเกอร์ อี.เอฟ (2528). เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ . แปลโดย สมบูรณ์ ศุภศิลป์. กรุงเทพฯ: 

มหาวิทยาลัยธรรมศาสตร์. 
Shoemaker EF. (1985). Buddhist Economics. Translate by Somboon Suphasilp, 

Bangkok: Thammasat University Press. 
ทวี  ทิมข า.  (2528). การพัฒนาชุมชน. กรุงเทพฯ: โอเดียนสโตร.์ 
Thimkham, T. (1985). Development of Communities. Bangkok: Odean Store.  
ประกอบ ทองมา. (2536). เศรษฐทรรศนะเชิงประวัติศาสตร์. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์ต้นหมาก. 
Thongma, P. (1993). Vision of Economics Historical Perspective. Bangkok: Tonmark 

Publishing. 
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2541). เศรษฐศาสตร์เชิงพุทธ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
Phradhammapitaka (P.A. Payutto). (1998). Buddhist Economics. Bangkok: Komol 

Keamthong Foundation Publisher. 
พระมหาณรงค์ จิตฺตโสภโณ. (2527). หลักธรรมส าหรับพัฒนาเศรษฐกิจ. กรุงเทพฯ: กรมการ

ศาสนา กระทรวงศึกษาธิการ.  
Phramaha Narong Chittasophano. (1984). Principles for Economic Development. 

Bangkok: Religious Affairs Department Ministry of Education. 
พุทธทาสภิกขุ. (2531). การบริหารธุรกิจแบบพุทธ. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
Bhuddhadhassa Bhikkhu. ( 2531) .  Buddhist Business Administration. Bangkok: 

Komol Keamthong Foundation Publisher. 
พระไพศาล  วิสาโล. (2541). เงินกับศาสนา. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีมทอง. 
Phra Phaisal Wisalo. (1988). Money and Religion. Bangkok: Komol Keamthong 

Foundation Publisher. 
พระราชวรมุนี (ป.อ. ปยุตโต). (2529). สถาบันสงฆ์กับสังคมปัจจุบัน. กรุงเทพฯ: เจริญการพิมพ์. 
Phraratchaworamuni ( P. A. Payutto) .  ( 1986) . Monastic Institutions and Current 

Society. Bangkok: Charoen Printing. 
พระเทพเวที (ประยุทธ์ ปยุตฺโต). (2532). ทางออกจากระบบเศรษฐกิจที่ครอบง าสังคมไทย . 

กรุงเทพฯ: อมรินทร์พริ้นติ้งกรุ๊ฟ. 
 



200  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 4 ฉบับท่ี 1 (มกราคม – เมษายน 2562) 

PhraThephvethee. (P.A. Payutto). (1989). Exit From the Economic System that 
Dominates Thai Society. Bangkok: Amarin Printing Group. 

ราชบัณฑิตยสถาน. (2546). พจนานุกรมฉบับราชบัณฑิตยสถาน พ.ศ. 2542. กรุงเทพฯ: นานมี 
บุ๊คส์พับลิเคชั่น. 

Royal Academy. (2003). Royal Institute Dictionary, BE 2542 (1999). Bangkok: 
Nanmee Book Publishing Company. 

ศิริอร ขันธหัตถ์. (2542). องค์การและการจัดการ. กรุงเทพฯ: โรงพิมพ์ทิพย์วิสุทธิ์.  
Khanthahath, S. (1999). Organization and Management. Bangkok: Thiphwisutthi 

Printing. 
สุวรรณา สถาอานันท์. (2542). เงินกับศาสนาเทพยุทธแห่งยุคสมัย. กรุงเทพฯ: มูลนิธิโกมลคีม

ทอง. 
Satha-Ananth, S. (1999). Money and Religion of New Generation. Bangkok: Komol 

Keamthong Foundation Publisher. 
อภิชัย พันธเสน. (2544). พุทธเศรษฐศาสตร์วิวัฒนาการ ทฤษฎีและการประยุกต์กับ

เศรษฐศาสตร์สาขาต่างๆ. กรุงเทพฯ: ส านักพิมพ์อมรินทร์. 
Phanthasain, A. (2001). Buddhist Evolution Economics: Theory and pplication to 

Economics Various Branches. Bangkok: Amarin Printing.  
 
 

 


