
กัลยาณมิตร: เพื่อนแท้บนเส้นทางแห่งอริยมรรค 
The True friends: Noble Friends on the Path of the Enlightenment 

 
ประทีป พืชทองหลาง1* และญาตาวีมินทร์  พืชทองหลาง2  

Prateep Peuchthonglang1 and Yathaweemint Peuchthonglang2  
1คณะบรหิารธรุกิจและศิลปศาสตร์  

มหาวิทยาลยัเทคโนโลยรีาชมงคลล้านนา 
2มหาวิทยาลัยแม่โจ ้

1Faculty of Business Administration and Liberal Arts, 
Rajamangala University of Technology Lanna, Chiang Mai  

2Maejo University, Chiang Mai 
*Corresponding Author. Email: Khun_Jedrin@hotmail.com. 

 

 
  

บทคัดย่อ 
          บทความนี้ มีวัตถุประสงค์เพ่ือศึกษาประเภทของกัลยาณมิตร ลักษณะของกัลยาณมิตร 
หน้าที่ของกัลยาณมิตร คุณสมบัติของกัลยาณมิตร และคุณค่าของกัลยาณมิตรในคัมภีร์
พระไตรปิฎกและเอกสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา ใช้วิธีการวิเคราะห์ สังเคราะห์ แล้วสรุป
โดยการเขียนบรรยายเชิงพรรณนา ผลการวิจัยพบว่า กัลยาณมิตร คือ คนต้นแบบแห่งความดี
งามทั้งกาย วาจา ใจเป็นปัจจัยส าคัญที่ช่วยหนุนเสริมให้ค้นพบ และรู้แจ้งอริยมรรคใน
พระพุทธศาสนา ในสิงคาลกสูตรแบ่งกัลยาณมิตรออกเป็น 2 คือ มิตรเทียม มิตรแท้ ส่วนขัคควิ
สาณสุตตนิเทส แบ่งออกเป็น 2 คือ อาคาริกมิตร และอนาคาริกมิตร ลักษณะของกัลยาณมิตร 
ต้องเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยศีล สุตะ จาคะ วิริยะ สติ สมาธิ และปัญญา หน้าที่ของกัลยาณมิตร คือ 
การเป็นปรโตโฆสะ การต้นแบบที่ดีด้านกายธรรม วจีกรรม แมโนกรรม และการแนะน า
ประโยชน์แก่ผู้อ่ืน คุณสมบัติของกัลยาณมิตร คือ ต้องมีกัลยาณมิตตธรรม มีความรู้ มีความ
ประพฤติดี ส่วนคุณค่าของกัลยาณมิตร คือ การเป็นนิมิตแห่งอริยมรรค การท าให้อริยมรรค
บริบูรณ์ บุพพนิมิตแห่งโพชฌงค์ เป็นทั้งหมดของพรหมจรรย์ และ เป็นบ่อเกิดแห่งกุศลธรรม  
 
ค าส าคัญ: กัลยาณมิตร; มิตรแท้; อริยมรรค 



118  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

Abstract 
        This paper aims to study the group of noble friends, Characteristics of the 
noble friends, the duties of the true friends, the qualities of true friends, and 
worthy of the true friends of the Buddhist scriptures and the Buddhist academic 
documents by the synthesized and analysis method. Then I wrote the summary 
and description. The research found that the noble friends should be the 
prototype of the mental, physical and verbal good qualities. They were the keys 
and factors to support and discovery the noble path in Buddhism such as in the 
Singkhala Sutra. It divided friends to be two major groups - the noble friends and 
bogus friends. In the other hand, Khukkhawisanasuttanites divided in to two major 
group of friends too namely; a friend as lay people (Arkharikhamittra) and a friend 
as hermit (Anakharikhamittra). The characteristic of the noble friends should be 
the person who has fully with high quality of mind, the precepts (Sila), listening 
(sutta), offering (Jacca), perseverance (Viriya), mindfulness (Sati), concentration 
(Samathi) and wisdom (Panna). The duties of noble friends should carried on with 
deep patients to listen, as well as giving the good advices etc. to other friends 
(Paradhokhosaa). He/She should be carry out of the best high prototype of 
physical, verbal and mental as well as able to share some best suggestion advice 
to other. The qualities of the noble friends should be a high behavior, knowledge 
qualities and able help others.  Therefore, the value of the noble friends are 
divided as followign having the noble paths, Fulfilling the noble paths, Abel to 
realize the enlighten path, Able to achievement of enlightenment and Being the 
source of wholesome mind. 
 
Key words: Noble friends; True Friends; Noble path 
 
 
 
 
 
 



119 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

บทน า 
 ค าสอนในพระพุทธศาสนาได้แสดงให้เห็นสัจธรรมของชีวิตมนุษย์ว่า มีความขัดข้อง 
ปรวนแปร เดือดร้อน ล าบาก เจ็บปวด สูญเสีย พลัดพราก และมีปัญหา ซึ่งทางพระพุทธศาสนา
เรียกว่า “ความทุกข์ หรือโรคทุกข์”  โรคทุกข์เกิดขึ้นกับมนุษย์ทุกคน  ดังปรากฏในโรคสูตร 
ความว่า “สัตว์ผู้อ้างว่า ตนเองไม่มีโรคทางกาย ตลอดระยะเวลา 1 ปีบ้าง 2 ปีบ้าง 3 ปีบ้าง 4 ปี
บ้าง 5 ปีบ้าง 10 ปีบ้าง 20 ปีบ้าง 30 ปีบ้าง 40 ปีบ้าง 50 ปีบ้าง แม้ยิ่งกว่า 100 ปีบ้าง ยังพอมี
อยู่ แต่สัตว์ผู้จะกล่าวอ้างว่า ตนเองไม่มีโรคทางใจตลอดระยะเวลา แม้ครู่เดียว หาได้โดยยาก 
ยกเว้น ท่านผู้หมดกิเลสแล้ว” (องฺ.จตุกฺก. (ไทย) 21/217/392) เพราะฉะนั้น ผู้ที่มาพบ
พระพุทธเจ้าก็เพ่ือต้องการรักษาโรคทุกข์ของตนเอง จุดมุ่งหมายที่ส าคัญของวิถีพุทธจึงอยู่ที่การ
ดับทุกข์เท่านั้น ดังปรากฏพุทธด ารัสในอลคัททูปมสูตร ความว่า “ทั้งในกาลก่อนและในกาล
บัดนี้ เราบัญญัติทุกข์และความดับทุกข์” (ม.มู. (ไทย) 12/264/554) พระพุทธองค์ต้องการให้
บุคคลที่มีโรคทุกข์ได้พัฒนาตนเองให้สูงยิ่งขึ้น มีความสามารถในการเรียนรู้ แก้ไขและป้องกัน
โรคทุกข์ด้วยตนเอง และสามารถพลิกฟ้ืนชีวิตของตนเองให้พ้นจากโรคทุกข์ทั้งปวง พ้นจากวงจร
การเวียนว่ายตายเกิดในสังสารวัฏ เข้าสู่พระนิพพาน ดังที่ปรากฏในพระไตรปิฎกหลายเรื่อง 
หลายวาระ ซึ่งจะพบว่าบุคคลที่มาพบพระพุทธเจ้าแล้ว จะมีโอกาสบรรลุธรรมขั้นใดขั้นหนึ่ง 
หรือสามารถปรับเปลี่ยนพฤติกรรมไปในทางที่พึงประสงค์ได้  (ประทีป พืชทองหลาง, 2556) 
ความทุกข์นั้นเป็นสิ่งที่มีอยู่จริง มนุษย์ต้องเข้าไปเกี่ยวข้องและประสบแน่นอน ไม่ว่าจะต้องการ
หรือไม่ก็ตาม เมื่อเป็นเช่นนี้ หากมนุษย์ต้องการมีชีวิตอยู่อย่างดีท่ีสุด จะต้องเข้าใจชีวิตและความ
ทุกข์อย่างถูกต้อง และตามความเป็นจริง ซึ่งการเข้าใจชีวิต เข้าใจความทุกข์อย่างถูกต้อง และ
ตามความเป็นจริงนั้น ต้องอาศัยพลังปัญญาของตนพิจารณาอย่างแยบคายผ่านกระบวนการ
โยนิโสมนสิการ โดยมีกัลยาณมิตรที่เป็น “มิตรแท้” ผู้เป็นปรโตโฆสะคอยให้ค าแนะน า สั่งสอน 
อบรมให้สามารถเกิดปัญญาและดับทุกข์นั้นด้วยตนเองได้อย่างสิ้นเชิง อันท าให้เกิดคุณค่าเป็นทั้ง
สัญลักษณ์แห่งธรรมในพระพุทธศาสนาและสัญลักษณ์แห่งการศึกษาเผยแผ่คุณธรรมความดี
อย่างเป็นที่แพร่หลายสืบต่อมา (อรรถพล รังสีวงศ์, 2560) 
 พระพุทธศาสนาเสนอแนวทางดับทุกข์หรือโรคทุกข์นั้นไว้ทั้งในระดับต้น ระดับกลาง 
และดับอย่างถาวร โดยปรากฏเป็นวิธีการ กระบวนการไว้อย่างชัดเจนในคัมภีร์พระไตรปิฎก ซึ่ง
กัลยาณมิตรเป็นปัจจัยส าคัญซึ่งจะเกื้อกูล ช่วยเหลือเพ่ือนร่วมทุกข์ให้ค้นพบแสงสว่างแห่งชีวิต 
เกิดปัญญาญาณเห็นแจ้งในทุกขสัจจ์ได้อย่างลึกซึ้ง ถ่องแท้ ตามความเป็นจริง กัลยาณมิตรซึ่ง
เป็นปรโตโฆสะในการช่วยเหลือผู้ที่มีปัญหา หรือความทุกข์ที่เกิดจาก 2 ลักษณะ คือ ปัญหา
นอกใจ และปัญหาในใจ ช่วยให้เข้าใจปัญหาภายใน คือ ความทุกข์ใจ สาเหตุที่ท าให้เกิดความ



120  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

ทุกข์ ตามความเป็นจริงของธรรมชาติและสามารถแก้ปัญหาหรือความทุกข์ตามทางสายกลาง 
คือ มรรคมีองค์ 8 ได ้ดังพุทธภาษิตที่พระองคต์รัสเกี่ยวกับความส าคัญของกัลยาณมิตรไว้ว่า 

  “ภิกษุทั้งหลาย เมื่อดวงอาทิตย์อุทัยอยู่ ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมาก่อน เป็นบุพนิมิต ฉันใด 
ความเป็นกัลยาณมิตร ก็เป็นตัวน า เป็นบุพนิมิต แห่งการเกิดขึ้นของอัษฎางคิกมรรค แก่
ภิกษุ ฉันนั้น ภิกษุผู้มีกัลยาณมิตร พึงหวังสิ่งนี้ ได้ คือ จักเจริญ จักท าให้มาก ซึ่งอริย
อัษฎางคิกมรรค” (ขุ. อิติ. 25/195/237) 

  คุณสมบัติส าคัญของพระพุทธเจ้าที่ทรงมีต่อเวไนยสัตว์ทุกหมู่เหล่า คือ ความเป็น
กัลยาณมิตร (องฺ.สตฺตก. (ไทย) 23/34/33); พระธรรมปิฎก ป.อ.ปยุตฺโต, 2542) อธิบายเพิ่มเติม
ว่า กัลยาณมิตรเป็นเสมือนผู้รู้ ท าให้สามารถชี้แนะ ชักน าบุคคลอ่ืนให้สามารถพัฒนาตนเองใน
ทิศทางท่ีเหมาะสมในทุกด้าน เนื่องจากเคยมีประสบการณ์โดยตรงหรืออาจจะเป็นประสบการณ์
ในลักษณะที่ใกล้เคียงกัน ท าให้สามารถที่จะให้ค าแนะน าได้อย่างถูกต้อง และเป็นไปด้วยความ
รัก ความเมตตา ปรารถนาดี เมื่อบุคคลมีกัลยาณมิตรที่ดีแล้ว ก็ท าให้เริ่มมีความเข้าใจหรือเห็น
แนวทางการฝึกปฏิบัติเพ่ือน าไปสู่แนวทางที่ถูกต้อง ถ้าไม่มีกัลยาณมิตรก็จะไม่มีผู้ที่คอยแนะน า
แนวทางที่ถูกต้อง ท าให้มีโอกาสด าเนินชีวิตผิดพลาด ไปในทางที่ไม่เหมาะสม สอดคล้องกับ 
วญาดา ลลิตธนภัทร (2560) ที่กล่าวไว้ว่า วิธีการทางพระพุทธศาสนาสามารถน ามาประยุกต์ใช้
เพ่ือพัฒนาศักยภาพของตนให้มีคุณค่าแห่งความเป็นมนุษย์ที่สมบูรณ์ทั้งการปฏิบัติและการ
แสดงออกทางด้านกายพฤติกรรม ด้านทักษะทางสังคม ด้านคุณธรรมทางจิตใจ และด้านปัญญา
ความรู้ ดังนั้น การมีกัลยาณมิตรจึงเสมือนมีมิตรที่ดีที่คอยแนะน า ชักจูงให้ได้รับการพัฒนาไป
ในทางที่ดี ที่ถูกต้องและเหมาะสม ด้วยความรัก ความจริงใจ โดยไม่หวังผลตอบแทน สามารถ
เป็นเพื่อนแท้ในทางธรรมบนเส้นทางแห่งการบรรลุอริยมรรคในพระพุทธศาสนาได้  
 บทความนี้ เป็นงานวิจัยเชิงคุณภาพ ใช้การวิจัยเชิงเอกสาร ขอบเขตด้านเอกสาร คือ 
พระไตรปิฎก ภาษาไทย ฉบับของมหาวิทยาลัยมหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย (2539) และ
เอกสาร หนังสือ งานวิจัยที่เกี่ยวข้อง ขอบเขตเนื้อหา คือ ประเภทของกัลยาณมิตร ลักษณะของ
กัลยาณมิตร หน้าที่ของกัลยาณมิตร คุณสมบัติของกัลยาณมิตร และคุณค่าของกัลยาณมิตรใน
คัมภีร์พระไตรปิฎกและเอกสารวิชาการทางพระพุทธศาสนา ใช้วิธีการวิเคราะห์ สังเคราะห์ แล้ว
สรุปโดยการเขียนบรรยายเชิงพรรณนา โดยผู้เขียนจะน าเสนอความหมาย ประเภท คุณลักษณะ 
หน้าที่ พร้อมทั้งคุณสมบัติ ความส าคัญ และคุณค่าของกัลยาณมิตรว่าเป็นอย่างไร  เป็นข้อมูล
พ้ืนฐานที่จะน ามาเป็นแนวปฏิบัติที่มีความเหมาะสมและเป็นไปได้ในการพัฒนาตนเองและผู้อ่ืน
ให้สามารถเดินไปบนเส้นทางแห่งอริยมรรคได้อย่างราบรื่นตามค าสอนของพระพุทธศาสนา 
 
 



121 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

กัลยาณมิตรคือใคร  
 กัลยาณมิตรโดยเนื้อความ หมายถึง บุคคลผู้มีความใฝ่รู้ ตั้งตนอยู่ในธรรม เป็นผู้ชี้แนะ
แนวทางแห่งความเจริญ สั่งสอนอบรม เป็นที่ปรึกษา เพ่ือนที่ดี หนังสือ หรือสื่อหลากหลาย
รูปแบบที่ส่งเสริมให้เกิดปัญญา สิ่งแวดล้อมทางสังคมโดยทั่วไปที่ดี ที่เกื้อกูล ซึ่งจะชักจูง หรือ
กระตุ้นให้เกิดปัญญาได้ด้วยการฟัง การสนทนา ปรึกษา ซักถาม อ่าน ตลอดจนการรู้จักเลือกใช้
สื่อให้เกิดประโยชน์  ดังที่พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต) ได้ให้ความหมายไว้ว่า ความมี
กัลยาณมิตร คือ มีผู้แนะน าสั่งสอนที่ปรึกษา เพ่ือนที่คบหา และบุคคลผู้แวดล้อมที่ดี ความรู้จัก
เลือกเสวนาบุคคล หรือเข้าร่วมหมู่กับท่านผู้ทรงคุณทรงปัญญามีความสามารถ ซึ่งจะช่วย
แวดล้อม สนับสนุนชักจูง  ชี้ช่องทาง เป็นแบบอย่าง ตลอดจนเป็นเครื่องอุดหนุนเกื้อกูลแก่กัน 
ให้ด าเนินก้าวหน้าไปด้วยดี ในการศึกษาอบรม การครองชีวิตการประกอบกิจการ และธรรม
ปฏิบัติ สิ่งแวดล้อมทางสังคมที่ดี ข้อนี้เป็นองค์ประกอบภายนอก ในคัมภีร์พระพุทธศาสนา 
อธิบายไว้ว่า ผู้ยินดีในกุศลธรรม มีกายสุจริต เป็นต้น ชื่อว่า กัลยาณมิตร (ขุ.ธ.อ. (ไทย) 
1/2/2/62/297) และการวางตัวเหมาะสม การได้เจรจา สนทนากับ ผู้ถึงพร้อมด้วยศรัทธา  ถึง
พร้อมด้วยศีล ถึงพร้อมด้วยจาคะ และถึงพร้อมด้วยปัญญา ไม่ว่าผู้นั้นจะเป็นคนหนุ่มหรือคนแก่ 
แล้วคอยศึกษาและปฏิบัติตามศรัทธาของท่านผู้ถึงพร้อมด้วยศรัทธาตามสมควรคอยศึกษาศีล
และปฏิบัติตามศีลของท่านผู้ถึงพร้อมด้วยศีลตามสมควร คอยศึกษาจาคะของท่านผู้ถึงพร้อม
ด้วยจาคะตามสมควร และคอยศึกษาปัญญาของท่านผู้ถึงพร้อมด้วยปัญญาตามสมควร เรียกว่า 
กัลยาณมิตตตา (องฺ.อฏฺ ก. (ไทย) 23/55/344) 
 ดังนั้น กัลยาณมิตรจึงมิได้หมายถึงเพ่ือนที่ดีอย่างในความหมายสามัญเท่านั้น  แต่
หมายถึงบุคคลผู้เพียบพร้อมด้วยคุณสมบัติที่จะสั่งสอน แนะน า ชี้แจง ชักจูง ช่วยบอกช่องทาง 
หรือเป็นตัวอย่างให้ผู้อ่ืนด าเนินไปสู่การฝึกฝนอบรมอย่างถูกต้อง ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค ท่าน
ยกตัวอย่าง เช่น พระพุทธเจ้า พระอรหันตสาวก ครู อาจารย์ และท่านผู้เป็นพหูสูตทรงปัญญา 
สามารถ สั่งสอนแนะน าเป็นที่ปรึกษาได้ แม้จะอ่อนวัยกว่า สรุปความหมายได้ว่า กัลยาณมิตร 
หมายถึงบุคคลที่มีความพรั่งพร้อมแห่งคุณธรรม ความดีงาม เป็นผู้ห่างไกลจากสิ่งอันเป็นข้าศึก
ในการพัฒนาศักยภาพชีวิต และตั้งตนอยู่อย่างเหมาะสมแห่งการเคารพ รวมทั้งยังเป็นผู้
สร้างสรรค์ประโยชน์สุข และคุณธรรมความดีงามต่างๆ ให้แก่บุคคลรอบข้างด้วยความเข้าใจ จน
เป็นแรงเหนี่ยวน าให้เกิดการเปลี่ยนแปลง และการพัฒนาไปสู่ประโยชน์ และความสุขในระดับ
ต่างๆ โดยไม่หวังสิ่งใดตอบแทน ตลอดจนถึงสิ่งแวดล้อมที่เกื้อกูลส่งเสริมการพัฒนาชีวิตก็เป็นดั่ง
กัลยาณมิตรดว้ยเช่นกัน 
 
 



122  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

ประเภทของกัลยาณมิตร 
 ส าหรับประเภทของกัลยาณมิตรนั้น ไม่ได้มีการแบ่งประเภทอย่างชัดเจน ประเภทของ
มิตรในสิงคาลสูตร (ที. ป. (ไทย) 11/254/207) ที่พระพุทธเจ้าทรงจ าแนกมิตรไว้ 2 ประเภท คือ 
มิตรเทียมกับมิตรแท้ และอีกแห่งหนึ่งในขัคควิสาณสุตตนิทเทส (ขุ. จูฬ. (ไทย) 30/123/409) 
ทรงจ าแนกไว้มี 2 ประเภทเช่นกัน คือ อาคาริกมิตร (มิตรครองเรือน) และอนาคาริกมิตร (มิตร
ไม่ครองเรือน) ในมิตร 2 ประเภท คือมิตรเทียมกับมิตรแท้นั้น เพ่ือให้เป็นข้อสังเกตประเภทของ
มิตร พระพุทธเจ้าทรงจ าแนกประเภทของมิตรเทียมและมิตรแท้ไว้ดังต่อไปนี้ 
 มิตรในสิงคาลกสูตร 
  1) มิตรเทียม คือ เป็นคนที่ถือเอาแต่ประโยชน์จากผู้อื่นฝ่ายเดียว คนดีแต่พูดคนพูด
ประจบ และคนที่ชักน าในทางเสื่อม ผู้ประกอบด้วยลักษณะ 4 ประการนี้ พึงทราบว่า ไม่ใช่มิตร
แท้ เป็นมิตรเทียมที.ป. (ไทย) 11/255-259/207-209)  
  2) มิตรแท้ คือ มิตรที่มีใจดี มีความจริงใจ คบหากันด้วยความบริสุทธิ์ใจ เป็นมิตรที่
บุคคลคบหาสมาคมแล้วท าให้มีแต่ความสุขความเจริญจ าแนกออกเป็น 4 ประเภท (ที. ป. (ไทย) 
11/260/209) ได้แก่ (1) มิตรมีอุปการะ (2) มิตรร่วมสุขร่วมทุกข์ (3) มิตรแนะน าประโยชน์ 
และ (4) มิตรมีความรักใคร่ 
  เมื่อพิจารณาจากความหมายของมิตรแท้แล้วไม่ต่างจากค าว่า กัลยาณมิตร ดังนั้น 
ผู้วิจัยจึงเห็นว่า หากจะมีการจัดประเภทของกัลยาณมิตรแล้ว มิตรแท้ทั้ง 4 ประเภทนี้ สามารถ
จัดเป็นประเภทของกัลยาณมิตรได้ ซึ่งในแต่ละประเภทยังแยกออกไปอีกประเภทละ 4 ลักษณะ
ดังนี้ 
  1) มิตรมีอุปการะ มี 4 ลักษณะ (ที. ป. (ไทย) 11/261/210) ได้แก่ (1) ป้องกันมิตร
ผู้ประมาท (2) ป้องกันทรัพย์ของมิตรผู้ประมาทแล้ว (3) เมื่อมีภัยก็เป็นที่พ่ึงพ านักได้ (4) เมื่อมี
กิจที่จ าเป็นเกิดขึ้น ก็ช่วยโภคทรัพย์ 2 เท่าของทรัพย์ที่ต้องการในกิจนั้น มิตรทั้ง 4 ลักษณะนี้ 
เป็นมิตรผู้หวังดี  คอยระวัง คอยห้ามเหตุแห่งความประมาทของเพ่ือนผู้ตั้งอยู่ในความประมาท 
ไม่ว่าจะเป็นความประมาทในวัย ประมาทในการศึกษา ประมาทในการใช้จ่ายทรัพย์ ประมาทใน
การด ารงชีวิต มีอุบายชักน าให้พ้นจากความประมาท โดยการชี้ให้เห็นประโยชน์และผลเสียจาก
ความประมาท จึงได้ชื่อว่าเป็นที่พ่ึงในยามมีภัยได้อย่างแท้จริง ในยามจ าเป็นขัดสนทรัพย์ ยังให้
ความช่วยเหลือทรัพย์มากกว่าที่เอ่ยปากขอ ซึ่งแสดงออกถึงความจริงใจ และความเต็มใจที่จะ
ช่วยเหลือเพ่ือน บุคคลใดที่มีลักษณะทั้ง 4 ประการดังที่กล่าวมานี้เรียกว่า กัลยาณมิตรประเภท
ที่หนึ่ง 
 2) มิตรร่วมสุขร่วมทุกข์ มี 4 ลักษณะ ได้แก่ (1) บอกความลับแก่เพ่ือน (2) ปิด
ความลับของเพ่ือน (3) ไม่ละทิ้งในยามอันตราย (4) แม้ชีวิตก็อาจจะสละเพ่ือประโยชน์ของเพ่ือน



123 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

ได้ความเป็นมิตรด้วยความไว้เนื้อเชื่อใจ ปกติไม่บอกความลับของตนแก่ผู้อ่ืน แต่ส าหรับเพ่ือนผู้
ร่วมสุขร่วมทุกข์ด้วยกันมา ไม่มีความลับ ไม่มีอะไรต้องปิดบัง แม้ความลับก็ยอมเปิดเผยให้แก่กัน
ได้ ตายแทนกันได้เพ่ือประโยชน์ของเพ่ือน ผู้ใดได้มิตรที่มีลักษณะทั้ง 4 ประการนี้ถือว่าได้
กัลยาณมิตร ชนิดที่ว่าหายากมาก เพราะนอกจากไม่มีความลับ แล้วยังสามารถสละชีวิตตาย
แทนกันได้ นี่คือกัลยาณมิตรประเภทที่สอง (ที.ป. (ไทย) 11/262/210) 
 3) มิตรแนะน าประโยชน์ มี 4 ลักษณะ ได้แก่ (1) ห้ามมิให้ท าความชั่ว (2) แนะน า
ให้ตั้งอยู่ในความดี (3) ให้ฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟัง (4) บอกทางสวรรค์ให้ เห็นเพ่ือนท าความเสียหาย 
หาวิธีหรืออุบายห้ามไม่ให้ท าชั่ว ให้ตั้งอยู่ในกุศลกรรมบถสิบประการให้รับฟังสิ่งที่ยังไม่เคยฟังมี
เรื่องทาน ศีลเป็นต้น อธิบายให้เข้าใจสิ่งที่ละเอียดลึกซึ้ง ประกอบด้วยสิ่งที่เป็นมงคล ถ้อยค าที่
ท าให้จิตเกิดความเบิกบาน แจ่มใส บอกเหตุแห่งความดีอานิสงส์แห่งกรรมดี เพ่ือให้มีจิตเต็มไป
ด้วยก าลัง สามารถเป็นที่พึงให้แก่ตนเองต่อไป หากผู้ใดได้บุคคลผู้มีลักษณะทั้ง 4 ประการ
ดังกล่าวนี้และประพฤติปฏิบัติตามค าแนะน าของท่านถือว่าผู้นั้นเกิดมาไม่เสียชาติเกิด เพราะได้
กัลยาณมิตรผู้เกื้อกูลประโยชน์ในปัจจุบันนี้แล้วยังได้รู้ทางสวรรค์ด้วยนี้คือ กัลยาณมิตรประเภท
ที่สาม (ที.ป. (ไทย) 11/263/210) 
  4) มิตรมีความรักใคร่ มี 4 ลักษณะ ได้แก่ (1) ไม่พอใจความเสื่อมของเพ่ือน (2) 
พอใจความเจริญของเพ่ือน (3) ห้ามปรามคนที่นินทาเพ่ือน (4) สนับสนุนคนที่สรรเสริญเพ่ือน  
มิตรผู้มีความรักใคร่นั้น เมื่อเห็นเพื่อนมีทุกข์พลอยไม่สบายใจไปด้วย ยินดีในความเจริญ ไม่ยินดี
ในความเสื่อมของเพ่ือน ไม่ว่าจะเป็นความเสื่อมทรัพย์ หรือเสื่อมจากกุศลทั้งหลาย ในยามเพ่ือน
ประสบความส าเร็จในชีวิต เช่น ส าเร็จการศึกษา ได้งานท า เลื่อนยศ แสดงแต่ความยินดี หรือมี
ใครติเตียนหรือกล่าวร้ายเพ่ือนย่อมหาโอกาสคอยแก้ต่างยับยั้งค านินทาเหล่านั้น ตามความเป็น
จริง เมื่อมีใครสรรเสริญเพ่ือนย่อมสรรเสริญช่วยสนับสนุนรับรองเพ่ือนตามความเป็นจริงเช่นกัน 
(ที.ป. (ไทย) 11/264/211) 
 มิตรในขัคควิสาณสุตตนิทเทส  
 1) อาคาริกมิตร (มิตรครองเรือน) หรือกัลยาณมิตรทางโลก คือ คนบางคนในโลกนี้ให้
สิ่งที่ให้ได้ยาก สละสิ่งที่สละได้ยาก ท าสิ่งที่ท าได้ยาก ทนสิ่งที่ทนได้ยาก บอกความลับแก่เพ่ือน
ปกปิดความลับของเพ่ือน ไม่ทอดทิ้งในคราวมีอันตราย แม้ชีวิตก็สละเพ่ือประโยชน์แก่เพ่ือนได้ 
เมื่อเพ่ือนสิ้นเนื้อประดาตัวก็ไม่ดูหมิ่น ชื่อว่า อาคาริกมิตร หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า กัลยาณมิตร
ทางโลก เป็นมิตรที่ดี คอยให้ค าแนะน า ช่วยเหลือ หรือสามารถเป็นที่พ่ึงในเรื่องทั่วไปในทางโลก
เช่น ให้ค าปรึกษาเรื่องความรู้วิชาการทางโลก เป็นต้น กัลยาณมิตรในทางโลกนี้ อาจจะให้การ
ช่วยเหลือหรือแนะน าโดยให้ความรู้เกี่ยวกับการท างาน หรือการพัฒนาระบบ การท างานที่ดีขึ้น 
การแนะน า หรือชี้แนวทางให้ ความรู้ดังกล่าวนี้ เรียกอีกอย่างหนึ่งว่า วิทยาทาน 



124  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

 2) อนาคาริกมิตร (มิตรไม่ครองเรือน) หรือกัลยาณมิตรทางธรรม คือ ภิกษุในธรรมวินัย
นี้ เป็นที่รัก พอใจ เป็นที่เคารพ ควรยกย่อง พูดเป็น ทนฟังถ้อยค าได้ กล่าวถ้อยค าได้ลึกซ้ึง และ
ไม่ชักน าไปในเรื่องไม่สมควร ชักชวน (ให้บ าเพ็ญ)ในทางอธิศีล ชักชวนให้หมั่นเจริญสติปัฏฐาน 4 
ชักชวนให้หมั่นเจริญสัมมัปทาน 4 อิทธิบาท 4 อินทรีย์ 5 พละ 5 โพชฌงค์ 7 อริยมรรคมีองค์ 8 
ชื่อว่า อนาคาริกมิตร หรือเรียกอีกอย่างหนึ่งว่า กัลยาณมิตรทางธรรมๆ หรือมิตรที่ดี ที่คอยให้
ค าแนะน าปรึกษาเกี่ยวกับหลักการด าเนินชีวิตที่ดีงาม ด้วยการน าธรรมะมาใช้ ซึ่งแตกต่างจาก
กัลยาณมิตรในทางโลกคือค าแนะน าสั่งสอน นอกจากจะก่อให้เกิดประโยชน์แก่ชีวิตในทางโลกนี้
แล้ว ยังมุ่งเน้นเพ่ือยกระดับจิตใจของผู้ได้รับค าแนะน าให้สูงขึ้น เป็นกัลยาณมิตรที่มุ่งมั่น เพ่ือให้
ผู้อื่นเกิดปัญญาสามารถพ่ึงพาก าลังความสามารถด้วยตนเองที่แท้จริง เช่น แนะน าให้รู้จักการท า
ทาน การรักษาศีล และการท าสมาธิภาวนา เป็นต้น ค าแนะน าที่สามารถก่อให้เกิดผลข้ามภพ
ข้ามชาติได้ ความรู้ที่น ามาแนะน านี้ เรียกว่า ธรรมทาน 
 ประเภทของกัลยาณมิตรทั้ง 2 ดังกล่าวมาแล้วข้างต้นนั้น ถือเป็นลักษณะของเพ่ือนที่ดี 
เพ่ือนแท้ เพ่ือนมีอุปการะ เพ่ือนร่วมทุกข์ร่วมสุข และเพ่ือนแนะน าประโยชน์ ซึ่งอาจเป็นได้ทั้ง
เพ่ือนทางโลก และเพ่ือนทางธรรม 
 
ลักษณะของกัลยาณมิตร 
 ในคัมภีร์วิสุทธิมรรค อธิบายลักษณะของผู้เป็นกัลยาณมิตรไว้ว่า คือ บุคคลที่สมบูรณ์
ด้วยศรัทธา ด้วยศีล ด้วยสุตะ ด้วยจาคะ ด้วยวิริยะ ด้วยสติ สมาธิ และสมบูรณ์ด้วยปัญญา 
ได้แก่ 1) ศรัทธาสมบัติ ย่อมเชื่อมั่นต่อการตรัสรู้ของพระพุทธเจ้า เชื่อมั่นต่อกรรมและผลแห่ง
กรรมด้วยศรัทธาสมบัติ ไม่ยอมปล่อยวางการแสวงประโยชน์แก่สรรพสัตว์ทั้งหลายอันเป็นเหตุ
แห่งสัมมาสัมโพธิญาณ ด้วยศรัทธาสมบัตินั้น 2) ย่อมเป็นที่รัก เป็นที่เคารพ เป็นที่น่าสรรเสริญ 
เป็นผู้ทักท้วงต าหนิโทษว่ากล่าว เป็นผู้อดกลั้นต่อถ้อยค าของสัตว์ทั้งหลายได้ ด้วยศีลสมบัติ 3) 
เป็นผู้สามารถชี้แจงถ้อยค าอันลุ่มลึก ซึ่งประกอบด้วยสัจธรรมและปฏิจจสมุปปาทธรรมเป็นต้น
ด้วยสุตสมบัติ 4) เป็นผู้มักน้อย สันโดษ ชอบสงัด ไม่คลุกคลีกับหมู่คณะด้วยจาคสมบัติ 5) เป็นผู้
เพียรพยายามในการปฏิบัติทั้งที่เป็นประโยชน์ตน และประโยชน์ผู้อ่ืนด้วยวิริยสมบัติ 6) เป็นผู้มี
สติตั้งมั่นในทางดีด้วยสติสมบัติ 7) เป็นผู้มีจิตไม่คิดฟุ้งมีจิตมั่งคงแข็งแกร่งด้วยสมาธิสมบัติ 8) รู้
แจ้งชัดไม่วิปริตผิดเพี้ยนด้วยปัญญาสมบัติ  
 นอกจากนั้น ในอรรถกถาเมฆิยสูตร ได้กล่าวถึงลักษณะของกัลยาณมิตรไว้ว่า 
กัลยาณมิตรในพระศาสนานี้ เป็นผู้ถึงพร้อมด้วยศรัทธา ศีล สุตะ จาคะ วิริยะ สติ  สมาธิและ
ปัญญา ในลักษณะกัลยาณมิตรนั้น  บุคคลมีศรัทธาสมบัติ   ย่อมเชื่อปัญญาตรัสรู้ ของ 
พระตถาคต กรรม และผลแห่งกรรม ไม่ละท้ิงการแสวงหาประโยชน์เกื้อกูลในเหล่าสัตว์  อันเป็น



125 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

เหตุแห่งพระสัมมาสัมโพธิญาณด้วยการเชื่อนั้น มีศีลสมบัติ ย่อมเป็นที่รัก เป็นที่พอใจ เป็นที่
เคารพ สรรเสริญ เป็นผู้โจทก์ท้วง เป็นผู้ติเตียนบาป เป็นผู้ว่ากล่าวอดทนต่อถ้อยค าของเพ่ือน 
สพรหมจารีทั้งหลาย มีสุตสมบัติ ย่อมท าถ้อยค าอันลึกซึ้งเกี่ยวด้วยสัจจะและปฏิจจสมุปบาท 
เป็นต้น มีจาคสมบัติ ย่อมเป็นผู้มักน้อย สันโดษ ชอบสงัด ไม่คลุกคลีด้วยหมู่ มีวิริยสมบัติ  
ย่อมเป็นผู้ริเริ่มความเพียร เพ่ือปฏิบัติประโยชน์เกื้อกูลแก่สัตว์ทั้งหลาย มีสติสมบัติย่อมมีสติตั้ง
มั่น มีสมาธิสมบัติ ย่อมเป็น ผู้มีจิตไม่ฟุ้งซ่าน มีจิตเป็นสมาธิ มีปัญญาสมบัต ิย่อมรู้สภาวะที่ไม่ผิด
แผก บุคคลนั้นเป็นผู้ถึงพร้อมด้วยคติธรรมอันเป็นกุศลด้วยสติ  รู้สิ่งที่มีประโยชน์และไม่มี
ประโยชน์แห่งสัตว์ทั้งหลายตามเป็นจริงด้วยปัญญา เป็นผู้มีจิตแน่วแน่ในกุศลธรรมเหล่านั้นด้วย
สมาธิ ย่อมเกียดกันสัตว์ทั้งหลายจากสิ่งที่ไม่เป็นประโยชน์แล้วชักน าเข้าไปในสิ่งที่เป็นประโยชน์
ด้วยวิริยะ (ขุ. อุ. (ไทย) 1/31/389) 
 
หน้าที่ของกัลยาณมิตร 
 รายละเอียดที่เป็นจุดบ่งชี้ถึงลักษณะหน้าที่ของกัลยาณมิตรที่ถูกต้ องดีงาม ตาม
ความหมายที่แท้จริง โดยจะแยกหน้าที่ดังนี้ 
 หน้าที่ของการเป็นต้นแบบท่ีดี 
 บุคคลผู้แสดงตนเป็นกัลยาณมิตรมักมีลักษณะอันเป็นต้นแบบที่ดีงาม ทั้งภายในและ
ภายนอก เพ่ือสร้างเสริมศรัทธา ความเชื่อถือ ไว้วางใจ เมื่อพบเจอ หรือได้พูดคุยก็รู้สึกอุ่นใจ 
สบายใจน้อมลงไปในทางกุศล ทั้งทางกาย วาจา และทางใจ ปิดกั้นทางที่จะน าไปสู่ วิถีชีวิตที่เป็น
โทษภัย หรือก่อให้เกิดทัศนคติ ค่านิยม และการประพฤติปฏิบัติที่ผิดจากหลักธรรม ในข้อนี้ 
ผู้ท าวิจัยได้แยกหน้าที่ออกเป็น 3 ข้อ และจะได้ขยายความไปตามล าดับ ดังนี้ 
 1. ต้นแบบด้านกายกรรม ในด้านทางกายกรรม คือ การกระท าทางกายนั้น ผู้เป็น
กัลยาณมิตรจะต้องมีบทบาทที่เป็นต้นแบบที่สอดคล้องกับหลักธรรมในหลายๆหมวดที่เกี่ยวข้อง
สัมพันธ์กับกายกรรมที่ดีงามหลักส าคัญเบื้องต้นทางกายกรรม คือ ต้องมีกายสุจริต อันหมายถึง
ความประพฤติชอบด้วยกาย มี 3 (ที.ปา.(ไทย) 11/228/227) ข้อ คือ ปาณาติปาตา เวรมณ ีเว้น
จากการปลงชีวิต อทินนาทานา เวรมณ ีเว้นจากการถือเอาของที่เขามิได้ให้ โดยอาการขโมย กา
เมสุ มิจฉาจารา เวรมณี เว้นจากการประพฤติผิดในกาม ซึ่งตรงกับหลักกุศลกรรมบถ 10 ใน 3 
ข้อแรก ซึ่งเป็นทางแห่งกุศลกรรม ทางท าความดี กรรมดีอันเป็นทางน าไปสู่ความสุขความเจริญ
หรือสุคติ ดังนี้ (พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต), 2559: 277) บทบาทต้นแบบทางกายกรรม
ของกัลยาณมิตรนั้น เป็นพฤติกรรมที่พึงประสงค์ซึ่งสามารถกล่าวได้ว่า เป็นระบบการฝึกอบรม
ขั้นศีลที่เรียกตามหลักไตรสิกขาว่า อธิศีลสิกขา โดยเป็นข้อปฏิบัติ และหลักความประพฤติต่างๆ 
ซึ่งมีหลายหมวดธรรมที่สอดคล้องกันทั้งหลักกรรมบถ หลักเบญจศีล หลักสุจริต รวมถึงวณิชชา 



126  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

และหลักอันเป็นแกนกลางส าคัญอย่างอริยมรรคมีองค์ 8 หลักการเหล่านี้สามารถเป็นบทบาท
ต้นแบบทางกายกรรมของกัลยาณมิตรที่ถูกต้องดีงาม 
 2. ต้นแบบด้านวจีกรรม วจีกรรมอันเป็นบทบาทต้นแบบของผู้ เป็นกัลยาณมิตร 
จ าเป็นต้องมีบทบาทในการแสดงออกที่เหมาะสม ถูกต้อง และสอดคล้องกับหลักธรรมของสมเด็จ
พระสัมมาสัมพุทธเจ้า ซึ่งสามารถดึงเข้ามาอธิบายได้หลายหมวดธรรม ดังในหลักของเบญจศีลข้อ
ที่ 4 ก็คือ มุสาวาทาเวรมณี และหลักธรรมทางวจีกรรมที่เป็นไปในทางเจริญรุ่งเรืองสามารถ
อธิบายขยายความได้ 4 ลักษณะ ซึ่งสอดคล้องกับหลักสุจริต 3 ที่ว่าด้วยเรื่องของวจีสุจริต และ
เจริญตามหลักกุศลกรรมบถ 10 ละเว้นอกุศลกรรมบถ 10 ในข้อที่ 4 ถึงข้อ 7 ซึ่งว่าด้วยเรื่อง
ต้นแบบทางวจีกรรมที่งดงาม และผลักดันไปสู่ความเจริญรุ่งเรืองในชีวิตทั้งสิ้น บทบาทต้นแบบ
ทางวจีกรรมที่ได้อธิบายมาทั้งหมดนี้ ชี้ให้เห็นว่าบทบาทต้นแบบทางวจีกรรมของกัลยาณมิตรที่พึง
ประสงค์ ซึ่งสามารถกล่าวได้ว่า เป็นระบบการฝึกอบรมขั้นศีลที่เรียกตามหลักไตรสิกขาว่า อธิศีล
สิกขา โดยเป็นข้อปฏิบัติ และหลักความประพฤติต่างๆ ซึ่งมีหลายหมวดธรรมที่สอดคล้องกันทั้ง
หลักกรรมบถ หลักเบญจศีล หลักสุจริต รวมถึงหลักวาจาสุภาษิตและหลักอันเป็นแกนกลางส าคัญ
อย่างอริยมรรคมีองค์ 8 หลักการเหล่านี้สามารถเป็นบทบาทต้นแบบทางวจีกรรมของกัลยาณมิตร
ได้เป็นอย่างด ี
 3. ต้นแบบด้านมโนกรรม ต้นแบบด้านมโนกรรมของกัลยาณมิตรนั้น มโนกรรมถือเป็น
บทบาทส าคัญท่ีเป็นต้นเหตุให้เกิดวจีกรรม หรือกายกรรมตามมา ดังนั้นกัลยาณมิตรควรมีบทบาท
ทางด้านมโนกรรมที่ถูกต้องดีงาม เพราะนั่นหมายถึงภาพลักษณ์ที่จะแสดงออกมาภายนอกก็จะ
สอดคล้องกับภายในด้วย ตามหลักทางพระพุทธศาสนาแล้ว ถือว่ามโนกรรมส าคัญที่สุด และมีผล
กว้างขวางรุนแรง ดังที่พระพุทธเจ้าตรัสไว้ว่า บรรดากรรม 3 อย่างเหล่านี้ พระองค์บัญญัติ
มโนกรรมว่ามีโทษมากกว่าในการท าบาป ในความเป็นไปแห่งบาป เหตุที่มโนกรรมส าคัญที่สุด ก็
เพราะเป็นจุดเริ่มต้น คนคิดก่อนแล้วจึงกระท าคือ แสดงออกทางกายและวาจา ดังนั้น วจีกรรม
และกายกรรม จึงขยายออกมาจากมโนกรรมนั่นเองและที่ว่ามีผลกว้างขวางรุนแรงที่สุด  ก็
เพราะว่ามโนกรรมรวมถึงความเชื่อถือ ความเห็น ทฤษฏี ถ้าเราจะสังเกตความเป็นกัลยาณมิตร
จากบทบาทต้นแบบที่ได้อธิบายไว้ คงจะสามารถสังเกตจากภายนอกได้โดยไม่ยากนัก แต่บทบาท
ภายในอาจจะล าบากหรือไม่ต้องอยู่ศึกษากันโดยใช้เวลานาน และต้องอยู่ใกล้ชิดจึงพอจะรู้ได้ถึง
บทบาทหน้าที่ว่าตรงตามหลักการดังกล่าวหรือไม่ ในทางกลับกันถ้าเราจะอาศัยหลักการนี้ในการ
ปฏิบัติตนเพ่ือเป็นกัลยาณมิตร เพ่ือจะได้ด ารงอยู่ในบทบาทหน้าที่ได้อย่างถูกต้อง อันเป็นต้นแบบ
ที่ดีต่อไป ก็ควรจะปรับเป็นแนวทางปฏิบัติเพ่ือให้เข้าถึงบทบาทเหล่านั้น โดยเริ่มที่มโนกรรมเป็น
เบื้องต้น เพราะเป็นเหตุของบทบาททางกายกรรม และวจีกรรม ซึ่งสามารถจะเจริญขึ้นได้ตาม
บทบาททางมโนกรรมที่ศึกษาปฏิบัติไว้ดีแล้วเป็นล าดับไป 



127 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

 
 
 หน้าที่ในการแนะน าประโยชน์แก่ผู้อ่ืน 
 หน้าที่ของผู้เป็นกัลยาณมิตรโดยตรงซึ่งเป็นหลักการส าคัญในพระพุทธศาสนาที่สามารถ
ท าให้พุทธธรรมขยายวงกว้างออกไปได้อย่างงดงาม เพราะเหตุแห่งการศึกษา และฝึกฝนพัฒนา
ตนแล้วจึงท าให้สามารถที่จะน าความรู้ความสามารถที่ตนได้ฝึกฝนดีแล้วในระดับต่างตามความ
พร้อมของแต่ละคน ออกไปไปเผยแผ่แนะน าประโยชน์ได้ และถือเป็นนโยบายตั้งแต่พรรษาแรก
ที่ประทานให้พระอรหันต์ 60 รูป ซึ่งถือเป็นกัลยาณมิตรชุดแรกที่ออกปฏิบัติหน้าที่  โดยมี
คุณสมบัติแห่งความเป็นกัลยาณมิตรผู้แนะน าประโยชน์ต่อผู้ อ่ืนอย่างสมบูรณ์แบบ  โดย
พระพุทธเจ้าทรงประทานพุทธโอวาทแก่เหล่าพระอริยสาวกผู้เป็นต้นแบบของกัลยาณมิตรชุด
แรก ในคราวส่งท่านเหล่านั้นไปประกาศพระพุทธศาสนา มีใจความส าคัญตอนหนึ่งว่า 

ภิกษุทั้งหลาย เราพ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์ แม้
พวกเธอก็พ้นแล้วจากบ่วงทั้งปวง ทั้งที่เป็นของทิพย์ ทั้งที่เป็นของมนุษย์ ภิกษุทั้งหลาย 
พวกเธอจงจาริกไป เพ่ือประโยชน์สุขแก่ชนจ านวนมาก เพ่ืออนุเคราะห์ชาวโลกเพ่ือ
ประโยชน์เกื้อกูลและความสุขแก่ทวยเทพและมนุษย์  อย่าไปโดยทางเดียวกันสองรูป  
จงแสดงธรรมมีความงามในเบื้องต้น มีความงามในท่ามกลาง และมีความงามในที่สุด  
จงประกาศพรหมจรรย์ พร้อมทั้งความหมายและอักษรบริสุทธิ์บริบูรณ์ครบถ้วน สัตว์
ทั้งหลายที่มีธุลีในตาน้อยมีอยู่ ย่อมเสื่อมเพราะไม่ได้ฟังธรรม จักมีผู้รู้ธรรม ภิกษุทั้งหลาย
แม้เราก็จักไปยังต าบลอุรุเวลาเสนานิคมเพ่ือแสดงธรรม (วิ.ม. (ไทย) 4/32/40) 

 พุทธพจน์ที่ยกมาแสดงข้างต้น ท าให้เห็นถึงหลักการเผยแผ่พระพุทธศาสนาที่เป็น
นโยบายที่พุทธสาวกทุกรูปต้องถือปฏิบัติ ทั้งนี้เพ่ือให้เกิดเป็นประโยชน์และความสุขแก่ชาวโลก
อย่างแท้จริง การเผยแผ่พระพุทธศาสนาโดยยึดหลักประโยชน์และความสุขของมหาชนเป็น
จุดหมาย โดยมีการก าหนดวิธีการน าเสนอแนวทางสัมมาปฏิบัติที่พุทธสาวก ได้ปฏิบัติตามจน
เกิดผลแล้วสอนให้ประชาชนรู้ตาม การเผยแผ่แนะน าหลักธรรมต้องอยู่ในครองแห่งสัมมาปฏิบัติ
เพ่ือให้ผู้ฟังรู้แจ้งเห็นจริงในธรรมที่ควรรู้ที่ควรเห็น เป็นการชี้น าให้ผู้ฟังเกิดศรัทธาน้อมน าเอา
หลักธรรมนั้นไปปฏิบัติ และในขณะเดียวกันก็จ าเป็นต้องให้ผู้ฟังเกิดการยอมรับในตัวผู้เผยแผ่
หลักธรรมด้วย ดังนั้น ในฐานะกัลยาณมิตรจึงต้องมีคุณสมบัติที่สอดคล้องกับหน้าที่ของตนเพ่ือ
การแนะน าผู้อ่ืนที่ได้ประโยชน์อย่างแท้จริง ในพระสูตร หน้าที่ของกัลยาณมิตรด้านการแนะน า
ประโยชน์ผู้อ่ืนนี้ ที่ได้น าเสนอไว้ข้างต้น มีตัวอย่างให้ได้ศึกษาทั้งพระภิกษุ และฆราวาสอยู่หลาย
กรณ ีเช่น นางวิสาขา และนางขุชชุตตรา ดังนี้ 



128  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

 เมื่อนางวิสาขามหาอุบาสิกา แต่งงานไปอยู่บ้านสามีแล้ว เช้าวันหนึ่งนางก าลังยืนพัดให้
มิคารเศรษฐีผู้เป็นมิจฉาทิฏฐิซึ่งเป็นพ่อผัว ที่ก าลังบริโภคอาหารเช้าอยู่  นางเห็นภิกษุรูปหนึ่ง
ก าลังยืนรอรับบิณฑบาตอยู่หน้าบ้าน ด้วยเหตุที่นางเป็นผู้คุ้นเคยกับการท าบุญอยากให้พ่อผัวได้
ท าบุญ จึงหาอุบายที่จะให้พ่อผัวมองเห็นพระรูปนั้นเพ่ือจะได้ถวายอาหาร แต่พ่อผัวก็ท าทีว่ามอง
ไม่เห็น บริโภคอาหารต่อไป นางเห็นว่าพ่อผัวไม่ใส่ใจที่จะท าบุญ จึงกล่าวว่า “นิมนต์พระคุณเจ้า
โ ป ร ด รั บ บิ ณ ฑ บ า ต ข้ า ง ห น้ า เ ถิ ด  พ่ อ ผั ว ข อ ง ดิ ฉั น ก า ลั ง บ ริ โ ภ ค ข อ ง เ ก่ า อ ยู่ ”   
มิคารเศรษฐี เมื่อได้ยินค าว่า บริโภคของเก่า  จึงโกรธนางมาก เพราะเข้าใจว่านางวิสาขาว่าตน
ก าลังเคี้ยวกินของไม่สะอาด จึงขับไล่นางวิสาขาออกจากบ้าน แต่นางไม่ไปเพราะนางไม่มี
ความผิด นางได้เรียกพราหมณ์ 8 คนที่มีหน้าที่คอยดูแลเมื่อมีปัญหาเกิดขึ้นแก่นาง เพ่ือตัดสิน
ปัญหา นางชี้แจงค าว่า บริโภคของเก่า หมายความว่า พ่อผัวของนางไม่สนใจที่จะท าบุญใหม่เพ่ือ
เป็นเหตุปัจจัยได้มรรคผลในชาติหน้า บริโภคแต่บุญเก่าที่มีอยู่เท่านั้น เมื่อนางชี้แจงอย่างมี
เหตุผล เศรษฐีไม่มีค าโต้แย้งใดๆ ได้กลายเป็นสัมมาทิฏฐิบุคคลในที่สุด (ขุ.ธ.อ.(ไทย) 6/59-63) 
 นางขุชชุตตราเป็นทาสีของนางสามาวดี มีหน้าที่รับดอกไม้จากสวนดอกไม้ของนาย
มาลาการซึ่งเป็นคนรับใช้ของเศรษฐีเป็นประจ า วันหนึ่งนายมาลาการบอกนางว่าวันนี้ได้นิมนต์
พระพุทธเจ้าและพระสงฆ์ไว้ และจะบูชาพระองค์ด้วยดอกไม้อันงดงามในสวนนี้  จึงได้เชิญนาง
ให้ช่วยเหลือในการเลี้ยงพระและฟังธรรม นางได้ฟังธรรมกถาของพระพุทธเจ้าแล้วได้บรรลุ 
โสดาปัตติผลเป็นพระโสดาบัน เมื่อนางกลับไปแล้วจึงได้แสดงธรรมอย่างที่พระพุทธเจ้าทรง
แสดงแกน่างสามาวดีและหญิงอีก 500 คนให้บรรลุธรรมเช่นเดียวกับตน จากนั้นมานางได้แสดง
ธรรมแก่นางสามาวดี และหญิงบริวารทุกครั้งตามที่ได้ฟังมาจากพระพุทธเจ้า จนนางได้เป็น
ผู้เชี่ยวชาญพระไตรปิฎก และได้รับการยกย่องจากพระองค์  นอกจากนี้นางยังเป็นผู้มีฉันทะ 
วิริยะ อุตสาหะอย่างมาก ในการไปฟังพระธรรมเทศนาจากพระพุทธเจ้าแล้วกลับมาแนะน า
ประโยชน์ ด้วยการสอนแก่ผู้ที่เคยให้อุปการะเลี้ยงดู จัดเป็นผู้มีความกตัญญูกตเวทีที่รู้คุณของ 
ผู้มีพระคุณ ซึ่งท าได้ยากยิ่งในโลก  หลังจากที่นางได้ฟังธรรมมาจากพระองค์แล้วอย่างไร นางก็
ได้แสดงแก่พุทธบริษัทอย่างนั้น นับเป็นการแนะน าประโยชน์ต่อผู้ อ่ืนพร้อมทั้งเผยแผ่หลัก 
ค าสอนให้กว้างยิ่งขึ้น 
 ส่วนในหลักธรรมอ่ืนๆ ที่เกี่ยวข้องกับการแนะน าประโยชน์ ซึ่งกล่าวถึงคุณสมบัติของผู้
แนะน าประโยชน์ไว้ตามสถานะหน้าที่ของบุคคลนั้นๆ มีอยู่ในหลักของทิศ 6 ที่ว่าด้วยคุณสมบัติ
จากผู้ที่ท าหน้าที่แนะน าประโยชน์ต่อผู้อ่ืน ซึ่งเกี่ยวเนื่องกับสถานะของบุคคล 2 ประเภท คือ 
พระภิกษุสงฆ์ หรือสมณะชีพราหมณ์ พึงท าหน้าที่เป็นกัลยาณมิตรของชาวบ้าน ซึ่งหน้าที่ของ
พระภิกษุสงฆ์ต่อกุลบุตรตามหลักทิศ 6 ซึ่งเป็นทิศเบื้องบน ตรงกันทุกขอ้กับลักษณะของมิตรแท้ 
ประเภทมิตรแนะน าประโยชน์ ดังนั้นพระสงฆ์ควรต้องมีคุณลักษณะที่สามารถแสดงออกมาใน



129 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

การแนะน าประโยชน์ผู้ อ่ืน 6 ประการ ดังนี้ 1) สามารถห้ามปราม สอนให้เว้นจากความชั่ว  
2) สามารถแนะน าสั่งสอน ให้ตั้งอยู่ในความดี 3) ท าการอนุเคราะห์ด้วยความปรารถนาดี   
4) สอนให้ได้ฟังได้รู้สิ่งที่ยังไม่เคยรู้ไม่เคยฟัง 5) สามารถชี้แจงอธิบายท าสิ่งที่เคยฟังแล้วให้เข้าใจ
แจ่มแจ้ง 6) บอกทางสวรรค์  คือสอนวิธีด าเนินชีวิตให้ประสบความสุข  (ที .ปา. (ไทย) 
11/272/216) 
 ความเป็นกัลยาณมิตรของพระสงฆ์ผู้ปฏิบัติหน้าที่ต่างๆ ทางธรรมด้วยเมตตากรุณาแก่
ชาวบ้านดังกล่าวมานี้ ก็จะต้องคงรักษาลักษณะพิเศษแห่งความมีชีวิตที่เป็นอิสระและความเป็น
สมณะไว้ด้วย มิให้กลายเป็นการคลุกคลีกับคฤหัสถ์ ซึ่งจะท าให้เกิดผลเสียแก่ทั้งสองฝ่าย คือ
กลายเป็นเครื่องขัดขวางของความก้าวหน้าในการปฏิบัติธรรมของตนเอง และท าให้ชาวบ้านขาด
ที่พ่ึง เพราะมีแต่คนที่ยังวุ่นวายตกอยู่ในสภาพเช่นเดียวกับพวกเขา ไม่มีหลักที่จะช่วยเหนี่ยว
ออกไปให้พ้นจากความสับสนวุ่นวาย (พระพรหมคุณาภรณ์ ป.อ. ปยุตฺโต, 2555)  ดังนั้น ภิกษุใน
ฐานะกัลยาณมิตรผู้แนะน าประโยชน์จึงควรเอาใจใส่ทั้งธุระของตน และไม่ลืมที่จะน าสิ่งที่ตนฝึก
ดีแล้วมาช่วยผู้อ่ืน โดยชี้น า ชักชวนทั้งให้ละในอกุศล และเจริญในกุศลให้ถึงที่สุด ดังที่พระพุทธ
องค์ตรัสกับภิกษุ ได้ออกไปอนุเคราะห์ ทั้งมิตร อ ามาตย์ ญาติ สาโลหิตว่า เธอทั้งหลายพึง
ชักชวนคนเหล่านั้นให้ตั้งมั่น ให้ด ารงอยู่ในการรู้อริยสัจ 4 ประการ  ตามความเป็นจริง  เมื่อได้
แนะน าถึงธรรมอันเป็นหลักการใหญ่กว่าธรรมทั้งหลายแล้ว  นั่นก็ชื่อว่าภิกษุนั้นได้แนะน า
ประโยชน์ให้ผู้ได้อย่างสมบูรณ์บุคคลอีกประเภทหนึ่งที่ต้องท าหน้าที่แนะน าประโยชน์ผู้อ่ืน  คือ 
ครูอาจารย์ ซึ่งต้องมีคุณสมบัติ อุดมการณ์ และท่าทีในการท าหน้าที่อย่างถูกต้อง ดังนั้นครู
อาจารย์ตามหลักทิศ 6 จะต้องมีศักยภาพในการแนะน าประโยชน์ โดยที่มีคุณสมบัติซึ่งสามารถ
จะท าหน้าที่ได้ 5 ประการ ดังนี้ 1) แนะน าฝึกอบรมให้เป็นคนดี 2) สอนให้เข้าใจแจ่มแจ้ง  
3) สอนศิลปวิทยาให้สิ้นเชิง 4) ส่งเสริมยกย่องความดีงามความสามารถให้ปรากฏ 5) สร้าง
เครื่องคุ้มภัยในสารทิศ คือสอนให้ใช้ความรู้ท างานได้จริง สามารถใช้หาเลี้ยงชีพเป็นอยู่ได้   
(ที.ปา (ไทย) 11/268/213; พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ. ปยุตฺโต), 2559) 
 
ความส าคัญและคุณค่าของกัลยาณมิตร 
 ความส าคัญของกัลยาณมิตร 
  กัลยาณมิตรถือว่าเป็นปรโตโฆสะ หรือเหตุปัจจัยภายนอกที่มีคุณค่า และส าคัญ
ที่สุดในการแนะน าผู้อ่ืน รวมทั้งเป็นสิ่งแวดล้อมที่เกื้อกูลต่อชีวิต เพ่ือให้ได้รับประโยชน์ทั้งในโลก
นี้ โลกหน้า  ทั้งในระดับโลกิยะ และโลกุตระ พร้อมทั้งเป็นแบบอย่างแห่งการเรียนรู้ และพัฒนา
อย่างแท้จริง ในพระไตรปิฎก พระพุทธเจ้าได้ตรัสเน้นถึงความส าคัญของความเป็นผู้มี
กัลยาณมิตรส าหรับพระภิกษุ โดยมากพระองค์ตรัสเน้นไปที่ประโยชน์สูงสุด ซึ่งเหมาะสมกับ



130  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

ภาวะของผู้ตั้งใจสละและอุทิศตนเข้าบรรพชาอุปสมบทในพระพุทธศาสนา อย่างเช่น พระองค์
ตรัสว่า 

 อานนท์ ความมีกัลยาณมิตรเท่ากับเป็นพรหมจรรย์ทั้งหมดทีเดียว  เพราะว่าผู้มี
กัลยาณมิตรพึงหวังสิ่งนี้ได้ คือเขาจักเจริญ จักท าให้มากซึ่งอริยอัษฎางคิกมรรค...อาศัย
เรา ผู้เป็นกัลยาณมิตร เหล่าสัตว์ผู้มีชาติเป็นธรรมดา ย่อมพ้นจากชาติ ผู้มีชราเป็น
ธรรมดาย่อมพ้นจากชรา ผู้มีมรณะเป็นธรรมดา ย่อมพ้นจากมรณะ ผู้มีโสกะ ปริเทวะ 
ทุกข ์โทมนัส และอุปายาส เป็นธรรมดา ย่อมพ้นจาก โสกะ ปริเทวะ ทุกข ์โทมนัส และอุ
ปายาส (ส .ม. (ไทย) 19/2/2-4) 

  อีกทั้งพระองค์ตรัสเกี่ยวกับการคบผู้ที่เป็นกัลยาณมิตร และผู้ไม่ได้เป็นกัลยาณมิตรว่า
เป็นไปไม่ได้ที่ภิกษุผู้มีมิตรชั่ว มีสหายชั่ว หรือเพ่ือนชั่ว เสพ คบ เข้าไปนั่งใกล้มิตรชั่ว และ
ประพฤติตามมิตรชั่วเหล่านั้น จักบ าเพ็ญอภิสมาจาริกธรรม เสขธรรมและศีลให้บริบูรณ์ได้ เมื่อ
ศีลไม่บริบูรณ์จักละกามราคะ รูปราคะ อรูปราคะก็ย่อมเป็นไปไม่ได้เช่นเดียวกัน ตรงกันข้าม
เป็นไปได้ที่ภิกษุผู้มีมิตรดี มีสหายดี หรือมีเพ่ือนดี เสพ คบ เข้าไปนั่งใกล้แล้วจักบ าเพ็ญอภิสมา
จาริกธรรม เสขธรรมและศีล จึงบริบูรณ์ได้ เมื่อศีลบริบูรณ์การละกามราคะ รูปราคะ หรืออรูป
ราคะจึงเป็นได ้(อง.ฺ ฉก. (ไทย) 22/67/586) 
 นอกจากนี้  ความเป็นผู้มีกัลยาณมิตรยังปรากฏในหลักธรรมตามที่ต่างๆ เช่น ความมี
กัลยาณมิตร  เป็นหนึ่งในธรรม 10 ประการ ที่น่าปรารถนา น่าใคร่ และน่าพอใจ หาได้ยากใน
โลกนี้ (อง.ฺ ทสก. (ไทย) 24/73/160) เป็นหนึ่งในธรรม 10 ประการ ที่สามารถถึงความเจริญงอก
งามไพบูลย์ในธรรมวินัยได้ (องฺ. ทสก. (ไทย) 24/82/182) และเป็นหนึ่งในธรรม 6 ประการที่
เทวดากราบทูลถวายว่า เป็นไปเพ่ือความไม่เสื่อมแก่พระภิกษุพระผู้มีพระภาคทรงรับรองว่าเป็น
อย่างนั้นได้จริง (องฺ. ฉก. (ไทย) 22/69/588) อีกทั้งเป็นหนึ่งในธรรม 5 ประการ ที่เป็นเหตุให้
อายุยืน (องฺ. ปญฺจก. (ไทย) 22/126/206) ขณะเดียวกัน ความมีกัลยาณมิตรก็เป็นอีกข้อธรรม
หนึ่งที่เป็นไปเพ่ือบรรลุประโยชน์ในโลกนี้ (อง.ฺ อฏฐก. (ไทย) 23/54/340, 55/344) 
 หากกล่าวถึงการคบหา จะพบว่า พระองค์ทรงย้ าเสมอว่า บุคคลไม่พึงคบมิตรชั่ว ไม่พึง
คบคนต่ าช้า  พึงคบแต่กัลยาณมิตร พึงคบแต่สัตบุรุษ ภิกษุผู้เป็นพระเสขะ คือ ผู้ยังไม่บรรลุพระ
อรหันต์ ปรารถนาจะบรรลุธรรมอันเป็นแดนเกษมจากโยคะอันยอดเยี่ยม คือ บรรลุพระอรหันต์
พระองค์ตรัสว่าไม่ทรงเห็นเหตุอ่ืน  แม้อย่างหนึ่งที่ท าเหตุซึ่งมีอยู่ภายนอกตน ให้มีอุปการะมาก
เหมือนความเป็นผู้มีมิตรดี จึงทรงเน้นว่า ภิกษุผู้มีมิตรดี ย่อมละอกุศลได้ และท ากุศลให้เจริญ 
(ขุ.อิติ. (ไทย) 25/17/361) จึงทรงแนะน าให้ภิกษุคบหาแต่ผู้ที่เป็นกัลยาณมิตร มีอาชีพหมดจด 
ไม่เกียจคร้านกระท าการปฏิสันถาร และฉลาดในเรื่องมารยาท เพราะปฏิบัติตามคุณธรรม
ดังกล่าวนั้นจักท าที่สุดแห่งทุกข์ได้ (ขุ.ธ. (ไทย) 25/376/150) ส่วนมิตรผู้มุ่งหวังความแตกแยก



131 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

กัน คอยหาแต่ความผิดข้อบกพร่อง จับผิดอยู่ตลอดเวลา ท่านเตือนว่าไม่ควรคบ ส่วนมิตรที่
วางใจได้ เหมือนบุตรในไส้ ถึงผู้อ่ืนกล่าวเหตุตั้งร้อยอย่างพันอย่างก็ไม่แตก แยกจากกัน มิตร
เช่นนั้นควรคบอย่างยิ่ง (ขุ.สุต. (ไทย) 25/258/560) นอกจากดังที่กล่าวมาแล้ว พระองค์ยังทรง
แนะน าให้ยิ่งขึ้นไปอีกว่า บุคคลรู้บุคคลใดว่า ผู้นี้เช่นเดียวกับเราด้วยศีล ปัญญา และสุตะ พึง
กระท าไมตรีกับบุคคลเช่นนั้น เพราะการสมาคมกับสัตบุรุษเป็นความสุขโดยแท้ (ขุ.ชา. (ไทย) 
27/22/69) หากคบคนเลวก็เลวตาม คบคนเสมอกันย่อมไม่เสื่อมในกาลไหนๆ การคบคนที่ดีกว่า
ย่อมเจริญเร็วพลัน เพราะเหตุนั้น จงคบคนท่ีดีกว่าตน (ขุ.ชา. (ไทย) 27/14/257) 
 พระพุทธเจ้าทรงให้ความส าคัญของความมีกัลยาณมิตรยังมีการตรัสสอนถึงความส าคัญ
ของความมีกัลยาณมิตรส าหรับคนทั่วไปด้วย โดยเฉพาะชาวบ้านยิ่งมีหลักธรรมและพุทธภาษิตที่
ย้ าถึงความส าคัญของการคบหา และการเสวนาคนดีเพ่ิมอีกจ านวนมาก เช่น การคบคนชั่วเป็น
หนึ่งในอบายมุข 6 (ที. ปา. (ไทย) 11/247/202) การคบมิตรและปฏิบัติถูกต้องต่อมิตรเป็นหลัก
อย่างหนึ่งในค าสอนเรื่องทิศ 6 (ที.ป. (ไทย) 11/245/199) การรู้จักเลือกคบคนตามหลักมิตรแท้
มิตรเทียม (ที. ปา. (ไทย) 11/255/207) ในชาดกซึ่งเป็นค าสอนส าหรับคนทุกชั้นทุกประเภท
โดยเฉพาะชาวบ้าน ก็มีเรื่องราวและสุภาษิตแนะน าเกี่ยวกับการคบหาหรือการเสวนาเป็น
จ านวนมากเรื่องที่เด่น คือ นกแขกเต้าสองพ่ีน้อง (ขุ.ชา. (ไทย) 27/159/497) จะเห็นว่าการคบ
มิตรนั้นส าคัญมาก เหมือนเข็มทิศของชีวิตเลยก็ว่าได้ หากคบคนดีก็จะดีเหมือนคนที่เราคบ หาก
คบคนที่ชั่วเราก็ชั่ว หรืออย่างน้อยก็ถูกมองว่ามีเพ่ือนไม่ดี ความหวาดระแวงของคนรอบข้างก็จะ
เกิดขึ้น คนเรานั้นไม่อาจอยู่โดดๆ อยู่แบบไม่ต้องสัมพันธ์กับใคร ธรรมดาต้องมีการคบหากับ
บุคคลอ่ืน ขาดไม่ได้ โดยเฉพาะชีวิตแบบทางโลก แต่การคบหานั้นจะได้กัลยาณมิตรหรือปาป
มิตรก็ว่ากันอีกทีหนึ่ง ตัวอย่างที่ดี สามารถท าให้เห็นภาพความส าคัญของกัลยาณมิตรได้ กรณี
อดีตชาติของท่านพระโมคคัลลานะเถระ ท่านได้เล่าถึงอดีตชาติที่เป็นคฤหัสถ์ว่า ตนได้รับผลจาก
การคลุกคลีกับมิตรชั่ว และการกระท าชั่วของตนเองเป็นการแสดงให้เห็นถึงผลเสียจากการไม่ได้
กัลยาณมิตร ดังปรากฏในเถราปทานมีความตอนหนึ่งว่า “ข้าพเจ้าคลุกคลีมิตรชั่ว ตกอยู่ใน
อ านาจกามราคะ มีใจโกรธเคือง ได้ฆ่ามารดาและบิดาเสียแล้ว แม้เกิดในก าเนิดใดๆ คือ จะเป็น
นรกหรือมนุษย์ก็ตามเพราะเป็นผู้มากด้วยความชั่ว ข้าพเจ้าจึงถูกทุบศีรษะตาย นี้เป็นกรรมครั้ง
สุดท้ายของข้าพเจ้า ภพสุดท้ายก าลังเป็นไปอยู่ กรรมเช่นนี้จักปรากฏแก่ข้าพเจ้าในเวลาจะตาย
แม้ในชาตินี้” (ขุ. อป. (ไทย) 32/390-392/60-61) 
 นอกจากนี้ กรณีของพระเมฆิยะ (ขุ.อุ. (ไทย) 25/31/231-236) พระเมฆิยะเป็น
พระภิกษุในพระพุทธศาสนารูปหนึ่งที่เข้ามาบวชด้วยความเลื่อมใสศรัทธาในพระรัตนตรัย  แถม
ยังมีโอกาสได้เป็นพุทธอุปัฏฐากติดตามพระพุทธเจ้าไปในที่ต่างๆ วันหนึ่งท่านพระเมฆิยะ
ประสงค์จะไปอยู่ในป่าบ าเพ็ญเพียรตามล าพัง จึงกราบทูลขออนุญาตต่อพระพุทธเจ้า พระองค์



132  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

ทรงห้ามถึง 3 ครั้ง เพราะพระองค์อยู่รูปเดียว ให้รอจนกว่าจะมีภิกษุรูปอ่ืนมาแทน ความจริง
เหตุที่พระองค์ทรงห้ามไว้ ก็ด้วยพระประสงค์จะประวิงเวลาให้ท่านมีจิตอ่อนโยนเหมาะแก่การ
บ าเพ็ญเพียร แต่เมื่อท่านยืนยันที่จะไปให้ได้ โดยยกเหตุผลว่า พระองค์ไม่ทรงมีกิจที่จะต้องท าให้
ยิ่งขึ้นไปอีก ทั้งไม่มีการสั่งสมกิจที่ท าแล้ว กล่าวคือ ทรงบรรลุพระอนุตรสัมมาสัมโพธิญาณแล้ว 
แต่พระเมฆิยะยังไม่ได้บรรลุธรรม จึงขออนุญาตพระองค์ ด้วยอ้างเหตุผลดังกล่าว พระองค์จึงได้
อนุญาตให้เมื่อท่านไปอยู่ตามล าพัง แทนที่จิตใจจะสงบเหมือนป่าที่เงียบสงัด ดังที่วาดฝันเอาไว้
กลับกลายเป็นว่าถูกโจร คือ อกุศลวิตก 3 ประการ คือ กามวิตก (ความตรึกในทางกาม) 
พยาบาทวิตก (ความตรึกในทางพยาบาท) วิหิงสาวิตก (ความตรึกในทางเบียดเบียน) ปล้นสะดม
สิ่งของคือกุศลจิตไปโดยมาก ไม่อาจท าให้จิตได้รับความสงบเลยแม้แต่นิดเดียว เหมือนที่วาดฝัน
เอาไว้ ต้องกลับมากราบทูลพระพุทธเจ้า พระองค์ทรงแนะวิธีสู้โจร คือ อกุศลวิตกนั้น โดย
ประการแรกให้มีกัลยาณมิตรประการต่อมาให้มีศีลและอาจาระ เมื่อจะมีเหตุที่ต้องสนทนา ให้
สนทนากถาเฉพาะที่เป็นเครื่องขัดเกลากิเลส มีการปรารภความเพียร เจริญปัญญาและทรงแนะ
วิธีก าจัดโจร คือ กิเลสด้วยการเจริญอสุภกัมมัฏฐาน เพ่ือละราคะ เจริญเมตตากัมมัฏฐานเพ่ือละ
พยาบาท เจริญอานาปานัสสติกัมมัฏฐานเพื่อละวิตก และเจริญอนิจจสัญญากัมมัฏฐาน เพ่ือถอน
อัสมิมานะ คือถอนความถือตัวถือตน บางครั้งแม้จะมีโอกาสอยู่ใกล้สิ่งที่มีคุณค่ามากที่สุด แต่
กลับมองไม่เห็นคุณค่า หรืออาจเป็นเพราะสิ่งที่ดึงดูดใจอย่างอ่ืนมีอ านาจมากกว่า หรือเรามีจิตใจ 
ที่ยังอ่อนแอเกินไป เกินก าลังที่จะมองเห็นคุณค่า หากเป็นตามนี้ กัลยาณมิตรก็ส าคัญ และเป็น
สิ่งจ าเป็นที่ขาดไม่ได้ ต้องอยู่ใกล้คอยรับการชี้แนะจึงจะวางจิตวางใจ ประครองให้เดินเข้าสู่ทาง
ที่ถูกต้องตามธรรม ไม่ให้ไหลไปตามอ านาจของกิเลสจนเกินไป ตราบเท่าที่ตนยังไม่มีธรรมเป็นที่
พึง มีธรรมเป็นกัลยาณมิตร การได้บุคคลที่เป็นกัลยาณมิตรยังเป็นสิ่งจ าเป็นที่ขาดไม่ได้ 
 ฉะนั้น บรรดาท่านผู้รู้ต่างได้ให้การรับรอง และยอมรับว่าการได้มิตรดี ส าคัญต่อชีวิต
มนุษย์อย่างมาก ผู้ต้องการความเจริญในการด าเนินชีวิตไปในทางท่ีดี ไม่มีการเบียดเบียนตนและ
ผู้อ่ืน ความมีกัลยาณมิตรเป็นองค์ประกอบที่ส าคัญอันหนึ่ง ในมงคลสูตร ซึ่งเป็นพระสูตรที่ว่า
ด้วยสิ่งที่เป็นมงคล พระพุทธเจ้าทรงวางหลักการด าเนินชีวิตที่เป็นไปเพ่ือความเจริญเป็นมงคล
แก่ชีวิตกล่าวคือ การไม่คบคนพาล การคบหาสมาคมกับบัณฑิต หรือกัลยาณมิตรท่านได้ยกไว้
เป็นอันดับแรก นี่เป็นหลักการด าเนินชีวิตทางโลกเพ่ือให้อยู่สุข เป็นชีวิตที่ปลอดภัย อันดับแรก
จะต้องเว้นการคบคนพาล คบหากัลยาณมิตร ส่วนในทางธรรมผู้ที่จะเจริญในทางธรรมถึงกับให้
บรรลุเป้าหมายสูงสุด ก่อนอ่ืนจะหนีจากความเป็นผู้มีกัลยาณมิตรไปไม่ได้เช่นกัน ความมี
กัลยาณมิตรคือบุพนิมิตแห่งการเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 กัลยาณมิตรเป็นตัวน า ตัวดูดสิ่งดีๆ เข้า
มาหาผู้เสพ ผู้คบหา สิ่งดีๆ ที่ยังไม่เกิดก็จะเกิด ที่เกิดแล้วจักเจริญ สิ่งไม่ดีที่เกิดขึ้นแล้วจะเสื่อม
ไป จากข้อความที่ได้ยกมาข้างต้นจะเห็นว่า การได้กัลยาณมิตร การได้อยู่ใกล้ การได้คบหา



133 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

กัลยาณมิตรถือได้ว่าเป็นโชคสองชั้นของบุคคลนั้น คือ ชั้นแรกไม่ว่าจะได้มิตรดีหรือมิตรชั่วก็ถือ
ว่ายังดี อย่างน้อยที่สุดคงจะคลายความกลัวจากภัยต่างๆ ได้เมื่ออยู่ใกล้กัน และท าให้การงาน
ลุล่วงไปด้วยดี อย่างเช่น คบกันเพ่ือประกอบธุรกิจการงานอย่างใดอย่างหนึ่ง  ตราบใดที่ยัง
ช่วยกัน จะท าให้การงานนั้นประสบผลส าเร็จได้ คือส าเร็จประโยชน์ในปัจจุบัน ท าให้ฐานะทาง
สังคมดีข้ึนได้อย่างที่เห็นกันอยู่ในปัจจุบัน นี่คือทางโลก บางครั้งหลีกเลี่ยงที่จะคบหาไม่ได้ ทั้งท่ีรู้
ว่าผู้ที่คบด้วยนั้นเป็นปาปมิตร แต่ก็ต้องคบหา เพ่ือประโยชน์บางอย่างที่ต่างฝ่ายต่างจะได้รับ 
ส่วนในทางธรรมท่านได้สละประโยชน์อย่างที่ทางโลกเขาต้องการ ไม่มีความจ าเป็นที่ต้อง
แสวงหาอีกต่อไป ท่านจึงมีความกล้าหาญมากพอ ถึงกับประกาศไว้เลยว่า หากไม่ได้ผู้ที่มีธรรม
เสมอ หรือดีกว่าตนด้านคุณธรรม ความประพฤติ การไปไหนมาไหนไปผู้เดียวถือเป็นการดีที่สุด 
ดังพุทธภาษิตตอนหนึ่งว่า “ภิกษุทั้งหลาย หากบุคคลเที่ยวหาคนดีกว่าตน หรือเสมอกับตนไม่ได้ 
ก็ควรถือการเที่ยวไปคนเดียวให้มั่นคง เพราะจะหาความเป็นเพ่ือนในคนพาลไม่ได้” (ขุ.ธ. (ไทย) 
25/61/46) 
 คุณค่าของกัลยาณมิตร 
 กัลยาณมิตรนั้นมีคุณค่าในฐานะที่เป็นตัวดึงดูดเป็นตัวชักน าให้เกิดประโยชน์แก่ผู้หวัง
ประโยชน์ ไม่ว่าจะเป็นประโยชน์ทางโลกหรือทางธรรมหากได้กัลยาณมิตรคอยชี้แนะ เป็นผู้
ก ากับให้ชีวิตเบื้องต้นด าเนินไปด้วยดี แม้ในเบื้องต้นอาจมีอุปสรรคมาขวางบ้าง กัลยาณมิตรก็
เปรียบเหมือนมีก าแพงสองข้างทางที่คอยกันก้ันอุปสรรคและสิ่งไม่ดีที่จะมาถึงตัว อีกท้ังช่วยห้าม
ตนเองไม่ให้เดินออกไปหาสิ่งเหล่านั้น ช่วยให้การด าเนินการไปสู่เป้าหมายได้สะดวก ในทาง
ธรรม กัลยาณมิตรมีคุณค่าทั้งในฐานะที่เครื่องหมายเบื้องต้น ท่ามกลางและที่สุดแห่งพรหมจรรย์ 
ในประเด็นนี้ผู้วิจัยใคร่ขอน าเสนอคุณค่าของกัลยาณมิตรเป็น 4 ประการ ได้แก่ คุณค่าของ
กัลยาณมิตรในฐานะที่เป็นนิมิตแห่งอริยมรรค กัลยาณมิตรในฐานะท าให้อริยมรรคบริบูรณ์  
กัลยาณมิตรในฐานะเป็นทั้งหมดของพรหมจรรย์ และกัลยาณมิตรในฐานะเป็นบ่อกเกิดแห่งกุศล
ธรรม ดังนี้ 
 1. กัลยาณมิตรในฐานะที่เป็นนิมิตแห่งอริยมรรค  ความเป็นผู้มีมิตรดี หรือบุคคลที่ได้
มิตรดีนั้น พระผู้มีพระภาคทรงเปรียบไว้ว่าเหมือนการขึ้นของดวงอาทิตย์จากขอบฟ้าในยามเช้า
ก่อนจะเห็นดวงอาทิตย์เต็มดวง สิ่งแรกที่ปรากฏขึ้นก่อนนั้นคือแสงเงินแสงทอง เป็นเหตุบอกให้รู้
ได้แน่นอนว่าดวงอาทิตย์ก าลังจะขึ้นมาแล้วฉันใด ในทางธรรมผู้มีกัลยาณมิตรก็เป็นบุพพนิมิต
เบื้องต้นแห่งอริยมรรคมีองค ์8 ดังความปรากฏในกัลยาณมิตรสูตรว่า 

   ภิกษุทั้งหลาย เมื่อดวงอาทิตย์ก าลังจะอุทัย ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมาก่อน เป็นบุพนิมิต ฉัน
ใด กัลยาณมิตตตา (ความเป็นผู้มีมิตรดี) ก็เป็นตัวน า เป็นบุพนิมิตเพ่ือความเกิดขึ้นแห่ง
อริยมรรค มีองค ์8 ฉันนั้น” (ส . ม. (ไทย) 19/49/43) 



134  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

 แม้ข้อความในตอนนี้ขึ้นต้นว่า ภิกษุทั้งหลายโดยเนื้อความแล้ว คงจะไม่สงวนไว้ส าหรับ
ภิกษุโดยเฉพาะ ตรัสไว้ส าหรับคนทั่วไปทุกคนที่ปฏิบัติตามมีสิทธิ์ที่จะเข้าถึงธรรม หากมี
กัลยาณมิตรเป็นเบื้องต้นโดยสรุปพระองค์ตรัสไว้ว่าผู้มีกัลยาณมิตร (มิตรด)ี พึงหวังข้อนี้ได้ว่า จัก
เจริญอริยมรรคมีองค์ 8 ท าอริยมรรคมีองค์ 8 ให้มาก คือ เจริญสัมมาทิฏฐิอันอาศัย...เจริญ
สัมมาสังกัปปะ...เจริญสัมมาวาจา...เจริญสัมมากัมมันตะ...เจริญสัมมาอาชีวะ ...เจริญ
สัมมาวายามะ...เจริญสัมมาสติ...เจริญสัมมาสมาธิอันอาศัยวิเวก (ความสงัดแห่งกายและจิต) 
อาศัยวิราคะ (ความคลายก าหนัด) อาศัยนิโรธ (ความดับกิเลส) น้อมไปในโวสสัคคะ (ความสละ
คืนในสิ่งที่เห็นว่าเที่ยง ในสิ่งที่ไม่เที่ยง เห็นว่าสุข ในสิ่งทีเป็นทุกข์ เห็นว่าเป็นตัวตน ในสิ่งที่ไม่ใช่
ตัวตน)...เจริญสัมมาทิฏฐิ...  สัมมสังกัปปะ...สัมมาวาจา...สัมมากัมมันตะ...สัมมาอาชีวะ...
สัมมาวายามะ...สัมมาสติและสัมมาสมาธิ อันเป็นธรรมมีการก าจัดราคะ โทสะ และโมหะ เป็น
ที่สุด (ส .ม. (ไทย) 19/84/55) 
 ในพระสูตรยังมีการกล่าวถึงกัลยาณมิตรในนัยเดียวกันนี้อีกหลายตอน แต่ทั้งหมดนั้น ก็
เพียงชี้ให้เห็นถึงความส าคัญของการมีกัลยาณมิตร และยังมีอีกส่วนหนึ่งที่ยังกล่าวถึงโดยนัยของ
ความเป็นธรรมอันเป็นเอก   มีอุปการะมาก เพ่ือการเข้าถึงอริยมรรคมีองค์ 8 และอีกตอนที่
กล่าวถึงความเป็นเหตุให้อริยมรรคเกิดขึ้นว่า 

 ภิกษุทั้งหลาย ธรรมอันเป็นเอก มีอุปการะมากเพ่ือความเกิดขึ้นแห่งอริยมรรคมีองค์ 8 
ธรรมอันเป็นเอก คืออะไร คือ กัลยาณมิตตตา  ภิกษุผู้มีกัลยาณมิตรพึงหวังข้อนี้ได้ว่า จัก
เจริญอริยมรรคมีองค ์8 ท าอริยมรรคมีองค ์8 ให้มาก... ภิกษุทั้งหลาย เราไม่พิจารณาเห็น
ธรรมอ่ืนแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้อริยมรรคมีองค์ 8 ที่ยังไม่เกิดก็เกิดขึ้น หรือเป็นเหตุให้
อริยมรรคมีองค์ 8  ที่เกิดขึ้นแล้วถึงความเจริญเต็มที่เหมือนกัลยาณมิตตตานี้ ภิกษุผู้มี
กัลยาณมิตรพึงหวังข้อนี้ได้ว่า จักเจริญอริยมรรคมีองค์ 8 ท าอริยมรรคมีองค์ 8 ให้มาก...
อย่างนี้แล  (ส .ม.(ไทย) 19/49-84/43-55) 

 2. กัลยาณมิตรในฐานะท าให้อริยมรรคบริบูรณ์  กัลยาณมิตรนอกจากเป็นบุพพนิมิต
อย่างที่กล่าวแล้วในข้างต้น ยังเป็นผู้มีส่วนในการท าอริยมรรคให้เต็มหรือบริบูรณ์ ดังพุทธพจน์
ที่ว่า  

 “ภิกษุทั้งหลาย เราไม่พิจารณาเห็นธรรมอื่นแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้อริยมรรคมีองค์ 8 
ที่ยังไม่เกิดก็เกิดขึ้น หรือเป็นเหตุให้อริยมรรคมีองค์ 8 ที่เกิดขึ้นแล้วถึงความเจริญเต็มที่ 
เหมือนกัลยาณมิตตตา (ความเป็นผู้มีมิตรดี) นี้” (ส . ม. (ไทย) 19/77/53, 56/45) 

 ข้อความที่เหลือเหมือนกับความในเบื้องต้น พุทธพจน์อีกแห่งหนึ่ง  
  “ภิกษุทั้งหลาย เราไม่เห็นธรรมอ่ืนแม้อย่างหนึ่งที่เป็นเหตุให้กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้น ก็
เกิดขึ้น หรือเป็นเหตุให้อกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อมไปเหมือนความมีกัลยาณมิตรนี้  เมื่อมี



135 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

กัลยาณมิตรกุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้นก็เกิดขึ้น และอกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วก็เสื่อมไป” (องฺ. 
เอก. (ไทย) 20/71/13) 

 พระพุทธองค์ทรงเห็นประโยชน์มากจากการที่มีกัลยาณมิตร เพราะกัลยาณมิตรท าให้
เกิดสิ่งที่ดีงามแก่ผู้คบหาสมาคม ตลอดจนท าให้เกิดอริยมรรคมีองค์แปดประการได้ นั่นคือ 
สัมมาทิฐิ ความเห็นชอบ สัมมาสังกัปปะ ความคิดชอบ สัมมาวาจา การเจราชอบ สัมมากัมมันตะ
การงานชอบ สัมมาอาชีโว มีการด ารงชีพที่ถูกต้องไม่เบียดเบียน สัมมาวายาโม ความเพียรชอบ 
สัมมาสติ ความระลึกชอบ และสัมมาสมาธิ ความตั้งจิตไว้มั่นถูก 
 3. กัลยาณมิตรในฐานะเป็นบุพพนิมิตแห่งโพชฌงค์ 7 ความส าคัญของกัลยาณมิตร 
ในฐานะเป็นเบื้องต้นแห่งการเข้าถึงหลักธรรมโพชฌงค์ 7 ดังพุทธพจน์ที่ว่า 

 ภิกษุทั้งหลาย เมื่อดวงอาทิตย์ก าลังจะอุทัย ย่อมมีแสงอรุณขึ้นมาก่อน เป็นบุพพนิมิต 
ฉันใด กัลยาณมิตตา …ก็เป็นตัวน า เป็นบุพพนิมิตเพ่ือความเกิดขึ้นแห่งโพชฌงค์  7 
ประการ ฉันนั้น ภิกษุผู้มีกัลยาณมิตรพึงหวังข้อนี้ได้ว่า จักเจริญโพชฌงค์ 7 ประการ ท า
โพชฌงค์ 7 ประการให้มาก ภิกษุผู้มีกัลยาณมิตรเจริญโพชฌงค์ 7 ประการ…(ส .ม.(ไทย) 
19/193/126-127) 

 ในพุทธพจน์นี้เป็นที่ยืนยันความส าคัญของกัลยาณมิตร ในระดับแห่งการเจริญในองค์
ธรรมแห่งการตรัสรู้อันเป็นอุดมธรรมสูงสุดในพระพุทธศาสนาทีเดียว 
 4. กัลยาณมิตรในฐานะเป็นทั้งหมดของพรหมจรรย์   พรหมจรรย์นี้มีความหมาย
หลายอย่าง หมายถึง การศึกษาพระเวทก็ได้ การบวชซึ่งละเว้นเมถุนก็ได้ การครองชีวิตที่
ปราศจากเมถุนก็ได้ การประพฤติธรรมอันประเสริฐก็ได้ การครองชีวิตประเสริฐก็ได้ มรรคก็ได้ 
พระพุทธศาสนาก็ได้ ในที่นี้คงหมายถึง พระพุทธศาสนา พระพุทธเจ้าตรัสว่า  ผู้มีมิตรดี มีสหาย
ดี มีเพ่ือนดีพึงหวังสิ่งนี้ได ้คือจักเจริญอริยมรรคมีองค ์8 การเจริญในอริยมรรคมีองค ์8 ก็คือการ
เจริญในพระพุทธศาสนา และการได้ปฏิบัติในอริมรรคมีองค์ 8 คือ ปฏิบัติในศีล ในสมาธิ ใน
ปัญญา ก็คือได้ปฏิบัติพระพุทธศาสนาทั้งหมด เป็นอันว่า  พรหมจรรย์ในที่นี้  หมายถึง 
พระพุทธศาสนา การเข้าใจถึงหลักธรรมค าสอนในพระพุทธศาสนานั้น สิ่งที่ขาดไม่ได้เลยก็คือ 
กัลยาณมติร ถึงขนาดตรัสว่า การมีกัลยาณมิตรเป็นทั้งหมดของพรหมจรรย์ ดังปรากฏในสังยุตต
นิกาย มหาวารวรรค ครั้งหนึ่ง พระอานนท์เถระเข้าไปเฝ้าพระพุทธเจ้า และกราบทูลท านอง
แสดงความเห็นว่า ความเป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี เป็นครึ่งหนึ่งของพรหมจรรย์ พระองค์ตรัสบอก
พระอานนท์เถระว่า อย่ากล่าวอย่างนั้น แท้จริง ความเป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพ่ือนดี ถือเป็น
พรหมจรรย์ทั้งหมดทีเดียว (ส .ม. (ไทย) 19/2/2-3) ความเป็นผู้มีมิตรดี มีสหายดี มีเพ่ือนดี ถือ
เป็นพรหมจรรย์ทั้งหมด เพราะสามารถท าให้อริยมรรคมีองค์  8 เจริญได้มาก (ส .ม. (ไทย) 
19/3/4-5)  



136  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

 การมีมิตรดี มีสหายดี หรือมีเพ่ือนดี ท าให้เจริญในอริยมรรคมีองค์ 8 ในอริยมรรคข้อ
แรกคือสัมมาทิฐิ ท่านว่าจะต้องได้กัลยาณมิตรเป็นผู้ชี้แนะให้ เมื่อได้กัลยาณมิตรคอยชี้แนะ
แนวทางให้จึงจะเกิดสัมมาทิฐิ คือ ความเห็นที่ถูกต้องตามความเป็นจริง เห็นถูกตามความเป็น
จริงตามทั่วไปที่ท่านแสดงไว้นั้น ได้แก่ ความเห็นถูกตามหลักอริยสัจ 4 คือ  รู้เห็นถูกในทุกข์ รู้ว่า
ทุกข์ คือสิ่งที่ควรก าหนดรู้ รู้ทุกขสมุทัย คือ รู้เหตุที่ท าให้เกิดทุกข์ ท่านแสดงไว้ว่าได้แก่ ตัณหา 
คือความทะยานอยาก ทะยานอยากในอารมณ์ที่เป็นเหตุให้ใคร่  เป็นต้นเหตุของความทุกข์ 
ต้นเหตุของความทุกข์นี้ท่านบอกว่าให้ละเสีย ข้อต่อมา คือ รู้เห็นถูกในทุกขนิโรธะ คือ รู้ความ
ดับทุกข์ และสุดท้าย คือ รู้เห็นถูกในข้อปฏิบัติเพ่ือดับทุกข์ คือ อริยมรรคมีองค์ 8 นั้นท่านกล่าว
ว่าควรเจริญให้มาก ท าให้มาก การที่บุคคลได้กัลยาณมิตรแล้วได้ความเห็นถูกจนมาถึงการเข้าใจ
อริยสัจ 4 ถือได้ว่าเป็นผู้มีสัมมาทิฐิ ได้ความเลื่อมใสในพระรัตนตรัย ไม่หวั่นไหวในธรรมน ามาสู่
สัทธรรม คือ ธรรมวินัยหรือพระพุทธศาสนานี้ 
 5. กัลยาณมิตรในฐานะเป็นบ่อเกิดแห่งกุศลธรรม  พุทธพจน์ที่ตรัสถึงความส าคัญ
ของกัลยาณมิตร ในฐานะเป็นบ่อเกิดแห่งกุศลธรรมความดีงาม และประโยชน์สุข ดังพุทธพจน์ว่า 

 “...ภิกษุทั้งหลาย เราไม่เล็งเห็นธรรมอ่ืนแม้อย่างหนึ่ง ที่เป็นเหตุให้กุศลธรรมที่ยังไม่
เกิดข้ึนก็เกิดขึ้น หรือเป็นเหตุให้อกุศลธรรมที่เกิดขึ้นแล้วเสื่อมไปเหมือนความมีกัลยาณมิตร
(มิตรด)ีนี้ เมื่อมีกัลยาณมิตร กุศลธรรมที่ยังไม่เกิดขึ้น ก็เกิดขึ้น และอกุศลธรรมที่เกิดข้ึนแล้ว
ก็เสื่อมไป...”(อง.ฺเอกก.(ไทย) 20/71/13) 
 ส าหรับภิกษุผู้เป็นพระเสขะยังไม่บรรลุอรหัตผล ปรารถนาความเกษมจากโยคะอันยอด
เยี่ยม เราไม่พิจารณาเห็นแม้เหตุอันหนึ่งอย่างอ่ืน กระท าเหตุที่มี ณ ภายนอกว่ามีอุปการะ
มากเหมือนความมีมิตรดีนี้เลย ภิกษุทั้งหลาย ภิกษุผู้มีมิตรดีย่อมละอกุศลเสียได้ย่อมเจริญ
กุศลให้เกิดม ี(ขุ.อิติ.(ไทย) 25/17/361) 

 พุทธพจน์ที่ได้น าเสนอข้างต้น ในบรรดาพุทธพจน์ที่ยกขึ้นมาพอได้ทราบโดยสังเขป ทั้ง
ในแง่มุมความส าคัญของกัลยาณมิตร ทั้งในการเป็นบุพนิมิตแห่งอริยมรรค ซึ่งเป็นดังประตูบาน
แรกในการเข้าวิถีทางแห่งการพ้นทุกข์ การเป็นดุจพรหมจรรย์ อันหมายถึงเป็นทั้งหมดแห่ง
การศึกษาในธรรมที่พระพุทธองค์ทรงสอน จนเรียกศาสนาของพระองค์ว่าการประพฤติ
พรหมจรรย์ ถ้าผู้ใดบรรลุถึงธรรมสูงสุด ก็กล่าวได้ว่าอยู่จบพรหมจรรย์ และยังมีความส าคัญใน
การเป็นบุพนิมิตแห่งโพชฌงค์ 7 อันหมายถึงองค์ธรรมแห่งการตรัสรู้ รวมถึงการเป็นบ่อเกิดแห่ง
กุศลธรรม ความดีงาม และประโยชน์สุข เพ่ือความงอกงามในกุศลธรรม และเพ่ือความละไป
แห่งอกุศลธรรม และท้ังหมดนี้คือพุทธพจน์ที่ชี้ชัด ถึงความส าคัญของกัลยาณมิตร 
 
 



137 Journal of MCU Buddhapanya Review Vol. 3 No. 2 (May - August 2018) 

บทสรุป 
 กัลยาณมิตรเป็นบุคคลผู้ประกอบไปด้วยคุณสมบัติของผู้เป็นต้นแบบแห่งความดีงามทั้ง
ในด้านกายกรรม วจีกรรม และมโนกรรม มีกายสุจริต วจีสุจริต มโนสุจริต เป็นผู้มีคุณสมบัติ
พร้อมแห่งการแนะน าประโยชน์สุขแก่ผู้อ่ืน กัลยาณมิตรเป็นปัจจัยเบื้องต้นแห่งการพัฒนาชีวิต
ในทุกระดับ โดยมีพุทธพจน์ยืนยันอย่างหนักแน่นถึงความส าคัญของกัลยาณมิตรในการตั้งอยู่ใน
กุศลธรรม ตลอดถึงเป็นเหตุปัจจัยแห่งอริยมรรคมีองค์  8 ซึ่งเป็นวิถีทางอันประเสริฐใน
พระพุทธศาสนา กัลยาณมิตร คือบุคคลผู้เพียบพร้อมด้วยคุณสมบัติที่จะ สั่งสอน แนะน า ชี้แจง 
ชักจูง ช่วยบอกช่องทาง หรือเป็นตัวอย่างให้ผู้อ่ืนด าเนินไปในมรรคาแห่งการฝึกฝนอบรมอย่าง
ถูกต้อง เช่น พระพุทธเจ้า พระอรหันตสาวก ครู อาจารย์ และท่านผู้เป็นพหูสูตทรงปัญญา จึง
ถือว่าเป็นเพ่ือนแท้ที่จะคอยแนะน า ตักเตือน สามารถ สั่งสอนแนะน าเป็นที่ปรึกษาได้ แม้จะ
อ่อนวัยกว่า สรุปความหมายได้ว่า กัลยาณมิตร หมายถึงบุคคลที่มีความพรั่งพร้อมแห่งคุณธรรม 
ความดีงาม เป็นผู้ห่างไกลจากสิ่งอันเป็นข้าศึกในการพัฒนาศักยภาพชีวิต และตั้งตนอยู่อย่าง
เหมาะสมแห่งการเคารพ รวมทั้งยังเป็น ผู้สร้างสรรค์ประโยชน์สุข และคุณธรรมความดีงาม
ต่างๆ ให้แก่บุคคลรอบข้างด้วยความเข้าใจ จนเป็นแรงเหนี่ยวน าให้เกิดการเปลี่ยนแปลง และ
การพัฒนาไปสู่ประโยชน์ และความสุขในระดับต่างๆ โดยไม่หวังสิ่งใดตอบแทน ตลอดจนถึง
สิ่งแวดล้อมท่ีเกื้อกูลส่งเสริมการพัฒนาชีวิตก็เป็นดั่งกัลยาณมิตรด้วยเช่นกัน 
 
เอกสารอ้างอิง: References 

ประทีป  พืชทองหลาง. (2556). รูปแบบการปรึกษาเชิงพุทธตามหลักกัลยาณมิตร. วิทยานิพนธ์ 
 พุทธศาสตรดุษฎีบัณฑิต. บัณฑิตวิทยาลัย: มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 
Puchthonglang, P. (2013). Buddhist Counseling Model According to Kalyanamitra. 

Ph.D. Dissertation. Graduate School Mahachulalongkornrajavidyalaya 
University. 

พระธรรมกิตติวงศ.์ (2548). ค าวัด. กรุงเทพมหานคร: เลี่ยงเซียง. 
Phra Dhammakttiwnog. (2005). Kumwat. Bangkok: Liengcheing.  
พระธรรมปิฎก (ป.อ.ปยุตฺโต). (2542). ธรรมนูญชีวิต (ฉบับชาวบ้าน). กรุงเทพมหานคร: 

สหธรรมิก. 
Phra Dhammapitaka (P.A. Payutto). (1999). A Constitution for Living (The Peasants). 

Bangkok: Sahathammika. 



138  

 

วารสาร มจร พุทธปัญญาปริทรรศน์  ปีที่ 3 ฉบับท่ี 2 (พฤษภาคม – สิงหาคม 2561) 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต). (2555). พุทธธรรมฉบับปรับขยาย. (พิมพ์ครั้งที่ 32).
กรุงเทพมหานคร: ผลิธิมม์. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2012). Buddhadhamma Extended Edition. 
(32th ed.). Bangkok: Phlidhamma. 

พระพรหมคุณาภรณ์ (ป.อ.ปยุตฺโต) . (2559). พจนานุกรมพุทธศาสตร์ ฉบับประมวลธรรม. 
(พิมพ์ครั้งที่ 34). กรุงเทพมหานคร: มูลนิธิการศึกษาเพ่ือสันติภาพ. 

Phra Brahmagunabhorn (P. A. Payutto). (2016). Dictionary of Buddhism. (34th ed.). 
Bangkok: Bangkok: The Foundation of Education for Peace. 

พระราชวรมุนี (ประยูร ธมฺมจิตฺโต). (2543). กระบวนการเรียนรู้ ในพระพุทธศาสนา . 
กรุงเทพมหานคร: กระทรวงศึกษาธิการ. 

Phrarajvaramunee. (Prayoon Dhammacitto). (2000). The learning Process in 
Buddhism. Bangkok: The Ministry of Education. 

มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. (2539). พระไตรปิฎกภาษาไทย ฉบับมหาจุฬาลงกรณราช
วิทยาลัย. กรุงเทพมหานคร: โรงพิมพ์มหาจุฬาลงกรณราชวิทยาลัย. 

Mahachulalongkornrajavidyalaya University. (1996). Thai Tipitakas. Bangkok: MCU 
Press. 

วญาดา ลลิตธนภัทร. (2560). พุทธวิธีการจัดการศึกษาโดยครอบครัว. วารสาร มจร พุทธปัญญา
ปริทรรศน์, 2(3), 1-12. 

Lalittanapatr, W. (2017). Buddhist Method in Home School. Journal of MCU 
Buddhapanya Review, 2(3), 1-12. 

อรรถพล รังสีวงศ์. (2560). ธรรมจักร: สัญลักษณ์แห่งธรรมในพระพุทธศาสนา. วารสารสันติ
ศึกษาปริทรรศน์ มจร, 5(3), 184-194. 

Rangsiwongs, A. (2017). Dhammacakka: The Symbol of Dhamma-s in Buddhism. 
Journal of MCU Peace Studies, 5(3), 184-194. 

 
 

 
 

 


